


 

DER DHARMA ist eine Sammlung von Lehrreden Kalu Rinpoches 
(1905-1989), einem der größten zeitgenössischen Meditationsmeister 
der tibetisch buddhistischen Tradition. Diese Vorträge wurden in den 
USA vor einem westlichen Publikum gehalten und für dieses Buch 
bearbeitet. Die Offenheit, Einfachheit und Tiefe der Verwirklichung in 
seinen Lehren hat viele Menschen inspiriert und ihnen ein größeres 
Verständnis ihrer selbst und der Weisheit, die der Buddhismus 
anzubieten hat, geschenkt. Der behandelte Stoff reicht von der 
subtilsten Psychologie und Metaphysik bis zum Alltagsleben und der 
täglichen Praxis. Leser, denen der Buddhismus noch fremd ist, werden 
klare Erläuterungen der grundlegenden Lehren finden; denjenigen, die 
mit dem Buddhismus schon vertraut sind, werden unerwartete 
Einsichten in das innerste Wesen der Überlieferung geschenkt. Das 
Buch wird ergänzt durch einen Aufsatz von Lama Norlha, der eine 
kompakte Darstellung der fünf Skandhas gibt und aufzeigt, wie diese 
Belehrungen in der Meditation genutzt werden können. 
 
KALU RINPOCHE wurde im Osten Tibets geboren. Nach einer 
langjährigen klösterlichen Erziehung verbrachte er zwölf Jahre allein in 
unwirtlichen Berggegenden, um dort zu meditieren. Danach wurde er in 
sein Kloster zurückgerufen. Er kehrte in die Welt zurück, um 
buddhistische Praxis zu lehren und anzuleiten. Einige Jahre vor der 
chinesischen Besetzung Tibets verließ er das Land und ließ sich 
schließlich in Indien nieder. Von dieser Zeit an reiste er bis zu seinem 
Tod unermüdlich durch Asien, Europa und Nordamerika, lehrte den 
Dharma und gründete Zentren, in denen diese Überlieferung der 
Meditationspraxis bewahrt wird. 

 

 
 

KAGYÜ-DHARMA-VERLAG 
 

3-89233-014-X 



 

 

 
Kalu Rinpoche 

 
Der Dharma 

 
Der wie Sonne und Mond alle Wesen  

ohne Unterschied erleuchtet 
 

Kagyü-Dharma - Verlag 
 
 

Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme 
 

Titel der amerikanischen Originalausgabe: 
The Dharma That Illuminates All Beings Like 

the Light of the Sun and the Moon 
© Kagyü Thubten Chöling, 1986 
Aus dem Tibetischen übertragen 

vom Thubten Chöling Übersetzer-Komitee. 
Lama Norlhas Belehrung über die fünf Skandhas wurde übersetzt 

von Dr. Janet Gyatso. 
Die deutsche Übersetzung besorgten 

Dieter Bunker, Gunnar Gantzhorn, Peter Wägerle 
Endredaktion: Michael Wallossek 

 
2. Auflage 1993 

© der deutschen Ausgabe: Kagyü-Dharma-Verlag Peter Wägerle 
Schloß Wachendorf, D-53894 Mechernich 

The translation of this book is made by permission of State University of 
New York Press, the Publisher of the English Edition. 

Titelphoto: Don Faber 
Zeichnung der acht glückverheißenden Symbole: Dieter Hoffmann 

Herstellung: Druckerei Klinkhammer, Euskirchen 
Printed in Germany 

 
ISBN 3-89233-014-X 

 
Scanned 2003 by David Lehmann  



 
 
 

deb 'di mthong thos bklag pa'i 'gro ba kun  
skye ba 'di nas tshe rab thams cad du  
dal 'byor lus thob dge ba'i bshes dang mjal  
byang chub spyodpa'i sa lam rab rdzogs nas  
rang gzhan don gnyis mtha ru phyin par shog. 
 
 
Mögen alle Wesen, die dieses Buch sehen, 
von ihm hören oder es lesen, 
in diesem und allen folgenden Leben 
den kostbaren menschlichen Körper erlangen 
und auf spirituelle Freunde treffen. 
Mögen sie durch vollkommene Verwirklichung 
der Wege und Stufen des Bodhisattva-Verhaltens 
ihre Absicht ausführen: 
sich selbst und anderen zu nützen. 
 

Kalu Rinpoche 
 

 



 

 

Inhalt 
 

VORWORT ZUR DEUTSCHEN AUSGABE ...................................................... 1 
VORWORT ZUR AMERIKANISCHEN AUSGABE ........................................... 2 
HINWEISE ZUR AUSSPRACHE ....................................................................... 4 
ÜBERMITTLUNG DES DHARMA IM WESTEN ................................................ 5 
DIE VIER EDLEN WAHRHEITEN.................................................................... 12 

DAS ERSTE DREHEN DES DHARMA-RADES....................................................... 12 
DIE ERSTEN ZWEI EDLEN WAHRHEITEN: LEIDEN UND DIE URSACHE DES LEIDENS14 

Die ersten vier Nidanas............................................................................ 16 
Das fünfte bis neunte Nidana................................................................... 20 
Werden, das zehnte Nidana..................................................................... 21 
Das elfte und zwölfte Nidana ................................................................... 23 
Die fünf Skandhas und die drei Aspekte des Leidens ............................. 24 
Das Leiden in den verschiedenen Daseinsbereichen.............................. 26 
Die Wichtigkeit des Studiums der ersten beiden edlen Wahrheiten ........ 30 

DIE DRITTE UND VIERTE EDLE WAHRHEIT: DIE WAHRHEIT VOM AUFHÖREN UND DIE 
WAHRHEIT VOM WEG...................................................................................... 32 

Der Anfang des Weges ............................................................................ 33 
Aspekte des Weges ................................................................................. 34 
Die drei Kayas .......................................................................................... 40 
Die Hinayana- und Mahayana -Sichtweisen des Weges......................... 42 

GRÜNDE, DIE VIER EDLEN WAHRHEITEN ZU STUDIEREN..................................... 44 
DIE VIER DHARMAS VON GAMPOPA........................................................... 46 

DER ERSTE DHARMA: DER GEIST WENDET SICH DEM DHARMA ZU ..................... 46 
DER ZWEITE DHARMA: DER DHARMA WIRD DER WEG ....................................... 48 

Die Entwicklung von Mitgefühl ................................................................. 50 
DER DRITTE DHARMA: DER WEG VERTREIBT VERWIRRUNG............................... 51 
DER VIERTE DHARMA: VERWIRRUNG WANDELT SICH IN URSPRÜNGLICHE 
BEWUSSTHEIT ................................................................................................ 54 

BARDO............................................................................................................. 60 
DIE SECHS BARDOS ........................................................................................ 61 
DIE FÜNF ELEMENTE UND DIE NATUR DES GEISTES .......................................... 62 
DIE FÜNF ELEMENTE UND DER PHYSISCHE KÖRPER .......................................... 64 
DIE FÜNF ELEMENTE IM BARDO ....................................................................... 65 
DIE MANDALAS DER FRIEDVOLLEN UND ZORNVOLLEN GOTTHEITEN.................... 66 
DIE MÖGLICHKEIT DER ERLEUCHTUNG IM BARDO ............................................. 67 
DER BARDO DES WERDENS............................................................................. 68 
DIE SYMBOLIK DER MANDALAS DER GOTTHEITEN ............................................. 68 
FRAGEN UND ANTWORTEN .............................................................................. 70 

MANDALA........................................................................................................ 73 



 

DIE VERSCHIEDENHEIT DER KOSMOLOGIE........................................................ 74 
REINE OPFER DARBRINGEN ............................................................................. 76 
DIE WICHTIGKEIT DER MOTIVATION.................................................................. 78 

GELÖBNISSE .................................................................................................. 81 
DIE DREI EBENEN VON DELÖBNISSEN............................................................... 82 
DIE FÜNF GRUNDLEGENDEN VERPFLICHTUNGEN............................................... 84 
FRAGEN UND ANTWORTEN .............................................................................. 93 

FRAUEN, SIDDHI, DHARMA......................................................................... 102 
DIE LETZTENDLICHE NATUR DES GEISTES IST WEDER MÄNNLICH NOCH WEIBLICH
.................................................................................................................... 103 
TARA, DIE SCHÜTZERIN ................................................................................. 104 
MACHIG DRUBPÄ GYÄLMO UND TIPUPA.......................................................... 105 
GELONGMA PÄLMO ....................................................................................... 108 
NIGUMA, KHYUNGPO NÄLJOR UND SUKHASIDDHI1........................................... 109 

Niguma................................................................................................... 111 
Khyungpo Näljor..................................................................................... 113 
Sukhasiddhi............................................................................................ 117 

TATEN DER BODHISATTVAS ERWECKEN VERTRAUEN....................................... 121 
MAHAMUDRA................................................................................................ 124 

HERANGEHENSWEISE AN MAHAMUDRA .......................................................... 127 
DIE NATUR DES GEISTES .............................................................................. 130 
DIE NATUR DER ERFAHRUNG......................................................................... 131 
HINGABE AN DEN LAMA ................................................................................. 137 
PRAXIS......................................................................................................... 139 
FEHLER UND MISSVERSTÄNDNISSE................................................................ 141 
FRAGEN UND ANTWORTEN ............................................................................ 144 

EPILOG: DIE ACHT GEDANKEN ................................................................. 158 
ANHANG I - KALU RINPOCHE..................................................................... 160 
OFFENER BRIEF AN DIE SCHÜLER UND FREUNDE DES MEISTERS DER 
ZUFLUCHT, KHYAB DJE KALU RINPOCHE............................................... 164 
ANHANG II – DIE FÜNF SKANDHAS........................................................... 172 

FORM (SUG [GZUGS]) .................................................................................... 172 
MEDITATIONSPRAXIS..................................................................................... 180 
EMPFINDUNG (TSORWA [TSHOR-BA]).......................................................... 184 
ERKENNEN (DUSHE ['DU-SHES]).................................................................. 185 
WILLENTLICHE GESTALTUNG (DUJE [DU-BYED]) ..................................... 186 
MEDITATIONSPRAXIS.............................................................................. 190 
WILLENTLICHE GESTALTUNG (FORTSETZUNG)....................................... 194 
MEDITATIONSPRAXIS.............................................................................. 209 
WILLENTLICHE GESTALTUNG (FORTSETZUNG)....................................... 212 
BEWUSSTSEIN (NAMSHE [MAM-SHES]) ....................................................... 213 
MEDITATIONSPRAXIS.............................................................................. 220 

ÜBERSICHT ÜBER DIE FÜNF SKANDHAS................................................. 224 



 

-1- 

Vorwort zur deutschen Ausgabe 
Die Übersetzungsarbeiten an diesem Buch waren beinahe 
abgeschlossen, als uns die Nachricht vom Tod Kalu Rinpoches 
erreichte. Die Trauer über seinen Fortgang mischte sich jedoch 
schnell mit dem Gefühl, durch diese Arbeit mit Kalu Rinpoche in 
eine Beziehung getreten zu sein, die über seinen Tod 
hinausreicht. 
Anstatt Kalu Rinpoches Biographie der amerikanischen Ausgabe 
mit einer Darstellung seiner letzten Lebensjahre zu ergänzen, 
geben wir den offenen Briefeines seiner engsten Schüler und 
Vertrauten, Bokar Rinpoche, wieder, der die letzten Monate und 
Tage in Kalu Rinpoches Leben beschreibt. 
An dieser Stelle möchten wir uns bei allen bedanken, die durch 
ihre Mitarbeit und grosszügige Hilfe die Herausgabe dieses 
Buches ermöglichten. 
 
 

Wachendorf, Februar 1990 



-2- 

Vorwort zur amerikanischen Ausgabe 
Die meisten der hier vorgestellten Belehrungen wurden von Kalu 
Rinpoche 1982 im Kagyü Thubten Chöling, seinem Retreat-
Zentrum1 im nördlichen Teil des Staates New York, mündlich 
gegeben. Diese authentische Einführung in die Grundlagen des 
Buddhismus, wie er innerhalb der drei Fahrzeuge - dem 
Hinayana, Mahayana und Vajrayana - gelehrt wird, liefert 
Anfängern und Fortgeschrittenen Kenntnisse in buddhistischer 
Analyse, Haltung und Praxis. 
Die Texte wurden mit Sorgfalt zusammengestellt und wenden sich 
an eine ungewöhnlich breite Leserschaft: Gelehrte werden 
anderweitig schwierig zu findendes Material der Karma und 
Shangpa Kagyü-Traditionen entdecken, Praktizierende werden im 
wesentlichen nützliche Methoden finden und andere werden auf 
faszinierende Beschreibungen menschlicher und nicht-
menschlicher Angelegenheiten und Bedingungen treffen. 
Kalu Rinpoche ist einer der grossen Meditationsmeister der 
buddhistischen Tradition, dessen Belehrungen von allen vier 
buddhistischen Überlieferungen in Tibet erbeten wurden. Die 
ursprünglich mündliche Übersetzung der hier 
zusammengestellten Belehrungen wurde für das Buch in der 
Weise redigiert, dass wenigstens teilweise ihr mündlicher 
Charakter erhalten blieb. Die Herausgeber haben versucht, 
diesen Charakter auch in Lama Norlhas Beschreibung der fünf 
Skandhas beizubehalten, in der formelle akademische 
Ausführungen mit praktischen, für seine Überlieferungslinie 
typischen Meditationsanweisungen verbunden werden. 
(Lama Norlha, ein vollendeter Meditations- und Retreat-Meister, 
ist Kalu Rinpoches Stellvertreter im östlichen Teil der USA.) 
 
 
 
 

 

1 Retreat: Diese englische Bezeichnung für eine - meist befristete - abgeschiedene, 



-3- 

der Meditationspraxis gewidmete Lebensweise bürgert sich mehr und mehr auch 
bei uns ein (Anmerkung der Übersetzer). 

Wann immer in der Vajrayana-Tradition eine Belehrung gegeben 
wird, ist es unumstösslicher Brauch, dass der Lehrer damit 
beginnt, die Zuhörerschaft an den Zweck buddhistischer Studien 
und Praxis zu erinnern: allen Wesen ohne Ausnahme 
unvoreingenommen zu nützen. Diese Vorstellung drückt Kalu 
Rinpoche mit dem Titel seines Buches aus, und dies ist auch 
unsere Absicht, indem wir seine Belehrungen einem grösseren 
Publikum näher bringen. Mögen alle Wesen glücklich und frei von 
Leiden sein. 
 
 

Kagyü Thubten Chöling  
Wappingers Falls, N.Y. 1986 



-4- 

Hinweise zur Aussprache 
Für Begriffe des Sanskrit oder der tibetischen Sprache wird eine 
einheitliche Umschrift verwendet. 
Begriffe des Sanskrit werden in einer Umschrift wiedergegeben, 
wie man sie im allgemeinen bei Literatur findet, die für Nicht-
Sanskritgelehrte bestimmt ist. Ein A über einem Vokal bedeutet, 
dass dieser lang ausgesprochen wird. Die Vokale e und o werden 
grundsätzlich lang ausgesprochen. 
Tibetische Begriffe werden in zweierlei Weise wiedergegeben: in 
einer Version, die der in der Gegend des Autors üblichen 
Aussprache entspricht, und der exakten Transliteration (in 
eckigen Klammern) nach dem Turrell Wylie System. 
Ein auf einen anderen Konsonanten als s folgendes h ergibt eine 
deutlich aspirierte Aussprache. 
Zu beachten ist, dass dieses System in einigen Fällen von der 
normalen deutschen Aussprache abweicht: 
 
 

c bzw. ch sprich  tsch 
j       "  dsch 
s       "  seh 
v       "  w 
y       "  j 
n       "  nja 



Übermittlung des Dharma im Westen 

 
 
Ich war jetzt viermal auf dem nordamerikanischen Kontinent zu 
Gast. Mein erster Besuch erfolgte 1971. Der ehrwürdige 
Chögyam Trungpa Rinpoche lehrte schon hier. Und die 
charakteristische Art und Weise, die er für notwendig erachtete, 
bestand darin, den Buddhismus aus der Sichtweise der 
Amerikaner darzustellen. Anstatt in der traditionellen Weise zu 
lehren, war er geschickt darin, die Lehren im Licht der weltlichen 
Wissensgebiete darzulegen, so dass Menschen, die mit dem 
Buddhismus nicht vertraut waren, ihr Denken leichter auf die 
buddhistische Sichtweise einstellen konnten. Auf diese Weise 
gelang es ihm allmählich, eine grosse Zahl von Menschen mit den 
Lehren bekannt zu machen. 
Dies war ein hervorragender Ansatz - ermöglicht durch seine 
persönlichen Qualitäten, die hervorragende Beherrschung der 
englischen Sprache und die Tatsache, dass er sich auf Dauer in 
den Vereinigten Staaten aufhielt. Was mich anbelangt, so war 

-5- 



-6- 

mein erster Aufenthalt hier von vornherein auf höchstens ein Jahr 
begrenzt, und so fühlte ich ganz deutlich, dass ich, falls ich etwas 
vollbringen wollte, den Dharma in traditioneller) Weise 
unterrichten müsste, ohne ihn mit irgenwelchen anderen 
Gesichtspunkten zu vermischen. 
Um dies so klar wie möglich zu tun, gab ich Belehrungen, die ich 
als grundlegend für das Verständnis und die tatsächliche Praxis 
des Dharma ansah. So unterrichtete ich ausführlich über die vier 
Gedanken, die den Geist umkehren - die vier grundlegenden 
Betrachtungen in der buddhistischen Praxis - und im besonderen 
über den Begriff des Karma, das Gesetz von Ursache und 
Wirkung, das unsere Erfahrung formt. 
Vor der Einführung des Buddhismus nach Tibet war das Land des 
Schnees ein sehr barbarischer Ort; es bestand kaum ein 
Unterschied zwischen seiner Bevölkerung und kannibalischen 
Dämonen oder primitiven Wilden. Dann bekam das tibetische 
Volk einen König namens Songtsän Gampo [srong-btsan sgam-
po], von dem man glaubt, dass er eine Emanation von Chenresig, 
dem Bodhisattva des Mitgefühls, gewesen ist. Seine magischen 
Kräfte befähigten diesen König zur Machtübernahme über die 
ganze Region, die wir als Tibet kennen, und von dieser 
politischen Basis aus verbreitete er den Dharma in Zentralasien. 
Er widmete sich besonders der Meditation auf Chenresig, und 
unter seinem Einfluss dehnte sich diese Lehre sehr weit aus. 
Infolgedessen wurde der Bodhisattva des Mitgefühls in Tibet zu 
einer wirkungsvollen Kraft und so tief in das tibetische 
Bewusstsein eingebettet, dass jedes Kind, das "Mutter" sagen, 
auch das Mantra OM MANI PEME HUNG rezitieren konnte. 
Durch diese weit verbreitete Meditation auf Chenresig erlangten 
viele Menschen Verwirklichung. 
Das war der Anfang. Anschliessend wurde die vollständige 
Sammlung der buddhistischen Lehren, sowohl die Sutra- als auch 
die Tantra-Traditionen, mit allen Wurzeltexten und Kommentaren 
allmählich von Indien nach Tibet gebracht. Ihre Übersetzung und 
Übertragung auf das tibetische Volk war wirkungsvoll und 
vollständig. Nichts ging dabei verloren. In der grossen Hoffnung, 
dass dieselbe Form von Übertragung in den Vereinigten Staaten, 
Kanada, Europa und allen westlichen Ländern Zustandekommen 



-7- 

wird, lehrte ich die vier Gedanken, die vier Betrachtungen, die den 
Geist sich von Samsara abwenden lassen und ihn zur Praxis 
hinführen. Auf dieser Grundlage habe ich ausführliche 
Belehrungen über die buddhistische Idee von Zuflucht erteilt und 
die Zufluchtsgelübde gegeben. Ich habe auch zur Praxis der 
Chenresig-Meditation ermutigt, indem ich die Einweihung (wang 
[dbang]) und die Erklärung (thri ['khrid]) dazu gab, wo immer ich 
hinging. Die Ergebnisse halte ich für sehr günstig. 
Eine Vorstellung von Zuflucht und das tatsächliche Nehmen der 
Zuflucht sind grundlegend für die buddhistische Praxis: Ohne 
diese erste Verpflichtung ist jeder weitere Grad von Ordination 
oder jedes tiefere Vordringen unmöglich. Zuflucht ist die 
unentbehrliche Grundlage, um den buddhistischen Weg zur 
Erleuchtung zu gehen. Während der eigentlichen 
Zufluchtszeremonie gab ich den Teilnehmern "Zufluchtsnamen", 
von denen jeder mit "Karma" begann. Das ist wie ein 
Familienname oder wie der Name eines Geschlechts und zeigt 
nicht nur an, dass diese Männer und Frauen Buddhisten 
geworden und die Drei Juwelen als Quellen der Inspiration 
angenommen haben, sondern dass sie ganz besonders mit der 
Karma Kagyü-Übertragungslinie verbunden wurden. Bis zum 
heutigen Tag habe ich meine Gewohnheit, diese Art von 
Zufluchtsnamen zusammen mit den Zufluchtsgelübden zu geben, 
nie geändert. 
Weil alle Meditationsgottheiten (yidam [yi-dam]) Emanationen der 
Erleuchtung sind, bringen sie alle Segen, haben sie die Kraft, den 
Wesen zu helfen und zu nützen. Die Gestalt Chenresigs jedoch 
verkörpert die Quintessenz und Vereinigung der Liebe und des 
Mitgefühls aller Buddhas und Bodhisattvas, aller erleuchteten 
Wesen. Die Meditation auf Chenresig kann diese Liebe und 
dieses Mitgefühl in den Praktizierenden hervorbringen und so 
eine Entwicklung zur Verwirklichung von Leerheit und meditativer 
Vertiefung in Gang setzen. Darum habe ich für die Einführung 
westlicher Schüler diesen besonderen Yidam gewählt. 
Die zweite Reise nach Nordamerika machte ich 1974. Durch die 
Vorarbeit, die ich bei meinem vorangehenden Besuch geleistet 
hatte, konnte ich nun die aussergewöhnlichen vorbereitenden 
Übungen, das ngöndro [sngon-'gro], einführen. (Dies beinhaltet 



-8- 

fünf Übungen, die jeweils 100 000 Mal ausgeführt werden.) Diese 
Ebene der Lehren betonte ich während meiner zweiten Reise. 
Jede der grossen Schulen des Tibetischen Buddhismus - Sakya, 
Gelug, Kagyü und Nyingma - lehrt die vier gewöhnlichen 
Grundlagen (die vier Gedanken, die den Geist zur Dharmapraxis 
hinwenden) und die aussergewöhnlichen Vorbereitungen. Ich 
wählte die besondere Form des Ngöndro, die zu meiner eigenen 
Übertragungslinie, der Karma Kagyü, gehört. Diese Übungen sind 
bekannt als die Vorbereitungen für die Entwicklung von 
mahamudra. Indem ich so vorging, ermutigte ich die Menschen, 
sich auf vier Aspekte der Meditation zu konzentrieren: 
 

- ihre Hingabe und ihr Verständnis der Zufluchtnahme in 
die Drei Juwelen zu entwickeln und bodhicitta zu 
erwecken - die erleuchtete oder altruistische Einstellung, 
anderen zu nützen, die auf Liebe und Mitgefühl zu allen 
Wesen gegründet ist; 

- sich durch die Dorje Sempa [rdo-rje sems-dpa']-
Meditation von Negativitäten und Verdunkelungen zu 
reinigen; 

- durch die Mandala-Opfenmg Verdienst, ein positives 
Potential, anzusammeln und die Erkenntnis zu vertiefen; 
und 

- sich selbst durch den Guru Yoga für den Segen der 
Übertragungslinie zu öffnen. 

 
Eine weitere Praxis, die ich während meines zweiten Besuchs 
einführte, war die Grüne Tara-Meditation. Diese besondere Form 
der Tara ist mit der Fähigkeit verbunden, uns vor den Ängsten 
und Leiden dieses Lebens zu schützen und davon zu befreien 
und uns in unserer Dharmapraxis zu unterstützen. Mit dieser 
dreifachen Struktur der formalen Praxis - den Vorbereitungen, der 
Chenresig- und der Grünen Tara-Meditation -  habe ich viele 
Zentren ins Leben gerufen, die bis zum heutigen Tage 
weitergewachsen sind. 
Obwohl es in jeder der vier Schulen des Tibetischen Buddhismus 
Übertragungslinien gibt, die zur vollkommenen Erleuchtung führen 
und obwohl es auf absoluter Ebene keinen Unterschied zwischen 



-9- 

den Schulen gibt, fühlte ich ganz deutlich, dass es wichtig war, die 
Identität der Kagyü-Übertragungslinie zu bewahren. Dafür gab es 
verschiedene Gründe. Erstens entsteht wahrscheinlich ein Bruch 
in der Übertragung des Segens, wenn die Übertragungslinien 
durcheinandergebracht werden oder wenn es eine plötzliche 
Unterbrechung ihrer Kontinuität gibt. Zweitens empfand ich es als 
wichtig, dass die Leute jede Übertragung der von ihnen 
praktizierten Lehre genau verstehen, damit sie den besonderen, 
mit dieser Übertragungslinie verbundenen Segen empfangen 
können. Um diese Kagyü Mahamudra-Linie sehr klar zu halten, 
verfasste ich dann ein Gebet, das eine unaufhörliche Identifikation 
seitens des Schülers mit der gegenwärtigen Linie der 
Mahamudra-Lehren erlaubte. 
Während meines dritten Besuchs 1977 und 1978 fühlte ich, dass 
es Zeit sei, in der Darstellung der Lehre einen Schritt weiter zu 
gehen, und so beschloss ich, besonders zu betonen, was wir auf 
Tibetisch shine [zhi-gnas] und lhagthong [lhag-mthong] nennen: 
die Meditation des ruhigen Verweilens und die Meditation, die 
Einsicht in die Natur des Geistes entwickelt. Ich betonte sowohl 
die gewöhnlichen Techniken, die allen Schulen des Buddhismus 
gemeinsam sind, als auch einige spezielle, meiner 
Übertragungslinie eigentümliche Unterweisungen. Dies war der 
Schwerpunkt meines dritten Besuchs. 
Bis zu diesem Punkt war schon viel Land gewonnen. Es gab eine 
Darstellung der mit der Mahamudra-Übertragungslinie 
verbundenen besonderen vorbereitenden Übungen, der Lehren 
über die Chenresig-Meditation und der Techniken von Shine und 
Lhagthong. 
Als Seine Heiligkeit, der sechzehnte Karmapa, 1980 aus dem 
Westen nach Indien zurückkehrte, landete er auf dem Flughafen 
von Siliguri, von wo aus er mit dem Auto nach Rumtek/Sikkim 
fuhr. Jeder aus meinem Kloster kam von Darjeeling herunter, um 
ihn zu treffen. Er verbrachte die Nacht in einem Hotel in Siliguri, 
und an diesem Abend sagte er etwa folgendes zu mir: »Wenn wir 
alle zusammenzählen, dann gibt es etwa dreihundertundzwanzig 
Kagyü-Zentren in der ganzen Welt. Jedes von ihnen braucht 
Führung und Unterstützung, so dass die mit ihm verbundenen 
Leute zu einer reinen und aufrichtigen Praxis des Buddha-dharma 



-10- 

kommen können. Obwohl Du jetzt schon sehr alt bist, erfreust Du 
Dich gegenwärtig guter Gesundheit; daher solltest Du wieder in 
den Westen gehen, um diese Zentren zu besuchen und ihnen all 
die Hilfe und Führung zu geben, die Du geben kannst.« 
Seine Heiligkeit bestand dann darauf, dass ich die Kalachakra-
Einweihung in New York geben sollte, um den allgemeinen 
Prozess der Übertragung der Lehren in den Westen zu 
unterstützen. Er war in diesem Punkt sehr bestimmt. Er hätte 
keine andere Antwort als »ja« akzeptiert und wollte, dass ich 
möglichst bald zu diesem Zweck nach New York zurückkehrte. 
Also willigte ich ein und kam hierher, sobald ich konnte. 
Diese Einweihung ist jetzt gegeben worden, und indem sie sie 
erhielten, haben die Leute eine gute Verbindung zu den Lehren 
hergestellt, da Kalachakra als ein Höhepunkt der Vajrayana-
Tradition aufgefasst werden kann. Ich glaube deshalb, dass 
zumindest eine gute Grundlage für die Darstellung von 
Mahamudra, dem Gipfel der Kagyü-Meditation, geschaffen 
worden ist. Um jedoch diese Lehren in angemessener Weise 
darlegen zu können, muss ich zuerst den Begriff der Leerheit, 
shunyata, erläutern und etwas über die Natur des Bewusstseins 
sagen. Sonst wird, so glaube ich, die eigentliche Mahamudra-
Lehre nicht besonders wirksam sein; bzw. die Leute werden nicht 
imstande sein, ihre Tiefe zu ermessen oder sich wirkungsvoll 
darauf zu beziehen. Nichtsdestoweniger, gewisse Grundlagen 
wurden geschaffen, und ich glaube, dass wir beginnen können, 
an die Darlegung der Mahamudra-Lehren zu denken. Ich hoffe 
aufrichtig, dass der Nutzen, den die Leute bis jetzt erfahren 
haben, fortbestehen und ihnen helfen wird, aus weiteren Lehren, 
die die Natur des Geistes erörtern, Nutzen zu ziehen. 
Indem ich Lehren wie diese darlege, spreche ich so weit wie 
möglich über wirklich alles, worüber ich nur sprechen kann, um 
das zu übermitteln, was ich vom Dharma verstehe. Wenn wir ein 
Stück weissen Stoff haben und es einfärben wollen - rot, gelb, 
grün - dann rühren wir einen Topf Farbe an und tauchen den Stoff 
hinein. Wenn die Färbung wirksam ist, wenn der Stoff sie 
annimmt, dann wechselt er die Farbe, so dass er, wenn wir ihn 
herausziehen, nicht länger weiss, sondern grün, rot oder gelb ist. 
Wenn wir ihn herausziehen und er immer noch weiss ist, wissen 



wir, dass etwas schief gegangen ist. Die Farbe wurde nicht 
angenommen. In gleicher Weise denke ich über das Lehren: 
Wenn ich lehre und meine Belehrung den Geist der Leute 
beeinflusst, indem sie ihr Leben verändert und ihnen nützt, dann 
spüre ich, dass sie angenommen wurde, dass sie wirksam war. 
Wenn ich andererseits lehre und die Leute dies nicht verstehen 
oder, nachdem sie es verstanden haben, nichts weiter tun, wenn 
sie zuhören und nicht praktizieren, dann hat die Färbung nicht 
stattgefunden. 
 

 

-11- 



Die vier edlen Wahrheiten 

 
 

Das erste Drehen des Dharma-Rades 

Vor zweitausendfünfhundert Jahren, nachdem der Buddha in 
Bodhgaya in Indien Erleuchtung erlangt hatte, beschloss er, die 
Lehren, die wir nun als Buddhadharma kennen, allen fühlenden 
Wesen darzulegen, um sie zu befreien. Aber er verstand auch, 
dass, selbst wenn er diese tiefgründigen Lehren darlegen würde, 
sehr wenig Nutzen daraus entstünde, weil wenige beachten und 
annehmen würden, was er sagte. Weil er sah, dass die Leute 
ungeeignet waren, die nektargleichen Lehren des Dharma zu 
empfangen, vermied der Buddha in der Tat zuerst das Lehren 
überhaupt und ging in den Wald, um sich zu erholen und allein zu 
meditieren. Drei Wochen lang blieb er versunken in der Erfahrung 
der Erleuchtung und gab überhaupt keine Belehrung. Aber dann 
näherten sich ihm zwei der höchsten Götter im Bereich von 

-12- 



-13- 

Samsara, Indra und Brahma; Indra schenkte ihm ein grosses 
weisses Muschelhorn und Brahma beschenkte ihn mit einem 
goldenen Rad mit tausend Speichen. Diese Gaben waren 
Symbole für das Drehen des Dharma-Rades und bedeuteten 
ebenso die aufrichtige Bitte, die Lehren zum Wohle aller Wesen 
darzulegen. Als Antwort darauf verliess der Buddha den Wald und 
gab in Särnäth, nahe Varanasi in Indien, an einem Platz, der als 
Hirschpark bekannt ist, seine erste formelle Belehrung. Diese 
Unterweisung kennen wir als die Lehre von den vier edlen 
Wahrheiten (pagpä denpa shi ['phag-pa'i bden-pa bzhij). 
Obwohl der Buddha sich vollkommen aller Lehren bewusst war, 
die letztlich nötig sein würden, um die Wesen zu zähmen und zur 
Erleuchtung zu führen, und obwohl er vollkommen fähig war, 
diese darzulegen, hatte er auch erkannt, dass die Zeit noch nicht 
gekommen war, um die Leute mit den tiefgründigen Ideen der 
höheren Fahrzeuge, dem Mahayana  und dem Vajrayana, 
bekannt zu machen. Er sah, dass es schwerwiegende 
Missverständnisse nach sich ziehen würde, wenn er damit 
anfinge, den Menschen zu erzählen, dass alle Erscheinung und 
alle Erfahrung in ihrer Essenz leer und alles eigentlich eine 
Projektion des Geistes sei. Ohne ordentliche Vorbereitung 
könnten die Leute eine nihilistische Auffassung annehmen und 
schlussfolgern, dass nichts bedeutsam sei oder einen 
Unterschied mache. Sie könnten denken, dass alles, was sie 
getan haben, keine wirkliche Folgen habe und dass sie deshalb 
frei seien zu tun, was immer sie wünschten. Wenn darüberhinaus 
alles nur eine Projektion des Geistes wäre, dann gäbe es nichts, 
was sie tun könnten, um ihre Situation zu verbessern - die Dinge 
müssten sich einfach aus sich selbst heraus entwickeln. Der 
Buddha sah, dass derartige Missverständnisse sich 
wahrscheinlich ergeben würden, wenn die Leute ohne 
angemessene Vorbereitung die tiefgründigen Lehren hörten. 
Selbst heute entwickeln viele Leute solch irrige Anschauungen, 
wenn sie die Mahayana -Lehren hören. Genauso können die sehr 
tiefgründigen transformierenden Techniken der Vajrayana-Tantras 
fehlinterpretiert werden. Wenn diese Leute zum Beispiel hören, 
dass es im Vajrayana theoretisch keine Notwendigkeit gibt, 
emotionale Verwirrung zu beseitigen oder zu verändern, weil 



-14- 

einfach Einsicht in die Natur des emotionalen Konflikts zur 
Befreiung ausreicht, können sie dies leicht missverstehen und 
annehmen, dass dies bedeute, man müsse bezüglich der 
Emotionen nichts tun. Einige Leute denken sogar, dass Vajrayana 
lehre, man solle Lust und Ärger, wenn sie im Geist entstehen, 
freien Lauf lassen. Obwohl also der Buddha imstande war, alle 
Mahayana - und Vajrayana-Lehren zu geben, erkannte er, dass 
die Wesen noch nicht angemessen vorbereitet waren, diese 
anzunehmen. Daher wählte er in seiner ersten formellen 
Belehrung den grundlegenden und einfachen Hinayana-Ansatz. 
Die Hälfte dieser Belehrung befasst sich mit unserer Situation in 
der Welt und die andere Hälfte mit dem Überschreiten von 
Samsara, der Verwirklichung von Nirvana (nya-ngänlä däpa [mya-
ngan-las 'das-paj). Zuerst untersuchte er gründlich, was wir als 
die Welt erfahren. Er erkannte Unwissenheit als ihre 
grundlegende Ursache und emotionale Verwirrung und Leiden als 
Folge daraus. Nachdem er diese erste Wahrheit vom Leiden 
(dug-ngälgyi denpa [sdug-bsngal-gyi bden-pa]) und die zweite 
Wahrheit vom Ursprung des Leidens (kiinjung-gi denpa [kun-
'byung-gi bden-pa]) dargelegt hatte, untersuchte er die folgenden 
zwei: Erleuchtung, die als die Wahrheit vom Aufhören (gogpä 
denpa ['gog-pa'i bden-pa]) bekannt ist, weil sie das Ende allen 
Leidens mit sich bringt, und die Wahrheit vom Weg (lamgyi denpa 
[lam-gyi bden-pa]) - den Weg, den wir zur Erleuchtung gehen. 
 

Die ersten zwei edlen Wahrheiten: Leiden und die 
Ursache des Leidens 

Die ersten beiden der vier edlen Wahrheiten befassen sich mit der 
Natur und der Ursache von Samsara. Der Buddha beschreibt als 
grundlegende, welterschaffende Ursache die fundamentale 
Unwissenheit im Geist aller Wesen. Diese Unwissenheit und ihre 
Folgen können analysiert werden als die zwölf Glieder des 
abhängigen Entstehens (tendrel chunyi [rten-'brel bcu-gnyis]), die 
die Grundlage für eine Beschreibung unserer Erfahrung der Welt 
bilden. Die Abfolge dieser Glieder, oder Nidanas, im Kreislauf 
unserer Erfahrung beginnt mit (1) fundamentaler Unwissenheit, 



-15- 

die zu (2) karmischen Gestaltungen führt. Diese drücken sich (3) 
im dualistischen Bewusstsein aus, das wiederum umgesetzt wird 
in (4) eine Empfindung von Identifikation und von anfänglicher 
Differenzierung des Bewusstseins in die (5) verschiedenen 
Sinnesbereiche. Über diese Sinnesbereiche kommt es zu (6) 
Kontakt mit der Erscheinungswelt; daher rührt (7) Empfindung. 
Auf der Empfindung beruhend entsteht (8) Begierde nach 
Erfahrung, gefolgt von (9) Ergreifen. Auf dieser Grundlage gebiert 
der Geist ein Gefühl von (10) Werden, einen Daseinswillen, und 
dies verursacht eine tatsächliche körperliche Inkarnation. Einmal 
in einem physischen Körper inkarniert, erfährt der Geist die 
verschiedenen Stadien des menschlichen Daseins: (11) Geburt, 
(12) den Alterungsprozess und die Stufen des Lebens, die 
schliesslich zum Tode führen und darin enden. Im Tod wird der 
Geist wieder in fundamentale Unwissenheit getaucht und der 
Kreis ist geschlossen. 
Hier sollte angemerkt werden, dass der Buddha den Kreislauf der 
Wiedergeburt nicht als etwas beschrieb, das von ihm geschaffen 
wurde; er erhob keinen Anspruch darauf, der Urheber des 
Universums zu sein. Ebenso akzeptierte er nicht die Vorstellung, 
dass das Universum von einem Gott geschaffen wurde. Das 
Universum ist eine Projektion des Geistes. 
In den Mahayana - und Vajrayana-Lehren finden wir den Geist als 
essentiell leer (ngowo tongpa [ngo-bo stong-pa]) beschrieben, 
aber dennoch zeigt er natürliche Klarheit (rangshin sälwa [rang-
bzhin gsal-ba]) und ungehinderte Manifestation (nampa 
mangagpa [rnam-pa ma-'gag-pa]). Diese Lehre aber wird nur in 
den Mahayana - und Vajrayana-Unterweisungen gefunden. In den 
Hinayana-Lehren sprach der Buddha nicht unmittelbar darüber, 
sondern führte vielmehr eine leichter verständliche Auffassung 
ein, indem er einfach sagte, dass der Geist leer ist und keine 
begrenzenden oder definierenden Merkmale wie Farbe, Form, 
Grösse oder Ort hat. So wird auf der Hinayana-Ebene der Geist 
als grundlegend leer beschrieben und die Unwissenheit als das 
Unvermögen, diese Leerheit zu erfahren. Aus dieser 
Unwissenheit entsteht der ganze Kreislauf der Ereignisse, den wir 
als Universum, als Samsara, den Kreislauf der Wiedergeburten, 
kennen. 



-16- 

Die ersten vier Nidanas 
Die Struktur oder das Muster der zwölf Nidanas, der Glieder des 
abhängigen Entstehens, kann auf jeden Aspekt des Universums 
bezogen werden - makrokosmisch oder mikrokosmisch oder auf 
die Erfahrungen von Wesen im Universum. Dies ist ein komplexes 
Thema, aber wenn wir die Situation eines einzelnen Individuums 
im Kontext eines einzigen Lebens ansehen, dann können wir 
diesen Prozess vielleicht klarer verstehen. Nehmen wir das 
Beispiel eines Wesens, das stirbt. 
Im Moment des Todes vollzieht sich eine Trennung zwischen dem 
physischen Körper des Individuums und seinem Geist, und der 
Geist wird in einen Zustand getaucht, in dem es keine bewusste 
geistige Aktivität gibt. Mit anderen Worten, der Geist löst sich 
einfach auf in seinen eigenen grundlegenden Zustand der 
Bewusstlosigkeit, das erste Nidana, das wir Unwissenheit 
(marigpa [ma-rig-pa]) nennen. Dies ist das erste Glied in der Kette 
des abhängigen Entstehens. Danach gibt es eine allmähliche 
Regung der geistigen Aktivität. Dies ist das zweite Glied, das duje 
['du-byed] genannt wird. Nun beginnt die Entstehung der 
Gestaltungen im Geist. Diese Muster der Bewegung des 
Bewusstseins finden ihren vollen Ausdruck in dem, was wir auf 
Tibetisch namshe [rnam-shes] nennen, dem diskursiven 
Bewusstsein: der Fähigkeit des Geistes, etwas anderes als sich 
selbst als Objekt wahrzunehmen - zu entscheiden, dies ist dies, 
das ist das und so fort. Diese Ebene des dualistischen, 
diskursiven Bewusstseins ist das dritte Glied in der Kette des 
abhängigen Entstehens. So erscheint aus einem grundlegenden 
Zustand der Unwissenheit heraus im Geist eine allmähliche 
Regung der Gestaltungen, die ihren vollen Ausdruck im 
diskursiven Bewusstsein findet. 
Aus diesem grundlegenden dualistischen oder diskursiven 
Bewusstsein entsteht die Empfindung eines Selbst, eines "Ich". 
Zur gleichen Zeit werden alle Formen, die man sieht, alle 
Geräusche, die man hört - kurz, alle Phänomene, die erfahren 
werden, als ein Ausdruck des "anderen" wahrgenommen. Auf 
diese Weise entsteht eine deutliche Spaltung in selbst und 
anderes. Obwohl keine physische Basis für Bewusstsein besteht, 



-17- 

gibt es dennoch an diesem Punkt ein Empfinden von 
Verkörperung, von einer zusammenschmelzenden Identität. 
Zudem gibt es auch ein Gefühl für das Benennen der Dinge in der 
Erscheinungswelt. Deshalb wird das vierte Nidana ming-sug 
[ming gzugs] genannt, was "Name und Form" bedeutet. 
All dies ist eine rein mentale Erfahrung für einen Geist in der 
zweiten Phase der Nachtoderfahrung, dem sipa bardo [srid-pa 
bar-do], weil alles Fassbare völlig fehlt. Wir können kein Wesen in 
diesem Bardo sehen. Darüberhinaus ist der Geist dieses Wesens 
auch in keiner Weise wahrnehmbar: Niemand anderes kann seine 
Unwissenheit, seine Regung, seine Manifestation diskursiven 
Bewusstseins oder die Erfahrung der Subjekt/Objekt-Benennung 
sehen. Dieser einzigartige Zustand im Sipa Bardo, eine 
vollkommen innerliche Erfahrung, die für andere nicht 
wahrnehmbar ist, wird auf Tibetisch mingshi pungpo [ming-bzhi 
phung-po] genannt. Das bedeutet "die skandhas (oder 
Anhäufungen) der vier Namen" und bezieht sich auf die vier 
ersten Stadien des Sipa Bardo: das Stadium der Unwissenheit, 
das Stadium der Regung der bewussten Gestaltungen, das 
Stadium des voll entfalteten diskursiven Bewusstseins und das 
Stadium der Benennung der Welt in den Begriffen von Subjekt 
und Objekt. 
All dies ist nur eine Projektion des Geistes. Es gibt beispielsweise 
kein Ding, das "Unwissenheit" genannt wird, das wir 
herausnehmen, sezieren und untersuchen könnten; wir können 
nur sagen, dass "Unwissenheit" eine Bezeichnung ist, die wir 
einer bestimmten Phase der Sipa Bardo-Erfahrung geben, und 
dass solch eine Phase auftritt. Diese vier Stadien haben 
überhaupt keine konkreten oder fassbaren Eigenschaften. 
Weil das Bardo-Bewusstsein keine physische Basis hat, ist ein 
Wesen im Nachtodzustand nicht den gewöhnlichen physischen 
Begrenzungen unterworfen. Berge, Mauern, Ozeane oder Wälder 
stellen für das Bewusstsein im Bardo keine Barrieren dar. Was 
auch im Geist entsteht, wird unmittelbar erfahren, und wohin 
immer der Geist sich entschliesst zu gehen, dorthin geht er. So 
sind in gewisser Weise die vier Namen ein ziemlich wunderbarer 
Zustand, der zweifellos die gewöhnlichen physischen 
Beschränkungen und die Eigenarten der Welt, an die wir gewöhnt 



-18- 

sind, überschreitet. Es ist jedoch ein vollständig selbsttätiges oder 
blindes Resultat unserer vorhergehenden Handlungen oder 
unseres Karmas, und nichts, das hier geschieht, ist eine bewusste 
Entscheidung von Seiten des Wesens; wir werden einfach durch 
die Kraft des Karmas umhergestossen. 
Während dieser Zeit im Bardo gibt es eine bestimmte Form des 
Hellsehens, sehr rudimentär und nicht wirklich unter bewusster 
Kontrolle, aber trotzdem ist es eine Fähigkeit, die Gedanken 
anderer wahrzunehmen. Es gibt dort auch ein neues Gefühl für 
die Macht des Geistes, obwohl diese Macht nicht bewusst oder 
verstandesmässig kontrolliert werden kann. Weiterhin gibt es ein 
grosses Spektrum von Erfahrungen - Halluzinationen - im Sipa 
Bardo. Für einen Menschen mit positiven karmischen Neigungen 
können diese Erfahrungen sehr angenehm und erfreulich sein. 
Aber für Wesen mit negativen karmischen Neigungen können sie 
erschreckend sein. 
Diese Kraft, die wir Karma nennen, entfaltet sich nicht in einem 
bewussten Prozess. Ein Beispiel dafür ist das Heranwachsen 
eines Kindes vom Säugling zum Erwachsenen. Das Kind muss 
sich nicht hinsetzen und entscheiden: »Morgen werde ich soviel 
wachsen. Übermorgen werde ich soundsoviel wachsen.« Ohne 
unser Zutun und ohne dass wir tatsächlich etwas dazu tun 
könnten, geschieht das Wachstum einfach. Auf eine völlig 
unbewusste Weise veranlasst eine Kraft den Organismus zu 
wachsen. Auf dieselbe Weise vollzieht sich der Alterungsprozess 
unbewusst, ohne oder sogar gegen jede Absicht seitens der 
betroffenen Person. Dies sind zwei Beispiele dafür, was wir unter 
der Kraft des Karmas, die in unseren Erfahrungen wirkt, 
verstehen. 
Während der ersten oder zweiten Woche des Sipa Bardo - 
seinem ersten Drittel - sind die Eindrücke, die im Geist des 
verstorbenen Menschen entstehen, weitestgehend verbunden mit 
seinem vorausgegangenen Leben. Wenn ein Mann stirbt, wird er 
während dieses Teils des Sipa Bardo den Eindruck haben, ein 
Mann zu sein mit der ihm früher eigenen Persönlichkeit und 
Daseinsform; eine Frau wird unter dem Eindruck stehen, immer 
noch eine weibliche Existenz zu haben, und so weiter. In jedem 
Fall wird es Eindrücke geben, die sich auf das vorige Leben 



-19- 

zurückbeziehen. Darum wird vom Bewusstsein eines Bardo-
Wesens gesagt, dass es das Zurückkehren in sein früheres Haus 
erfährt und in gewisser Weise fähig ist, die Hinterbliebenen zu 
sehen, aber gewöhnlich nicht mit ihnen Kontakt aufnehmen kann. 
Es gibt dann die Erfahrung des zu Hause Ankommens und des 
Meldens: »Ich bin hier, ich bin wieder zu Hause«. Aber dann hat 
man das Gefühl, nicht imstande zu sein, mit den dort noch 
lebenden Menschen in Verbindung treten zu können, und dies 
kann intensiven Schmerz, Frustration und Zorn hervorrufen. Oder 
es mag die Einsicht entstehen, dass man gestorben ist, und 
dieses Trauma kann sofortige Bewusstlosigkeit auslösen: Der 
Schock ist zu gross, um ihn zu" ertragen, und der Geist setzt 
einfach aus. 
Nach der ersten oder zweiten Woche der Nachtoderfahrung 
beginnen sich die Eindrücke, die man von einem Körper und einer 
Umgebung hat, mehr und mehr auf die zukünftige Existenz zu 
beziehen, in die man durch sein Karma getrieben wird. 
Die tatsächliche Dauer der Sipa Bardo-Erfahrung ist von Mensch 
zu Mensch sehr unterschiedlich. Im allgemeinen werden etwa 
neunundvierzig Tage als die längste Zeitspanne angesehen. Der 
Buddha bezog sich in vielen verschiedenen Schriften auf diese 
besondere Zeitspanne als die angenommene Dauer, während der 
das Bewusstsein im Sipa Bardo verbleibt, bevor es zu 
körperlicher Wiedergeburt kommt. Sobald das Dasein eine 
physische Form angenommen hat, sind die Möglichkeiten zur 
Veränderung vorläufig mehr oder weniger erschöpft, und darum 
entstand der tibetische Brauch, jedes erdenkliche Mittel zu 
benutzen, um dem Verstorbenen in dieser Zeitspanne von 
neunundvierzig Tagen nach dem Tod zu helfen: Die Familie bittet 
einen Lama, Rituale zum Wohle des Verstorbenen auszuführen, 
denn es gibt während dieser siebenwöchigen Periode immer die 
Möglichkeit, dass der Segen des Lamas in Verbindung mit dem 
positiven Potential des Verschiedenen zu vorteilhaften 
Veränderungen führen kann. Dazu haben wir eine besondere 
Zeremonie, für die der Lehrer den Namen und ein Bild des Toten 
erhält und in der er versucht, durch Meditation das Bewusstsein 
dieser Person (die immer noch mit ihrer vorigen Existenz 
verbunden ist) anzuziehen und es durch Einweihung, 



-20- 

Unterweisung und Gebet zu beeinflussen. Kurz, der Lama 
unternimmt jede Anstrengung, um eine günstige Wiedergeburt für 
die Person zu bewirken. 

Das fünfte bis neunte Nidana 
Das nächste Nidana, oder Glied, das fünfte der zwölf, wird 
kyemche [skye-mched] genannt, was als "Sinnesbereich" 
übersetzt werden kann. Insgesamt geht man von zwölf 
Sinnesbereichen aus, einem für jeden der sechs Sinne und einem 
für seine jeweiligen Objekte. (Der Geist wird als ein sechster Sinn 
angesehen, weil er in und aus sich selbst Gedanken hervorbringt, 
die nicht notwendigerweise mit der durch die Sinne 
wahrnehmbaren Umgebung verbunden sind.) So gibt es das 
Sehen und die Form, die gesehen wird; es gibt das Ohr und das 
Geräusch, das gehört wird, und so weiter: insgesamt zwölf 
Sinnesbereiche. Das tibetische Wort kyemche bedeutet 
"entstehen" und "sich erstrecken", und besagt, dass jeder dieser 
Sinne seinen Ursprung im betreffenden Sinnesorgan hat und sich 
auf denjenigen Sinnesbereich erstreckt, in dem das betreffende 
Organ arbeitet -Form für das Sehen, Geräusch für das Hören und 
so weiter. Obwohl ein Wesen im Sipa Bardo keine körperlichen 
Organe für das Sehen, Hören und so weiter hat, setzt sich 
dennoch im Geist der Eindruck fort, alle Sinnesbereiche seien 
vollständig vorhanden. Entsprechend kann der Geist eines 
solchen Wesens sehen, hören, riechen, schmecken, berühren 
und denken, so wie wir dies jetzt können, obwohl diese 
Wahrnehmungen allesamt blosse Projektionen des Geistes ohne 
körperliche Grundlage sind. Das sechste Nidana wird regpa [reg-
pa] genannt, was wörtlich "Berührung" oder "Kontakt" bedeutet, in 
genau demselben Sinn, wie die Hand einen Kontakt zu einem 
Objekt, das sie berührt, herstellt. In diesem Fall bedeutet der 
Ausdruck, dass ein Kontakt zwischen den sechs Sinnen und ihren 
jeweiligen Sinnesobjekten besteht - zum Beispiel zwischen 
Sehvermögen und Form; in gewisser Weise berührt der Geist 
Formen durch die Fähigkeit des Sehens, er berührt Geräusche 
durch die Fähigkeit des Hörens und so weiter. Obwohl dies ein 
geistiger Zustand ohne körperliche Grundlage ist, ist er doch von 
einer Berührungsempfindung begleitet, einem Gefühl, tatsächlich 



-21- 

zur Berührung imstande zu sein und einen Kontakt mit 
irgendeiner Art von Verkörperung herstellen zu können. 
Aus diesem ersten Kontakt heraus bildet sich das siebte Nidana, 
das wir tsorwa [tshor-ba] nennen, was "Empfindung" oder 
"Gefühl" bedeutet. Zu Sehen bedeutet, durch das Auge einen 
Kontakt mit der Form herzustellen; dann folgt eine Einschätzung 
der anziehenden oder abstossenden Natur dessen, was wir 
sehen, und ein Werturteil über die Erfahrung. So bleibt die 
anfängliche Erfahrung nicht eine einfache Berührung. Körperliche 
Berührung zum Beispiel wird begleitet von der Empfindung rauh 
oder glatt, heiss oder kalt und so weiter. Dazu entstehen 
Gedanken oder Werturteile: »Das ist schön, ich mag es,« oder 
»das ist unangenehm, ich mag es nicht.« All diese aus der 
anfänglichen Berührung entstehenden Gefühle, gehören zu dem 
siebten Nidana, Tsorwa. 
Das achte Nidana wird sepa [sred-paj genannt, was "Begierde" 
bedeutet. Wenn man sehr hungrig ist und köstliches Essen sieht, 
dann entwickelt sich ein "Begehren" nach diesem Essen; ebenso 
entstehen im Bewusstsein eines Wesens im Sipa Bardo, sobald 
es Kontakt zwischen den Sinnen und ihren Objekten gibt, Gefühle 
und Eindrücke, die zu einem weiteren Festhalten an und 
Begehren nach dieser Art von Erfahrung führen. Dies führt zu 
einem weiteren Zustand, den wir lenpa flen-pa] nennen, das 
neunte Nidana. 
Lenpa bedeutet wörtlich "ergreifen", und das traditionell 
gebrauchte Bild ist das von jemandem, der eine Frucht pflückt 
und sie wirklich in die Hand nimmt. Unter den zwölf Nidanas ist es 
das Stadium von Lenpa, oder Ergreifen, in dem der Wille, 
körperlich wiedergeboren zu werden, den Geist zur Inkarnation 
drängt. Für ein Wesen auf dem Weg zu menschlicher 
Wiedergeburt resultiert daraus die Wahrnehmung der zukünftigen 
Mutter und des zukünftigen Vaters beim Geschlechtsverkehr. 
Eine ungeheure Anhaftung, ein blinder Wille sich zu inkarnieren, 
treibt den Geist des Sipa Bardo Wesens zu dem Paar in 
Vereinigung. 

Werden, das zehnte Nidana 
Der Prozess, von einer körperlichen Wiedergeburt angezogen zu 



-22- 

werden, findet bei einem menschlichen Wesen seine Vollendung, 
wenn die Empfängnis im Mutterschoss stattfindet. Dies ist das 
zehnte Nidana, sipa [srid-pa], was "Werden" oder "Existenz" 
bedeutet. An diesem Punkt gibt es durch die Vereinigung des 
Spermas des Vaters mit der Eizelle der Mutter eine körperliche 
Basis und als dritte Komponente das Eintreten des Bewusstseins. 
Von da an sprechen wir gemäss den Lehren des Buddha von 
einem menschlichen Individuum. Ein Mönch oder eine Nonne 
geloben zum Beispiel, »keinem Menschen und keinem 
empfangenen Wesen, das sich zu einem Menschen entwickeln 
wird, das Leben zu nehmen«. Selbst einem Fötus im 
Mutterschoss das Leben zu nehmen, bedeutet, einen Menschen 
zu töten. Empfängnis ist die letzte Folge des Dranges, der das 
körperlose Bewusstsein des Wesens im Sipa Bardo beherrscht: 
einen besonderen Daseinsbereich zu bewohnen. Sobald die 
Empfängnis stattgefunden hat, ist das Wesen in den 
menschlichen Daseinsbereich eingetreten und wird in der Folge 
geboren, aufgezogen und vollständig als ein Mensch unter 
Menschen anerkannt werden. 
Wenn wir also die Vermischung von zwei körperlichen Elementen 
haben, dem Sperma und der Eizelle, und einem nichtmateriellen 
Element, dem Bewusstsein des Wesens im Nachtodzustand, 
dann wird ein menschliches Individuum empfangen. Das zur 
Wiedergeburt drängende Bewusstsein ist wieder in einem 
körperlichen Daseinsbereich. Jemand könnte fragen: »Wie kommt 
es zu dieser Vermischung des Materiellen und Nicht-
materiellen?« Der Punkt ist, dass der Geist grundlegend leer ist: 
Der Geist selbst ist immateriell und hat keine Festigkeit oder 
Körperlichkeit. Aber aus der grundlegenden Unwissenheit ergibt 
sich eine Unfähigkeit, diese Immaterialität zu erfahren, und eine 
Neigung, sie in solch materiellen Begriffen wie "ein Ding" oder 
"ich" und "mein" zu begreifen. Diese geistige Neigung zur 
Verfestigung findet ihren vollständigsten Ausdruck in körperlicher 
Wiedergeburt - der durch die grundlegende Unwissenheit 
hervorgerufenen Verbindung von Bewusstsein und dem 
körperlichen Element. 
In den Lehren des Buddha sind die folgenden Stadien der fötalen 
Entwicklung detailliert beschrieben: Während der ersten ein oder 



-23- 

zwei Wochen wächst im Uterus langsam eine formlose Zellmasse 
heran (die in den traditionellen Texten als etwas wie ein kleiner 
Tropfen Yoghurt beschrieben wird). Während des nächsten 
Stadiums beginnen sich die verschiedenen Teile des Körpers 
auszuprägen. Der Fötus besteht nun aus zwei Zellmassen, die 
durch eine dünne Faser verbunden sind, und es wird gesagt, dass 
er einer Ameise ähnlich sehe. Die Gliedmassen beginnen zu 
wachsen, das Organsystem entwickelt sich, und schliesslich, 
gegen Ende der Schwangerschaft, haben wir das voll entwickelte 
menschliche Baby, in dem all die komplexen Prozesse der 
Differenzierung abgeschlossen sind. 
Während der Zeit der fötalen Entwicklung gibt es bestimmte 
Erfahrungen, eine Zeit des beständigen Wachstums, während der 
die fünf körperlichen Extremitäten (zwei Arme, zwei Beine und der 
Kopf) aus dem Torso hervortreten und die fünf Sinnesorgane und 
die verschiedenen Organsysteme ausgebildet werden. Im 
allgemeinen sind diese Erfahrungen sehr leidvoll, und Leid 
kennzeichnet tatsächlich die gesamte Periode der 
Schwangerschaft. Da das Wachstum im Mutterschoss von der 
Empfängnis bis zur Geburt anhält und weil während dieser Zeit 
der Embryo ein vollständiges menschliches Individuum wird, das 
fähig ist, ausserhalb des Mutterleibes zu überleben, gehört die 
ganze Zeit der Schwangerschaft zu dem Nidana des Werdens. 
Das Sutra vom Eintritt in den Schoss (ngäljug-pä do [mngal-'jug-
pa'i mdo]), das im wesentlichen eine Studie in Embryologie ist, 
beschreibt den ganzen Prozess sehr detailliert. 

Das elfte und zwölfte Nidana 
Gegen Ende der Schwangerschaft fängt das Baby an, sich der 
beengten, eingezwängten Bedingungen im Bauch der Mutter 
unklar bewusst zu werden, und direkt vor der Geburt erfährt es 
ein Gefühl von Druck und Platzangst. Der karmische Prozess der 
menschlichen Geburt bewirkt im Körper der Mutter eine Kraft, die 
den Kopf des Kindes zur Vorbereitung auf die Geburt nach unten 
dreht und dann die Wehen auslöst, die das Kind in die Welt 
drängen. Dies bringt uns zum elften Nidana, dem der 
tatsächlichen körperlichen Geburt, das auf Tibetisch kyewa [skye-
ba] genannt wird. 



-24- 

Das letzte Glied in der Kette des abhängigen Entstehens ist Altern 
und Tod, ga-shi [rga shi]. Altern beginnt im Moment der Geburt 
und dauert fort bis zum Moment des Todes, unabhängig von dem 
Alter, in dem man stirbt. Verbunden mit diesem ständigen 
Alterungsprozess sind all die Krankheiten, Leiden, Sorgen und 
Schmerzen, die ein Mensch erfährt. 
Das letzte Nidana ist dieses Altern und der Tod. Dem Moment 
des Todes folgt die Trennung von Körper und Geist, und es 
entsteht ein grundlegender Zustand von Unbewusstheit - 
Unwissenheit. Indem wir so wieder bei dem ersten Nidana 
ankommen, hat uns diese eine Lebenszeit einen vollständigen 
Kreislauf gebracht. Nach dem Zustand der Unbewusstheit setzt 
sich der Kreislauf der zwölf Glieder fort mit der Regung des 
Geistes, dem Wiedererwachen des diskursiven Bewusstseins und 
so weiter. Dies ist ein Aspekt von Samsara, was wörtlich "Kreis" 
oder "Rad" bedeutet: Es macht eine vollständige Umdrehung von 
einem Leben zum nächsten. 

Die fünf Skandhas und die drei Aspekte des Leidens 
Nachdem wir ein körperliches Dasein angenommen haben, 
besitzen wir einen aus Fleisch und Blut und auf einer 
grundlegenderen Ebene aus Atomen zusammengesetzten 
Körper. Durch diesen Vermittler erfahren wir die Welt. Während 
wir uns im Zustand des Sipa Bardo auf die Skandhas der vier 
Namen als rein mentale Erfahrung bezogen haben, müssen wir 
hier ein fünftes Element körperlichen Daseins hinzufügen, das wir 
den Skandha der Form nennen. In unserem gegenwärtigen 
menschlichen Zustand gibt es fünf Skandhas: die körperliche 
Existenz und die vier rein mentalen Zustände von Gefühl, 
Wahrnehmung, geistigen Gestaltungen und dem vollständigen 
diskursiven Bewusstsein, welches fähig ist zu entscheiden, »dies 
ist ein Ton, dies ist eine Form«, und zu Werturteilen zu gelangen, 
»dies ist gut, dies ist schlecht«, und so weiter. 
Das Wort Skandha bedeutet wörtlich "Haufen" oder "Stapel". Und 
eine Weise, diesen Begriff zu verstehen, ist, dass wir für die 
Dauer unserer körperlichen Existenz nicht nur diese fünf 
Anhäufungen haben, sondern auch einen Haufen 
Schwierigkeiten. Aufgrund unserer körperlichen Existenz sind alle 



-25- 

Formen des Leidens möglich: Krankheit, Schmerz, Altern und 
Tod, Glück, auf das Unglück folgt. Dieses grundlegende Potential, 
das allen zusammengesetzten Dingen innewohnt, ist khyabpa 
dujekyi dug-ngäl [khyab-pa 'du-byed-kyi sdug-bsngal], was "das 
durchdringende Leiden der zusammengesetzten Dinge" bedeutet. 
Es ist die subtilste Form des Leidens, weil es einfach in der 
Tatsache besteht, dass man am Leben ist. Es mag nicht direkt als 
Leiden erfahren oder als etwas Fassbares oder Bedrohliches 
angesehen werden, dennoch ist es von den fünf Skandhas in der 
körperlichen Wiedergeburt untrennbar. 
In den traditionellen Texten wird gesagt, dass der Unterschied 
zwischen einem edlen und einem gewöhnlichen Menschen darin 
besteht, dass der erste diesen subtilen Aspekt des Leidens 
erkennt und der zweite nicht. Um dies zu veranschaulichen, wird 
das folgende Beispiel verwendet: Wenn Sie ein Haar auf Ihre 
Handfläche legen, dann fühlen Sie es nicht. Wenn aber das Haar 
in Ihrem Auge ist, dann tut es weh, und Sie bemerken es sehr 
schnell. Eine gewöhnliche Person, die kein Empfinden von 
diesem grundlegenden Aspekt des Leidens hat, ist wie die 
Handfläche in Bezug auf das Haar; die edle Person ist wie das 
Auge - dessen genau bewusst. 
Zusätzlich zum Leiden der zusammengesetzten Dinge gibt es das 
Leiden der Veränderung (gyurwä dug-ngäl ['gyur-ba'i sdug-
bsngal]). Wenn es einem Menschen mit ausgezeichneter 
Gesundheit plötzlich schlecht geht, dann ist diese Veränderung, 
der Verlust von etwas Gutem, der Aspekt des Leidens, welcher 
Leid der Veränderung genannt wird. 
Wenn wir wirklich Schmerz, Leiden und Enttäuschung erfahren 
oder ein Schmerz dem anderen folgt so wie der Tod auf eine 
ernste Krankheit, dann sprechen wir von der dritten Art des 
Leidens: wirklichem Schmerz oder dem Leiden des Leidens (dug-
ngälgyi dug-ngäl [sdug-bsngal-gyi sdug-bsngalj). 
Dies ist eine allgemeine Darlegung der Lehre Buddhas über die 
ersten zwei edlen Wahrheiten: von den Ursachen des Leidens 
und vom Leiden, das wir tatsächlich erfahren. 
Die erste edle Wahrheit nennt man die Wahrheit vom Leiden und 
die zweite die Wahrheit von der Ursache (des Leidens). Die 
Ursache, die hier gemeint ist, ist die Unwissenheit, die die zwölf 



-26- 

Glieder des abhängigen Entstehens hervorbringt. Die Folge 
dieses Kreislaufs ist Leiden, und eine traditionelle 
Veranschaulichung dieses samsarischen Prozesses ist ein Baum, 
dessen Wurzeln die Unwissenheit darstellen und dessen Frucht 
das Leiden ist. 

Das Leiden in den verschiedenen Daseinsbereichen 
Eine andere Betrachtungsweise des Universums innerhalb der 
buddhistischen Tradition geht von den drei Bereichen (kham sum 
[khams gsum]) aus: dem Bereich der Begierde (döpä kham ['dod-
pa'i khams]), dem Bereich der Form (sugpäkham [gzugs-pa'i 
khams]) und dem Bereich der Formlosigkeit (sugmekyi kham 
[gzugs-med-kyi khams]). Der Bereich der Begierde umfasst alles, 
von der niedersten Hölle bis hinauf zu den Bereichen der 
Begierde-Götter. Die sechs Arten von Wesen im Bereich der 
Begierde sind Höllenwesen, hungrige Geister, Tiere, Menschen, 
asuras und Götter. Jenseits davon liegen die siebzehn Ebenen 
von Göttern im Bereich der Form, und jenseits davon gibt es vier 
Ebenen der Götter im formlosen Bereich. Aber um welchen 
Bereich es sich auch handelt, und wie subtil oder grob die Ebene 
der Erfahrung auch sein mag: Sie gehört zum Kreislauf von 
Samsara, in dem kein einziges Wesens in irgendeiner Weise 
getrennt von den drei Arten des Leidens ist und in dem kein 
Wesen eine vollständige Lösung für eines von ihnen findet. 
Es ist eine Tatsache, dass Leiden die grundlegende, zentrale 
Erfahrung allen Lebens ist, ganz gleich in welchem Bereich von 
Samsara es sich ereignet. In den Höllenwelten zum Beispiel 
erfahren die Wesen intensive Hitze und Kälte. In der Welt der 
hungrigen Geister entsteht das Leiden aufgrund von Hunger, 
Durst und Anfechtung durch die Elemente. Im Tierreich führen 
Dummheit und Unwissenheit zu einem blinden, instinktiven 
Verhalten und zum Jagen einer Spezies durch die andere. 
Die Situation und die Leiden der Wesen in diesen niedrigen 
Welten sind meist unsichtbar für uns. Es gibt davon 
Beschreibungen in den Lehren des Buddha, aber wir haben keine 
persönliche, direkte Gewissheit darüber, ausser von dem, was wir 
in einem kleinen Teil des Tierreiches beobachten können. Wenn 
wir Tiere im Ozean oder Haustiere oder wilde Tiere untersuchen, 



-27- 

können wir die Art der Körper, die diese Kreaturen besitzen, und 
die Mentalität, die sie haben, sehen. Auf diese Weise können wir 
ein kleines Verständnis davon gewinnen, wie das Leben in 
diesem niederen Daseinsbereich ist und welche Arten von Leiden 
die Wesen darin erfahren können. 
Der Buddha sagte einmal, wenn wir wirklich des Leidens gewahr 
wären, wenn wir nicht so unwissend wären, wenn wir gar eine 
Vorstellung von den Schmerzen und den Leiden hätten, die ein 
Fötus im Schoss seiner Mutter erfährt, dann würden wir in diesem 
Leben hart daran arbeiten, erleuchtet zu werden, um solches Leid 
nie mehr zu erfahren. 
Wenn wir uns zum Beispiel an die Schmerzen der fötalen 
Entwicklung erinnerten, wüssten wir, dass während der 
Entwicklung der verschiedenen Körperöffnungen und 
Sinnesorgane ein Schmerz auftritt, als ob jemand einen Finger in 
eine offene Wunde stecken, darin herumbohren und sie 
aufreissen würde. Weiterhin würden wir uns daran erinnern, dass 
der Schmerz bei der Entwicklung der verschiedenen Gliedmassen 
-Arme, Beine, Kopf usw. - so war, als wenn eine sehr starke 
Person unsere Arme aus ihren Gelenkpfannen ziehen und eine 
andere sie mit einer Keule schlagen würde. Die Entwicklung der 
verschiedenen Organsysteme -Nerven, Knochen, Muskeln, 
Verdauungstrakt und so weiter - war mit ähnlichen Schmerzen 
verbunden, an die man sich ebenso erinnern würde. 
Darüberhinaus ist der Geist des Fötus sehr empfänglich für die 
körperliche Verfassung der Mutter. Wenn die Mutter sehr kalte 
Nahrung isst, dann fühlt sich das Kind, als ob es nackt auf Eis 
geworfen würde. Wenn die Mutter etwas trinkt oder isst, das sehr 
heiss ist, fühlt sich das Kind, als ob es gekocht oder abgebrüht 
würde. Wenn die Mutter nichts isst, fühlt sich das Kind, als ob es 
im Raum hängen würde; wenn die Mutter zuviel isst, hat es den 
Eindruck, von einem Berg erdrückt zu werden. Wenn die Mutter 
Geschlechtsverkehr hat, fühlt sich das Kind, als ob es mit Dornen 
geschlagen würde. Wenn die Mutter rennt oder springt oder 
irgendeine körperliche Tätigkeit heftig ausführt, ist es für das Kind, 
als ob es über eine Klippe geworfen und einen Berghang 
hinunterstürzen würde. Zusätzlich zu all dem erfährt es das 
Leiden, einfach in der Gebärmutter zu sein, in einem dunklen, 



-28- 

beengten, bedrückenden Raum, wo es auch die Empfindung von 
Unreinheit und einem unangenehmen Geruch hat, der von den 
Ausscheidungen herrührt. 
Der eigentliche Geburtsvorgang ist äusserst schmerzhaft. In Tibet 
haben wir ein bestimmtes Gerät, eine Metallscheibe mit einem 
kleinen Loch darin, durch das ein dicker Faden gezogen werden 
kann, um ihn dünner und fester zu machen. Wenn das Baby in 
den engen Raum der Vagina gepresst und in die Welt gestossen 
wird, fühlt es sich, als ob es durch solch ein Gerät gezogen 
würde. Und nach der Geburt ist das Baby sehr empfindlich 
gegenüber jeder Berührung mit der äusseren Welt. Es fühlt sich, 
wenn es zur Welt kommt, wie ein kleiner Vogel, der von Wölfen 
oder Falken angegriffen wird - eine unmittelbare, überwältigende 
Erfahrung, auf verschiedenenerlei Art angefasst und gepackt und 
herumgedreht zu werden. Wenn das Kind gewaschen wird, ist es, 
als ob ihm die Haut abgezogen würde; und wenn es hingelegt 
wird, fühlt es sich - wie weich die Decke, auf die es gelegt wird, 
auch sein mag - als ob es auf ein Dornen-bett gespannt würde. 
Kinder weinen alle, wenn sie geboren werden, ein Zeichen von 
Leid und Schmerz. Wäre der Geburtsprozess nicht schmerzhaft, 
würde man erwarten, dass Babies lächelnd oder lachend geboren 
werden. 
Wir alle haben die verschiedenen Leiden des 
Wiedergeburtsprozesses, der vom Buddha beschrieben wird, 
erfahren, aber wir erinnern uns nicht daran. Die meisten von uns, 
und besonders die Ärzte und in der Medizin tätige Leute, sind sich 
des Leidens, in der Welt aufzuwachsen und am Leben zu sein, 
bewusst. Wir haben Krankheit und verschiedene körperliche und 
geistige Probleme erfahren und wir wissen, dass zuletzt immer 
der Schmerz und das Leiden des Todes folgen. Da sitzen wir 
gerade jetzt: mitten in all diesem Leiden. 
Mit dem menschlichen Dasein ist jedoch eine weite Spanne 
individueller Erfahrung verbunden. Einige Leute erfahren grossen 
Schmerz, Leid und Mühsal, während andere ziemlich angenehm 
leben, ohne viel Schmerz oder Unglück. Der dritte Karmapa, 
Rangjung Dorje, sagte zum Beispiel einmal, seine Erfahrung im 
Bauch seiner Mutter sei sehr angenehm gewesen: Er habe sich 
gefühlt wie einer der Götter in den höheren Begierdebereichen 



-29- 

und während der ganzen Schwangerschaft ein höchst freudiges 
Dasein genossen. Was den Buddha selbst angeht, so waren 
seine Macht und Verwirklichung so stark, dass er sogar im 
Schoss seiner Mutter, der Königin Mäyädevi, fähig war, vielen 
Lebewesen durch eine bestimmte Art der Dharmaübertragung zu 
nützen. 
Obwohl wir allgemein sagen können, dass Leiden und Schmerz 
alle Erfahrungen begleiten, müssen wir immer unser eigenes 
Karma in Betracht ziehen: Für diejenigen mit besonders 
vorteilhaftem Karma wird es in jeder Erfahrung überwiegend 
Glück und weniger Leid geben. Solche Umstände sind Folge der 
individuellen Aspekte des Karmas, im Unterschied zum 
allgemeinen Karma menschlicher Existenz. 
Der in Samsara oberhalb unserer Welt liegende Daseinsbereich 
der Asuras ist in Bezug auf Pracht, Reichtum und Vergnügen dem 
Zustand der Götter sehr ähnlich. Es gibt jedoch solch ein starkes 
Element von Neid im Geist dieser Asuras, dass diese in 
ständigem Streit leben. Sie kämpfen und streiten immer 
miteinander und mit den Göttern, denen sie ihren Reichtum 
rauben wollen. Zank und Streit sind die bestimmenden Merkmale 
dieses Daseinsbereiches, und mit ihnen sind ständiges Leid und 
Schmerz verbunden. 
Die letzte der sechs Welten im Bereich der Begierde ist die 
Götterwelt. Von einem relativen Gesichtspunkt aus ist dies die 
höchste der Welten, weil sie durch ein Höchstmass an Glück und 
Zufriedenheit und durch eine Fülle von Reichtum und 
Sinnesfreuden ausgezeichnet ist, die wir uns nicht vorstellen 
können. Das intensivste Gefühl von Zufriedenheit und Glück, das 
ein Mensch erfahren kann, beträgt wahrscheinlich weniger als ein 
Prozent der vollständigen körperlichen und geistigen Freude, die 
ein Gott geniesst. 
Trotzdem ist der relative Zustand von Musse und Bequemlichkeit 
in der Götterwelt vergänglich, und wenn die Ursache - das 
positive Potential, das zur Wiedergeburt in dieser Welt geführt 
hat, erschöpft ist, fallen die Götter in einen niedrigeren 
Daseinszustand. Dieser Fall wird durch bestimmte Vorzeichen 
angekündigt, die sieben Tage, bevor der Gott sterben und in 
einen niedrigeren Zustand eingehen wird, einsetzen. Als erstes 



-30- 

hören die Götter eine Stimme, die von dem bevorstehenden Tod 
spricht; dann beginnen sie, einer welkenden Blume zu gleichen; 
die Blumengirlanden, die sie tragen, beginnen zu verfallen und 
ihren feinen Duft zu verlieren; der Körper beginnt zum ersten Mal 
zu schwitzen und riecht unangenehm. Ihre Gefährten, die Götter 
und Göttinnen, die die Freuden des Götterbereiches mit ihnen 
teilten, werden äusserst abgestossen von diesen Anzeichen des 
Sterbens und fliehen. Sie geben keine weitere Hilfe oder 
Ermutigung, ausser einem Regen von Blumen, die sie hinter sich 
ausstreuen, und einem aufrichtigen Gebet, dass die Sterbenden 
ihre zukünftige Geburt geschickt nutzen mögen, um erneut den 
göttlichen Zustand erlangen und sich ihnen wieder anschliessen 
zu können. Darüberhinaus verlassen sie einfach die sterbenden 
Götter, lassen sie ihre letzte Woche alleine verbringen. In dieser 
betrachten sie mit der beschränkten Voraussicht, die sie als 
Götter besitzen, den Zustand der zukünftigen Wiedergeburt. Die 
sterbenden Götter fühlen grossen Schmerz, weil dieser Zustand 
unausweichlich ein niedrigerer sein wird. Mehr noch, diese 
Zeitspanne von sieben Tagen entspricht siebenhundert unserer 
Jahre; die Götter erfahren dieses Leiden also für eine sehr lange 
Zeit. 
Aus diesen Gründen sagte der Buddha, nachdem er die 
verschiedenen Daseinsbereiche untersucht hatte, dass kein Ort 
im Kreislauf der Wiedergeburten frei von Leid sei: Leiden ist die 
zentrale und grundlegende Erfahrung des unerleuchteten 
Daseins. 

Die Wichtigkeit des Studiums der ersten beiden edlen 
Wahrheiten 
Dies sind also die Gedanken, die der Buddha als die ersten zwei 
der vier edlen Wahrheiten darlegte: die Wahrheit vom Leiden, das 
wir im Kreislauf der Wiedergeburten erfahren, und von seiner 
Ursache. Der Buddha lehrte diese Themen ausführlich und sehr 
detailliert, und es ist wichtig für uns, sie zu verstehen, um die 
Begrenzungen unserer gegenwärtigen Situation wahrzunehmen. 
Wir müssen unsere Lebensumstände verstehen und wissen, dass 
wir - so wie die Natur von Ursache und Wirkung oder die 
karmische Wechselbeziehung beschaffen ist - nichts anderes als 



-31- 

Leiden erwarten können. Wir müssen erkennen, dass wir den 
verschiedenen Faktoren von Ursache und Wirkung unterworfen 
sind, die zuerst zu einem Zustand des Leidens führen, von da aus 
zu einem weiteren und so fort. Wenn wir die dieser Situation 
innewohnenden Begrenzungen gesehen haben, können wir 
beginnen zu überlegen, wie wir aus ihr herauskommen. Wir 
können anfangen, nach der Möglichkeit zu suchen, die 
samsarische Existenz und alle sie begleitenden Leiden, 
Beschränkungen und Enttäuschungen zu überschreiten. 
Wenn wir diese Fragen nicht untersucht haben, wird unser 
grundlegender Zugang zum Dasein naiv sein. Solange wir 
glücklich sind und die Dinge gut laufen, denken wir: »Oh, alles ist 
prima. Was soll dieses ganze Gerede über Leiden? Samsara ist 
ein schöner Ort zum Leben.« Aus dieser Einstellung kommt eine 
allgemeine Tendenz, die Dinge schleifen zu lassen. Aber sobald 
etwas Widriges geschieht, sind wir völlig entnervt, wie gering auch 
die Art des Schmerzes, des Leidens oder der Schwierigkeit sein 
mag. Wir denken: »Oh, ich sterbe. Oh, ich bin krank. Oh, die 
Dinge zerfallen. Alles geht schief.« Wir mögen dann einige 
wirkungslose und bruchstückhafte Versuche unternehmen, um die 
Situation in Ordnung zu bringen, aber wir haben nichts, worauf wir 
wirklich zurückgreifen können, um unser Leiden zu überwinden. 
Wir sind in Samsara gefangen. Solange die Dinge gut gehen, 
ignorieren wir die Situation; wenn sie schlecht gehen, sind wir 
hilflos und können nicht mit ihnen umgehen. Aber wenn wir 
einmal die Situation verstanden haben, werden wir nach einem 
Weg suchen, um mit den Leiden und Enttäuschungen 
umzugehen, denen wir zwangsläufig begegnen. Die Techniken 
und Methoden des Buddhadharma geben uns die Mittel für diese 
positive Entwicklung. 
Absolut gesehen werden die Ursachen für Samsara im Geist 
geschaffen, und der Geist ist es, der die Folgen erfährt. Nichts 
anderes als der Geist erschafft das Universum, und nichts 
anderes als der Geist erfährt es. Doch, immer noch absolut 
gesehen, ist der Geist grundlegend leer, kein "Ding" in sich oder 
aus sich selbst heraus. Zu verstehen, dass der Geist, der 
Samsara hervorbringt und erfährt, in sich selbst nichts Wirkliches 
ist, kann tatsächlich eine Quelle grosser Erleichterung sein. Wenn 



-32- 

der Geist nicht grundlegend wirklich ist, sind es die Situationen, 
die er erfährt, ebenfalls nicht. Indem wir die leere Natur des 
Geistes auffinden und ihn darin ruhen lassen, können wir grosse 
Erleichterung und Entspannung finden inmitten des Tumults, der 
Verwirrung und der Leiden, die diese Welt ausmachen. 
Wenn wir darüberhinaus die Leerheit des Geistes vollständig 
verstehen und erfahren, überschreiten wir die Kausalität: Jenseits 
von Ursache und Wirkung karmischer Neigungen sind wir ein 
Buddha. Aber solange dies nicht geschieht, hilft es uns nicht, 
einfach zu denken, »es ist alles leer«, denn wir sind immernoch 
vollständig dem unfehlbaren karmischen Prozess unterworfen. 
Deshalb müssen wir nicht nur das Konzept der letztendlichen 
Leerheit aller Erfahrung verstehen, sondern ebenso die 
konventionelle Gültigkeit der karmischen Gesetzmässigkeit von 
Ursache und Wirkung. Mit dieser Annäherungsweise können wir 
Erleuchtung erlangen. Aber wenn wir in irgendein Extrem 
verfallen - entweder naiverweise eine letztendliche Wirklichkeit 
von allem anzunehmen (der Irrtum der Eternalisten) oder alles zu 
verneinen (der Irrtum der Nihilisten) - dann können wir 
Erleuchtung nicht erlangen. 
 

Die dritte und vierte edle Wahrheit: Die Wahrheit 
vom Aufhören und die Wahrheit vom Weg 

Nachdem der Buddha die Wahrheiten vom Leiden und von der 
Ursache des Leidens beschrieben hatte, ging er daran, die 
andere Seite zu untersuchen, nämlich die Faktoren von Ursache 
und Wirkung im Hinblick auf Nirvana. Die Ursache ist hier die 
vierte edle Wahrheit, die als die Wahrheit vom Weg bekannt ist. 
Das Ergebnis ist das Erlangen der Erleuchtung und innerhalb der 
vier edlen Wahrheiten wird diese die Wahrheit vom Aufhören 
genannt - die dritte edle Wahrheit. Erleuchtung wird hier vom 
Hinayana-Standpunkt aus gesehen, d.h. als das Aufhören der 
Gefühle, die den Geist verwirren und beunruhigen, und als 
Beendigung der durch sie verursachten Leiden. 



-33- 

Der Anfang des Weges 
Wenn die ersten zwei edlen Wahrheiten Samsara als Resultat 
von Unwissenheit, von Nicht-Wissen beschreiben, so folgt daraus, 
dass die erleuchtete Erfahrung aus Wissen (rigpa [rig-pa]) anstatt 
aus Unwissenheit (marigpa [ma-rig-pa]) hervorgeht. Aber solches 
Wissen wird nicht leicht erfahren: Wir müssen darauf hinarbeiten, 
und gerade dies macht die Dharmapraxis aus. Wir führen unser 
Leben auf eine vorteilhafte und geschickte Weise, indem wir 
Handlungen vermeiden, die uns und anderen schaden, und 
stattdessen Handlungen ausüben, die hilfreich und positiv sind. 
Veranlasst durch die Neigung, eine Verbindung mit den Drei 
Juwelen herzustellen - dem Buddha, dem Dharma (seiner Lehre) 
und dem Sangha (der Gemeinschaft seiner Anhänger) - nehmen 
wir Zuflucht, und motiviert durch Vertrauen, Hingabe und unsere 
fortlaufende Erfahrung des Weges hören wir nicht auf, Zuflucht zu 
nehmen. All diese Gesichtspunkte der Dharmapraxis tragen zu 
unserer Erfahrung des Erkennens bei, aus dem sich Erleuchtung 
entwickelt. Der Samen der Erleuchtung, dieses Potential zur 
Buddhaschaft, das wir tathagatagarbha nennen, ruht verborgen in 
jedem von uns, ohne dass wir es unter unseren gegenwärtigen 
Daseinsbedingungen direkt wahrnehmen können. 
Eine gewisse Analogie zu unserer Situation finden wir im Vorgang 
des Schlafens. Wenn wir schlafen gehen, versinken wir anfangs 
in einen Zustand völliger Bewusstlosigkeit, einen sehr tiefen 
Schlaf, in dem es kein Träumen gibt, überhaupt keine bewusste 
Aktivität. Dieser Zustand entspricht dem ursächlichen Faktor der 
grundlegenden Unwissenheit. Während der Nacht gibt es aber 
von Zeit zu Zeit ein Wiedererwachen der bewussten Aktivität. 
Diese ruft die vielen Arten von Illusion hervor, die wir als Träume 
bezeichnen. Es können manchmal sehr furchterregende, 
beängstigende Erlebnisse sein, die den durch die Unwissenheit 
hervorgerufenen Leiden in Samsara entsprechen. Im 
Traumzustand gibt es ebenso wie in der wachen Erfahrung von 
Samsara geistige Aktivität, die aus Unbewusstheit entsteht^ Am 
Morgen, bevor wir tatsächlich erwachen, beginnt sich der Körper 
zu regen, und das Bewusstsein nähert sich dem Wachzustand. 
Bezogen auf unsere Analogie können wir sagen, diese Periode 



-34- 

entspricht dem Entstehen solch positiver geistiger Neigungen wie 
Vertrauen, Mitgefühl, Tatkraft und Anstrengung in der 
Dharmapraxis. Dann folgt das tatsächliche Erwachen, wenn wir 
uns im Bett räkeln, aufstehen, anfangen umherzugehen und mit 
unserer Tagesaktivität beginnen. In unserer Analogie entspricht 
dies dem Erlangen der Erleuchtung - wir sind vollkommen 
erwacht. Weder befinden wir uns noch im Traumzustand, der 
unserer jetzigen Verfassung entspricht, noch sind wir bloss halb 
wach in der Dharmapraxis, die in uns diese guten Qualitäten 
erweckt und entwickelt; stattdessen sind wir völlig wach, fähig, 
aufzustehen und wirkungsvoll zu handeln. 
Teil des grundlegenden Prozesses, unseren Geist von Samsara 
ab und der Erleuchtung zuzuwenden, ist das Verstehen dessen, 
was Samsara ausmacht. Indem wir Leiden verstehen und die 
Begrenzungen unserer gegenwärtigen Situation erkennen, 
beginnen wir, einen Ausweg zu suchen. 
Diese anfängliche Umkehr des Geistes ist die Voraussetzung 
dafür, dass der Weg zum ursächlichen Faktor werden kann, der 
zu Erleuchtung führt. Unsere Fähigkeit dem Weg zu folgen, indem 
wir tatsächlich Dharmapraxis ausüben, hat eine zweifache 
Grundlage. Erstens haben wir durch Unterstützung heilsamer und 
durch Zurückweisung unheilvoller Neigungen den Grundzustand 
einer menschlichen Existenz erlangt; zweitens haben wir durch 
das Wirken und das Mitgefühl der Drei Juwelen eine Verbindung 
zum Dharma hergestellt, die in diesem Leben Früchte trägt: Wir 
sind nicht nur menschliche Wesen, sondern Menschen, die mit 
den Dharmalehren in Berührung sind und die eine Gewissheit 
oder Überzeugung in sich entwickelt haben, die sie zur Praxis 
führt. Unsere tatsächliche Praxis - Zuflucht zu den Drei Juwelen 
zu nehmen, fortzufahren, Zuflucht zu nehmen, Bodhicitta zu 
entwickeln (für die Befreiung aller lebenden Wesen zu wirken) 
und verschiedene Meditationstechniken anzuwenden -stellt den 
wahren Kern oder die Essenz der Ursache dar, die uns zum Ziel 
der Erleuchtung führt. 

Aspekte des Weges 
Es gibt verschiedene Aspekte des Weges. Wir können zum 
Beispiel die verschiedenen Ebenen der Ordination betrachten: Sie 



-35- 

beginnen mit dem Zufluchtsgelübde, dann folgen die Gelübde der 
Laien, der männlichen und weiblichen Novizen, der voll 
ordinierten Mönche oder Nonnen, die Bodhisattva-Gelübde und 
so fort. Ein anderer Aspekt ist die Ngöndro-Praxis: 100 000 
Rezitationen des Zufluchtsgebetes begleitet von der körperlichen 
Handlung der Niederwerfungen, 100 000 Rezitationen des 
Reinigungsmantras von Vajrasattva, 100 000 Mandala-
Opferungen und die Rezitation von 100 000 Gebeten in der Guru 
Yoga-Meditation. Beide Aspekte - die Ebenen der Ordination und 
die Stufen der Ngöndro-Praxis - gehören zu dem, was wir den 
Weg der Ansammlung (tsoglam [tshogs-lam]) nennen, weil dieser 
erste Abschnitt des vollständigen Weges zur Erleuchtung die 
Ansammlung dessen ist, was wir für die Reise brauchen. 
Doch eine Praxis, die nur auf die Reinigung unserer 
Verdunkelungen und die Entwicklung von Verdienst zielt, ist 
unsicher, weil ihr Nutzen verloren gehen kann. Meditationspraxis 
sorgt für den stabilisierenden Faktor, indem sie einen Nutzen 
schafft, der nicht verloren geht, sondern als beständiges Element 
unserer Erfahrung weiterbesteht. Insbesondere ist die Praxis von 
Shine wichtig, denn was wir auch an Verdienst ansammeln und 
welche heilsamen Neigungen wir stärken - sie alle gewinnen 
einen gewissen Grad von Stabilität, sobald der Geist beruhigt 
worden ist. Darüberhinaus wird jeder Art von Meditation, die wir 
zu entwickeln versuchen, durch diese anfängliche Phase der 
Shine-Meditation eine feste Grundlage gegeben. Sobald dieses 
stabilisierende Element zutage getreten ist, sprechen wir daher 
von einer höheren Stufe auf dem Weg der Ansammlung. 
Es gibt verschiedene Ansätze, den vollständigen Weg zu 
untersuchen. Zum Beispiel können wir von den fünf Wegen 
sprechen, die seine unterschiedlichen Ebenen bilden: dem Weg 
der Ansammlung, dem Weg der Anwendung, dem Weg des 
Sehens, dem Weg der Meditation und dem Weg des Nicht-mehr-
Lernens oder der Buddhaschaft. Auf einer ausführlicheren und 
detaillierteren Ebene gibt es die siebenunddreissig Elemente, die 
zur vollständigen Erleuchtung beitragen. All dies sind 
verschiedene Möglichkeiten zur Untersuchung eines einzigen 
Phänomens: Sie alle beschreiben detailliert unterschiedliche 
Aspekte der Erleuchtung. 



-36- 

Von den siebenunddreissig Elementen, die zur Erleuchtung 
führen, sind vier essentielle Erinnerungen, vier richtige 
Einstellungen gegenüber dem, was man aufgeben und annehmen 
sollte, vier Grundlagen für die Entwicklung aussergewöhnlicher 
Kräfte, fünf Fähigkeiten und fünf Kräfte, die in der eigenen 
Dharmapraxis entwickelt werden. All diese Elemente gehören zu 
den ersten beiden Wegen, dem der Ansammlung und dem der 
Anwendung; sie schliessen nicht die erste Stufe der Bodhisattva-
Verwirklichung mit ein, die dem Weg des Sehens, dem dritten der 
fünf Wege, entspricht. 
Wenn wir gegenwärtig vom Geist als leer, klar und ungehindert 
sprechen, drücken wir einfach nur ein intellektuelles Konzept aus. 
Aber wenn Ihre Dharmapraxis fortschreitet und sich entwickelt, 
kommt ein Punkt, an dem Sie tatsächlich eine direkte Erfahrung 
davon gewinnen, dass der Geist leer, klar und ungehindert ist. 
Wenn diese unmittelbare Erfahrung dauerhaft ist, bezeichnen wir 
sie als die erste Stufe der Bodhisattva-Verwirklichung. Auf 
Tibetisch wird dies rabtu gawa [rab-tu dga'-baj genannt, was 
"vollkommene Freude" bedeutet. An diesem Punkt betreten Sie 
den Weg des Sehens, weil Sie jetzt, anstatt die Dinge auf die 
gewöhnliche Weise zu betrachten, tatsächlich die Natur des 
Geistes sehen und direkt erfahren. Dieses Moment der Einsicht 
gibt deshalb dem Weg auf dieser besonderen Stufe seinen 
Namen. 
Die erste Stufe der Bodhisattva-Verwirklichung wird als Zustand 
vollkommener Freude bezeichnet, weil die Natur des Geistes, die 
nun direkt erfahren wird, zutiefst glückselig, zutiefst leuchtend und 
zutiefst leer ist: in dem Sinn, dass sie in und aus sich selbst 
heraus nichts letztendlich Wirkliches ist. Obwohl leer, ist dies eine 
Erfahrung vollständiger Glückseligkeit. Der Begriff, der für diesen 
Zustand verwendet wird, ist dewa chenpo [bde-ba chen-po], 
"höchste Glückseligkeit" - "höchste", weil es nichts in unserer 
gewöhnlichen Erfahrung gibt, das wir damit vergleichen können. 
Die direkte Erfahrung der Natur des Geistes in seiner ihm 
innewohnenden Reinheit wird dementsprechend als der Zustand 
vollkommener Freude bezeichnet. 
Weil Sie sich in diesem Stadium der Verwirklichung nicht mehr mit 
begrifflichem Denken befassen, sondern eine direkte Erfahrung 



-37- 

haben, besitzen Sie eine grössere Freiheit des Geistes. Auf der 
ersten Stufe der Bodhisattva-Verwirklichung gibt es Freiheit von 
den Begrenzungen der Anhaftung an ein Selbst (dagdsin [bdag-
'dzin]). Darum können wir von einhundert Emanationen sprechen, 
die ein Bodhisattva der ersten Stufe in einem einzigen Augenblick 
manifestieren kann, oder von der Fähigkeit, sich einhundert 
vorhergehender Existenzen zu erinnern oder einhundert 
zukünftige vorherzusehen. Diese Fähigkeiten gehören zu einer 
teilweisen, nicht vollständigen Freiheit des Geistes von den 
Begrenzungen der Unwissenheit, und wir beziehen uns 
traditionellerweise auf die zwölf Aspekte dieser Freiheit als auf die 
"zwölfhundert". 
Darüberhinaus hat ein Bodhisattva der ersten Stufe den 
karmischen Prozess überschritten und ist nicht länger völlig 
dessen verdunkelnden Begrenzungen unterworfen. Bewusstheit 
ist an die Stelle der Unwissenheit getreten. Weil das 
grundlegende diskursive Bewusstsein, künshi namshe [kun-gzhi 
rnam-shes], sich auf Unwissenheit gründet, erhält es sich auch 
nicht länger. Künshi namshe funktioniert als eine Art Speicher für 
den karmischen Prozess, der verstärkt wird (1) durch die Schleier 
der emotionalen Verschmutzungen (nyönmongpä dribpa [nyön-
mongs-pa'i sgrib-pa]), die aus der dualistischen Anhaftung 
entstehen, und (2) durch die körperlichen, verbalen und geistigen 
Aktivitäten, die auf diesen Schleiern beruhen. Ohne grundlegende 
Unwissenheit hat der karmische Prozess keine Basis. So 
überwindet ein Bodhisattva der ersten Stufe die verdunkelnde 
Begrenzung des Karma. 
In Tibet verwenden wir einen Mondkalender. Am dritten Tag jedes 
Monats erscheint der Mond nur als eine dünne Sichel, die 
allmählich wächst, bis er am fünfzehnten Tag seine ganze Fülle 
erreicht. Dieses allmähliche Wachstum des Mondes 
veranschaulicht die verschiedenen Stufen der Bodhisattva-
Verwirklichung. Das erste Schimmern der Bewusstheit ist wie die 
dünne Mondsichel. Sie ist da, aber noch nicht voll entwickelt. Die 
Entwicklung findet statt in der fortgesetzten Vertiefung und 
Ausdehnung der Bewusstheit und in der zunehmenden Freiheit 
des Geistes, die auf den zehn verschiedenen Stufen der 
Bodhisattva-Verwirklichung erlebt wird. 



-38- 

Im Zusammenhang mit der zunehmenden Freiheit des Geistes 
werden die Qualitäten, die als die "zwölfhundert" bekannt sind, 
auf der zweiten Stufe zehnfach vermehrt. So sprechen wir von 
den "zwölftausend", von der Fähigkeit, sich in einem einzigen 
Augenblick in tausend Emanationen zu manifestieren oder sich an 
tausend vorhergehende Existenzen zu erinnern, tausend 
zukünftige vorherzusagen und so fort. Dieser Zuwachs an Tiefe 
und Fassungsvermögen der Bewusstheit setzt sich in dem Mass 
fort, in dem wir auf den unterschiedlichen Stufen der Bodhisattva-
Verwirklichung voranschreiten. 
Der zunehmende Mond des elften Tages, wenn er noch nicht 
ganz voll ist, aber sich seiner Fülle rasch annähert, entspricht der 
siebten Stufe der Bodhisattva-Verwirklichung. Das Zunehmen von 
positiven Neigungen und die Vertiefung der Bewusstheit begleiten 
die Verminderung der negativen Aspekte des eigenen Daseins. 
Besonders die emotionalen Verschmutzungen sind auf der 
siebten Bodhisattva-Stufe grösstenteils ausgelöscht. 
Auf der achten und neunten Stufe der Bodhisattva-Verwirklichung 
wird die gewohnheitsmässige dualistische Anhaftung (bagchagkyi 
dribpa [bag-chags-kyi sgrib-pa]), die die nächste, höchst subtile 
Ebene der Verdunkelung ist, schrittweise ausgelöscht. 
Auf der zehnten Bodhisattva-Stufe wird grundlegende 
Unwissenheit, die letzte Ebene der Verdunkelung (shejä dribpa 
[shes-bya'i sgrib-pa]), fast vollständig entfernt, und der Geist ist 
nahezu ohne Begrenzung. Es entsteht eine enorme Fähigkeit, die 
positiven Qualitäten des Geistes auszudrücken. An diesem Punkt 
sprechen wir nicht von hundert oder tausend Emanationen, 
sondern von hunderttausend Millionen Emanationen, 
vorhergehenden Leben, zukünftigen Leben und so fort. Diese 
zehn Stufen der Bodhisattva-Verwirklichung stellen den dritten 
und den vierten Weg dar, den Weg des Sehens und den Weg der 
Meditation. Innerhalb dieses Rahmens werden weitere Stufen 
unterschieden - die niedrigen, mittleren und höchsten Ebenen auf 
dem Weg des Sehens und die niedrigen, mittleren und höchsten 
Ebenen auf dem Weg der Meditation - aber insgesamt decken sie 
sich mit den zehn Stufen der Verwirklichung. Innerhalb der 
siebenunddreissig Elemente, die zur Erleuchtung führen, werden 
die sieben Zweige der Erleuchtung - Achtsamkeit, Erforschung 



-39- 

der dharmas (Erscheinungen), Sorgfalt, Freude, Reinigung, 
samadhi und Gleichmut - und der edle achtfache Weg als diese 
Stufen erlebt. 
Auf der zehnten Stufe der Bodhisattva-Verwirklichung wird der 
letzte Schritt zur vollständigen Erleuchtung durch den besonderen 
Zustand der Meditation vollzogen, der als vajragleicher Samadhi 
(dorje tabu tingedsin [rdo-rje lta-bu'i ting-nge-'dzin]) bezeichnet 
wird, wobei "vajra" den Sinn von etwas Unbesiegbarem hat, von 
etwas, das alles andere durchschneiden kann. Und was hier 
durchschnitten wird, das sind die letzten und subtilsten Spuren 
der Unwissenheit über die letztendliche Natur der Wirklichkeit. 
Wenn dieser feinste Schleier durch den vajragleichen Samadhi 
zerrissen wurde, sind wir vollständig erleuchtet. Wir haben 
vollständige und vollendete Buddhaschaft, die manchmal die elfte 
Bodhisattva-Stufe genannt wird, erlangt. 
Unsere gegenwärtigen Bedingungen sind wie die von jemandem, 
der in Ketten gelegt und in eine dunkle Gefängniszelle 
eingeschlossen wurde. Die Zelle ist Samsara, und wir sind darin 
durch unsere eigene Unwissenheit angekettet und eingesperrt. 
Auf den Wegen der Ansammlung und der Anwendung gibt es bis 
zur ersten Stufe der Bodhisattva-Verwirklichung, diese jedoch 
nicht eingeschlossen, ein wachsendes Empfinden von Freiheit - 
wie bei einem Gefangenen, dem die Fesseln und Ketten 
abgenommen wurden und der sich, obwohl immer noch 
eingekerkert, frei in der Zelle bewegen kann. Die Erfahrung der 
ersten Stufe der Bodhisattva-Verwirklichung - der Weg des 
Sehens - gleicht dem Öffnen der Gefängnistür, worauf wir 
hinausgelangen und überall hingehen können. 
In dieser Analogie stellt das Gefängnis die einengende Natur von 
Samsara dar. Die Fesseln und Ketten repräsentieren die 
Begrenzungen, die uns durch unsere eigene Ich-Anhaftung 
auferlegt werden; unabhängig davon, welchen Bereich 
samsarischer Existenz wir erfahren, ganz gleich, in welchem 
Gefängnis wir sein mögen - wir sind immer noch angekettet durch 
den Eindruck, ein Selbst zu sein, durch die Überzeugung, dass es 
dieses Ich letztlich gebe. Mit der Erfahrung der ersten und der 
folgenden Bodhisattva-Stufen werden wir von den Fesseln und 
dann aus unserem Gefängnis befreit. 



-40- 

Die drei Kayas 
Buddhaschaft, vollständige Erleuchtung wird durch den Begriff der 
drei Kayas (drei Körper, ku sum [sku gsum]) beschrieben. Diese 
drei Aspekte der vollständigen Erleuchtung werden als 
dharmakaya, sambho-gakaya und nirmanakaya bezeichnet. 
Diese drei sind mit der grundlegenden Natur des Geistes auf 
folgende Weise verbunden: Die Beschaffenheit des Geistes, in 
seiner Essenz leer zu sein, entspricht dem Dharmakaya. Seine 
klare Natur entspricht dem Sambhogakaya, und seine 
Eigenschaft der ungehinderten Manifestation entspricht dem 
Nirmanakaya. Diese Eigenschaften, die die grundlegende Natur 
des Geistes ausdrücken, sind das, was wir Buddhaschaft nennen, 
was auch "die Verkörperung der drei Kayas" genannt wird. 
Der Dharmakaya, der letztendliche Aspekt, wird in vielerlei Weise 
beschrieben. Zum Beispiel gibt es traditionelle Verweise auf die 
einundzwanzig makellosen Aspekte des Dharmakaya, die einen 
Geisteszustand darstellen, der nicht der Veränderung oder der 
Degeneration unterworfen ist. Es gibt einen allgegenwärtigen 
Aspekt, in dem der Dharmakaya sowohl Samsara als auch 
Nirvana durchdringt. Der Dharmakaya besitzt auch die Qualität 
der Beständigkeit, weil er jenseits von Form ist, jenseits aller 
beschränkenden Merkmale und keine Entstehung oder Ende hat; 
er ist jenseits von dualistischen oder begrifflichen Eingrenzungen 
ohne Höhe, Tiefe, Freude, Traurigkeit oder jegliche Art von 
Veränderung. Auf solche Weise versuchen die Texte die 
unwandelbare Natur des Dharmakaya zu beschreiben, die weder 
Degeneration noch Erschöpfung noch Beeinträchtigung 
unterworfen ist. 
Der Sambhogakaya wird ebenso von verschiedenen 
Gesichtspunkten aus beschrieben, meistens in den Begriffen der 
fünf Gewissheiten. Die erste von diesen betrifft die Form, der man 
auf der Sambhogakaya-Ebene begegnet. Hier hat die Form des 
Lehrers eine unvergängliche Beschaffenheit; sie hat keinen 
Anfang und kein Ende und unterscheidet sich deshalb von allen 
Phänomenen, die der Veränderung unterworfen sind - 
unterscheidet sich sogar von der Form Buddha Shakyamunis in 
dieser Welt, der geboren wurde, alt wurde und starb. Obwohl wir 



-41- 

zweitens eine örtlich begrenzte Wahrnehmung haben und von 
besonderen Buddhas und Buddhareichen sprechen, gibt es 
trotzdem eine dem Umfeld des Sambhogakaya eigene Qualität, 
die nicht der Veränderung, Degeneration oder Beeinträchtigung 
unterworfen ist. Drittens ist die Übertragung der Lehren auf der 
Sambhogakaya-Ebene der Erleuchtung immer die des Mahayana  
oder Vajrayana. Die nicht endende Kontinuität dieser Lehre ist die 
dritte Gewissheit. Die vierte Gewissheit betrifft die Anhänger- oder 
Zuhörerschaft dieser Lehren, die immer aus Wesen der achten, 
neunten und zehnten Bodhisattva-Stufe, den drei höchsten, 
reinsten Stufen der Verwirklichung, besteht. Schliesslich gibt es 
die Gewissheit der Zeit, die Tatsache, dass der Sambhogakaya 
nicht den normalen zeitlichen Einschränkungen unterworfen ist. 
Diese fünf Gewissheiten, die Lehrer, Umgebung, Lehre, Gefolge 
und Zeit betreffen, gehören alle zur Ebene der reinen Form, und 
solche Form ist dauerhaft. 
Es ist gesagt worden, dass der Geist in seiner Essenz leer und 
von Natur aus klar ist und dass es eine dritte Eigenschaft gibt: 
Ungehindertsein. Letztere erfahren wir in unserem gegenwärtigen 
Zustand als all die Gefühle, Gedanken, Vorstellungen, Erlebnisse 
von Freude und Schmerz und so weiter, die ohne Hindernis in 
unserem Geist entstehen. All diese sind die ungehinderte 
Manifestation des Geistes im unerleuchteten Zustand. Vom 
erleuchteten Blickpunkt aus wird diese ungehinderte 
Manifestation als Nirmanakaya bezeichnet: als Manifestation der 
Erleuchtung in physischer Form innerhalb der physischen Welt. 
Verschiedene Ebenen und Aspekte dieses Phänomens werden 
beschrieben. Zum Beispiel können wir von höchsten Nirmana-
Kayas sprechen, wie dem vollständig erleuchteten Buddha 
Shakyamuni, und wir können von dem sprechen, was wörtlich 
"Geburts-Inkarnationen" genannt wird - Wesen, die, obwohl sie 
nicht vollständig erleuchtet sind, trotzdem einen gewissen Grad 
von Erleuchtung repräsentieren, der sich durch die physische 
Form oder durch verschiedene Künste, Handwerke, 
Wissenschaften und so fort ausdrückt. Die physische 
Manifestation der Erleuchtung ist kein absichtliches Unterfangen 
seitens der Buddhanatur; es ist nicht das Ergebnis irgendeiner 
Entscheidung, wie »jetzt werde ich in diesem bestimmten Bereich 



-42- 

in dieser besonderen Form erscheinen«; eher ist es ein spontaner 
Ausdruck, so wie Licht spontan von der Sonne ausstrahlt, ohne 
dass die Sonne Anweisungen erlässt oder irgendeinen bewussten 
Gedanken darauf verwendet. Die Sonne ist da, und sie strahlt. 
Dharmakaya und Sambhogakaya sind einfach da; sie strahlen, 
und diese Ausstrahlung ist der Nirmanakaya. 

Die Hinayana- und Mahayana -Sichtweisen des Weges 
Was bis jetzt als die Wahrheit des Weges beschrieben wurde, 
trifft gleichermassen auf Hinayana und Mahayana  zu: Auf beiden 
Ebenen der Lehre finden wir dieselben Auffassungen von den fünf 
Wegen, den siebenunddreissig zur Erleuchtung führenden 
Elementen und so weiter. Der Unterschied liegt in der Weite der 
Interpretation dieser Themen. Zum Beispiel umfasst 
Grosszügigkeit vom Hinayana-Standpunkt aus, dass man all 
seine Reichtümer aufgibt und idealerweise die Mönchs- oder 
Nonnengelübde nimmt, ein sehr einfaches Leben führt, nur mit 
Roben und einer Bettelschale, und dass man sich nur das für den 
jetzigen Tag Nötige besorgt und nicht mehr. Kurz, das Hinayana-
Ideal von Grosszügigkeit beinhaltet, jeglichen Erwerb vollständig 
zurückzuweisen, die eigene Anhaftung an Wohlstand völlig 
aufzugeben und nach einer sehr vereinfachten Lebensweise zu 
streben. Vom Mahayana -Standpunkt aus wird dieses Ideal so 
ausgeweitet, dass es ein ständiges Teilen allen Reichtums, dem 
wir begegnen, miteinschliesst; sogar unser eigener Körper wird 
als wichtiger Bestandteil unserer Opfer-Widmungen angesehen. 
In der einen oder anderen Weise wird alles, was erscheint, 
ständig gewidmet, entweder dem Dharma oder dem Wohle aller 
Wesen. 
Vom Standpunkt des Hinayana bedeutet Sittlichkeit weitgehend 
das, was wir normalerweise denken würden - ein gutes Leben zu 
führen, indem wir schädliche oder negative Handlungen 
vermeiden. Diese Sicht der Sittlichkeit finden wir auch im 
Mahayana , aber sie ist beträchtlich erweitert durch die Betonung, 
die man auf die Entwicklung guter Eigenschaften und heilsamer 
Neigungen in uns selbst legt und durch die Widmung unseres 
Lebens zum Wohle anderer Wesen. Insofern ist die Perspektive 
hier umfassender. 



-43- 

Hinayana und Mahayana  teilen die Sichtweise des Weges zur 
Erleuchtung, aber was hier über Erleuchtung selbst gesagt wurde, 
trifft besonders auf Mahayana  und Vajrayana zu. Im Hinayana ist 
das Aufhören der negativen Faktoren das Ziel; nur auf der 
Mahayana - und Vajrayana-Ebene spricht man von der 
Entwicklung des positiven Potentials unseres Geistes. 
Wir können eine klarere Vorstellung vom Unterschied zwischen 
den beiden Auffassungen von der Erleuchtung bekommen, indem 
wir die Ausdrücke untersuchen, die in jedem System zu ihrer 
Beschreibung verwendet werden. Das Hinayana-Ziel ist, die Stufe 
eines arhat zu erreichen. 
Dieser Begriff wird ins Tibetische als dra chompa [dgra bcom-pa] 
übersetzt, was bedeutet, "dass man den Feind besiegt hat". Der 
Feind besteht hier aus den Gefühlen und der Unwissenheit, die 
uns in Samsara gefangen halten, und die Absicht besteht darin, 
diese Faktoren zu überwinden oder auszulöschen. Hier kommt 
das Prinzip des Zur-Ruhe-Kommens dazu - der andere Begriff, 
der im Hinayana zur Beschreibung der Erleuchtung verwendet 
wird. Zur-Ruhe-Kommen bezieht sich auf das Anhalten der 
Gefühle, die den Geist verwirren, und das Anhalten der 
diskursiven Gedanken, die die Bewusstheit begrenzen - 
Fixierungen auf Materie und Nichtmaterie, Wirklichkeit und Nicht-
Wirklichkeit und all solche begrifflichen Eingrenzungen. Wenn das 
Zur-Ruhe-Kommen erlangt ist, sind sie alle zum Stillstand 
gekommen, und der Geist ist ganz von der Erfahrung der Leerheit 
erfüllt, ohne jegliches Flattern oder Zerstreut-Sein. Dies ist das 
Hinayana-Ideal, und es wird gewiss zur vollständigen Erleuchtung 
führen. Jedoch ist die Länge der Zeit, die es dazu braucht, 
unermesslich, und während dieser nahezu endlosen Zeitspanne 
gibt es praktisch keine Möglichkeit, anderen zu helfen. Dies ist der 
Grund, warum der Begriff Hinayana, "das kleinere Fahrzeug", 
verwendet wird: Das Blickfeld ist relativ eingeengt. Das Zur-Ruhe-
Kommen ist jedoch zumindest eine Stufe der Befreiung von 
Samsara, weil ein Individuum, das es erfährt, sich nicht zu 
reinkarnieren braucht: Die Macht des Karma, Wiedergeburt im 
Kreislauf von Samsara zu verursachen, ist überwunden worden. 
Vielleicht ist das Verständnis all dieser Konzepte - der fünf Wege, 
der zehn Stufen der Bodhisattva-Verwirklichung, der 



-44- 

siebenunddreissig Elemente, die zur Erleuchtung führen, der 
verschiedenen Eigenschaften der drei Kayas - nicht unbedingt 
notwendig; wenn wir in der Dharmapraxis sorgfältig sind und 
meditieren, dann werden wir sie ohnehin alle erfahren. Sie 
werden nicht deswegen ausbleiben, weil wir nicht wissen, wie wir 
sie nennen sollen, oder notwendigerweise entstehen, lediglich 
weil wir es wissen. Auf der anderen Seite scheint es etwas sehr 
Wichtiges zu sein, den Leuten einen Leitfaden zu geben, um 
ihnen dabei zu helfen, die Elemente der Dharmapraxis und den 
erleuchteten Zustand, auf den sie hinarbeiten, besser zu 
verstehen. 
 

Gründe, die vier edlen Wahrheiten zu studieren 

Unsere Situation sowohl unter dem Gesichtspunkt von Samsara 
als auch Nirvana zu verstehen hat folgenden Wert: Wenn wir die 
Ursache und die Auswirkung von Samsara verstehen lernen, 
motiviert uns das, eine Alternative zu suchen. Denn haben wir 
erst einmal die Begrenztheit unserer Situation begriffen, ist uns 
damit die Möglichkeit gegeben, nach etwas anderem zu suchen. 
Wenn wir die Ursache und die Wirkung des Weges verstehen, 
dann fördert dies unsere Motivation, nicht einfach nur Samsara 
abzulehnen, sondern Erleuchtung zu suchen. Darüberhinaus 
inspiriert uns das Verständnis der grossen Eigenschaften der 
Buddhas und Bodhisattvas mit Vertrauen und Ehrfurcht 
gegenüber dem, was möglich ist. Vertrauen, Energie und 
Motivation sind sehr hilfreich, um ein Verständnis der vier edlen 
Wahrheiten zu entwickeln. 
Nachdem wir diese kostbare menschliche Existenz mit ihren 
Möglichkeiten und Freiheiten erlangt haben und mit den Lehren 
des Dharma in Berührung gekommen sind, stehen wir an einem 
Wendepunkt. Auf der einen Seite gibt es die Möglichkeit, damit 
fortzufahren, unwissend im Kreislauf der Wiedergeburten 
umherzuwandern, und auf der anderen Seite gibt es die 
Möglichkeit, Samsara zu überschreiten und tatsächlich 
Erleuchtung zu erlangen. Beide Möglichkeiten entstammen dem 
Geist, den jeder einzelne von uns hat und erfährt. Es ist dieser 



Geist, den wir bereits haben, der essentiell leer und von Natur aus 
leuchtend ist, der die verschiedenen Stufen der Bodhisattva-
Verwirklichung erfahren kann und erfährt; es ist derselbe Geist, 
der vollständige Erleuchtung erlangen und erfahren kann. 
 

 

-45- 



Die vier Dharmas von Gampopa 

 
 
Unsere kostbare menschliche Geburt bietet uns die Möglichkeit 
und Freiheit, den Dharma zu praktizieren: Durch sie wird uns die 
weite und tiefgründige Tradition der Buddhadharma-Lehren 
zugänglich. Innerhalb dieser geben die vier Dharmas von 
Gampopa einen präzisen Überblick über den ganzen Weg, 
unterteilt in vier Stufen. 
 

Der erste Dharma: Der Geist wendet sich dem 
Dharma zu 

Diese erste Belehrung beinhaltet ein gründliches Verständnis 
unserer Situation in Samsara und der verschiedenen Schicksale 
im Kreislauf, der sechs Wiedergeburtsbereiche: der drei 
niedrigeren - der Welten der Höllen, der hungrigen Geister und 
der Tiere; und der drei höheren - der Menschen-, Asura- und 

-46- 



-47- 

Götter-Welten. Durch diese Unterweisung lernen wir die 
Konsequenzen von heilsamen und unheilvollen Handlungen 
kennen, die Neigungen, die zu diesen verschiedenartigen 
Wiedergeburten führen, und die Leiden, denen die Wesen in 
diesen Bereichen unterworfen sind. Wir gelangen zu der Einsicht, 
dass Samsara selbst keine Mittel zum Entrinnen bietet, obwohl 
ein besonderer karmischer Prozess von höheren zu niedrigeren 
oder niedrigeren zu höheren Wiedergeburten führen kann, und 
dass wir keinen Fortschritt zur Erleuchtung machen können, wenn 
wir uns auf Samsara stützen. Am Anfang des Weges ist dieses 
Verständnis von Samsara notwendig, um den Geist zum Dharma 
hinzuwenden. Und um dies zu erreichen, lenken wir den Geist auf 
die vier gewöhnlichen Vorbereitungen. 
Die erste davon betrifft den einzigartigen Wert des menschlichen 
Daseins, das wir jetzt erleben. Durch den Segen der Drei Juwelen 
und ihren Einfluss in vorhergehenden Leben haben wir bis zu 
einem gewissen Grad eine heilsame Neigung entwickelt, die 
unsere jetzige menschliche Geburt bewirkt hat, mit all ihren 
Möglichkeiten, ihrer Musse und Freiheit, Dharma zu praktizieren. 
Sehr wenige Wesen bewahren diese heilsame Neigung (indem 
sie negative Handlungen, Gedanken und Rede aufgeben und 
positive unterstützen), und sehr wenige erlangen den daraus 
folgenden Zustand einer kostbaren menschlichen Geburt. Wenn 
wir uns vorstellen, dass die Sterne am Nachthimmel die Vielzahl 
von Wesen in Samsara darstellen, dann repräsentiert ein Stern 
am Tage die kostbare menschliche Geburt - etwas, was möglich 
ist, aber höchst unwahrscheinlich. Menschliche Geburt ist ein 
äusserst seltenes Ereignis. 
Die zweite der vier Vorbereitungen betrifft die Vergänglichkeit. 
Jetzt, da wir die kostbare Möglichkeit der menschlichen Geburt 
haben, sollten wir sie auf die beste Weise nutzen und tatsächlich 
das volle Potential des Menschseins verwirklichen. Dies kann 
durch unsere Anstrengung, den Kreislauf der Wiedergeburten 
vollständig zu überschreiten und Buddhaschaft zu erlangen, 
erreicht werden. Zusätzlich müssen wir verstehen, dass 
Sterblichkeit und Vergänglichkeit ein Teil unseres Daseins sind 
und dass unsere unter so viel Mühen erlangte menschliche 
Geburt vergehen wird. In allem, was wir erfahren, gibt es 



-48- 

Augenblick für Augenblick Veränderung und Unsicherheit. Unser 
menschliches Dasein kann wie eine von einem starken Wind 
angeblasene Kerzenflamme in jedem Moment ausgelöscht 
werden; es kann wie eine Blase auf der Wasseroberfläche 
plötzlich zerplatzen; es verdunstet bald wie der Morgentau auf 
dem Gras. 
Um das volle Potential des Menschseins zu verwirklichen, 
müssen wir als nächstes den Begriff "Karma" untersuchen, den 
Prozess von Ursache und Wirkung, besonders die Beziehung 
zwischen unseren Handlungen und ihren Ergebnissen. Wir 
müssen die unfehlbare Verbindung zwischen dem, was wir jetzt 
tun, und dem, was wir später erfahren, ganz erkennen. 
Die vierte Betrachtung, die den Geist zum Dharma wendet, 
handelt von der unbefriedigenden und schmerzhaften Natur von 
Samsara. Ohne eine richtige Beurteilung der Vergänglichkeit und 
unseres eigenen bevorstehenden Todes ist es wahrscheinlich, 
dass wir durch die Vergnügungen der Welt abgelenkt werden und 
uns selbst den gefühlsmässigen Konflikten und der Verwirrung 
überlassen. Wenn dies geschieht, werden wir erschöpft durch das 
Leben, das wir führen, und kommen nicht zu dem, was wirklich 
wichtig ist. Wir sehen weder, was eigentlich in unserem Leben 
geschieht, noch nutzen wir die Situation sinnvoll. Bevor wir es 
wissen, ist unser Leben zuende, und es ist Zeit zu sterben. Wenn 
uns die Grundlage einer stabilen Praxis fehlt, gehen wir hilflos in 
den Tod, in Angst und Qual. 
Indem wir über diese Vorbereitungen nachdenken - das Potential 
einer kostbaren menschlichen Existenz, Vergänglichkeit und den 
unvermeidlichen Tod, den karmischen Prozess von Ursache und 
Wirkung und die Leiden und Begrenzungen von Samsara - 
wenden wir unseren Geist zum Dharma und erfüllen so die erste 
der vier Lehren des Gampopa. 
 

Der zweite Dharma: Der Dharma wird der Weg 

Sind wir einmal mit den Lehren verbunden, gelangen wir zum 
zweiten der vier Dharmas: Die Lehren des Dharma werden 
unsere Lebensweise, unser Weg. Unsere Haltung gegenüber 



-49- 

dem, was höher ist als wir - die Drei Juwelen - beginnt sich zu 
verändern, und so geschieht es auch mit unserer Haltung 
gegenüber den Wesen in Samsara, die uns gleich oder niedriger 
gestellt sind. Die erste Einstellung wird ausgedrückt, wenn wir mit 
Vertrauen, Hingabe und Achtung zum Buddha, zum Dharma und 
zum Sangha Zuflucht nehmen. Wir erkennen, dass man in der 
Buddhaschaft allwissend und allgegenwärtig ist, ausgestattet mit 
unendlichen Fähigkeiten. Wir sehen, dass die Lehren des 
Dharma, die aus diesem erleuchteten Zustand hervorgehen, der 
Weg sind, dem jedes Wesen bis zur Erleuchtung folgen kann. Wir 
erkennen, dass der Sangha, oder die Gemeinschaft der 
Praktizierenden, die die Lehren verwirklichen und übertragen, aus 
Gefährten oder Führern besteht, die uns den Weg zeigen. In der 
Vajrayana-Tradition fügen wir zu den Drei Juwelen als Quellen 
der Zuflucht die Drei Wurzeln hinzu - Lama, Yidam und 
Dharmaschützer. 
Wenn der Dharma unser Weg wird, entwickeln wir eine weitere 
Haltung, die des Mitgefühls. Indem wir über die Wesen, die mit 
uns in Samsara sind, nachdenken, erwägen wir, dass der Raum 
unendlich ist und alle Richtungen durchdringt und dass der 
Bereich der fühlenden Wesen sich so weit ausdehnt wie der 
Raum selbst. Irgendwann in der Vergangenheit ist jedes dieser 
zahllosen Wesen unsere Mutter oder unser Vater gewesen. Durch 
zahllose Zyklen von Lebenszeiten haben wir eine äusserst enge 
karmische Verbindung zu jedem von ihnen entwickelt. Wenn 
Mitgefühl entsteht, sehen wir, dass alles Leben dasselbe ist und 
dass jedes einzelne Wesen wünscht, glücklich zu sein: In jeder 
Form des Lebens gibt es eine grundlegende Suche nach Glück - 
aber in einer Weise, die dem Ziel dieser Suche widerspricht und 
es vereitelt. Wenige Wesen verstehen, dass wirkliches Glück das 
Ergebnis positiven Verhaltens ist. Viele sind darin verwickelt, ihre 
Chancen für Glück tatsächlich durch verwirrte und schädliche 
Handlungen und Gedanken zu zerstören. Wenn wir das sehen, 
entwickeln wir gegenüber anderen Wesen wirkliche Zuneigung 
und Mitgefühl. Dieses grenzenlose Mitgefühl allen Formen des 
Lebens gegenüber ist die zweite Einstellung, die daran beteiligt 
ist, die Lehre zum Weg zu machen. Durch Vertrauen und 
Mitgefühl wird die Lehre, die uns angezogen hat, zu einem 



-50- 

vollständigen Lebensweg. 

Die Entwicklung von Mitgefühl 
Obwohl wir die Notwendigkeit erkennen, nicht nur zu unserem 
eigenen Nutzen zu arbeiten, sondern zum Wohl aller Wesen, 
müssen wir in Bezug auf unsere eigenen Grenzen ehrlich sein 
und erkennen, dass wir wenig Kraft oder Fähigkeit besitzen, um 
tatsächlich wirksam anderen Wesen helfen zu können, sich selbst 
zu befreien. Der Weg, darin wirkungsvoll zu werden, besteht im 
Erlangen der Buddhaschaft oder zumindest im Erreichen einer 
Stufe der Bodhisattva-Verwirklichung. Auf diesen höheren 
Ebenen gewinnen wir die Fähigkeit, uns zu manifestieren, um die 
Wesen aus ihrer Verwirrung herauszuführen. 
Die altruistische Haltung wird "relatives Bodhicitta" genannt; der 
Wunsch, es zu entwickeln, ist die Grundlage der Mahayana -
Praxis und das Gefäss für alle Tugend. 
Eine Methode, um Bodhicitta zu entwickeln, wird tong-len [gtong-
len] genannt, was wörtlich "geben (und) nehmen" bedeutet. Dies 
ist mit der Einstellung verbunden, dass jeder von uns nur ein 
Wesen ist, während die Zahl der Wesen im Universum 
unbegrenzt ist. Wäre es nicht ein wertvolles Ziel, wenn dieses 
eine Wesen die Leiden aller anderen Wesen im Universum auf 
sich nehmen und jedes und alle Wesen von ihren Leiden befreien 
könnte? Wir entschliessen uns daher, all dieses Leiden auf uns zu 
nehmen, es allen anderen Wesen abzunehmen, selbst ihre 
beginnenden oder potentiellen Leiden und all deren Ursachen. 
Zur selben Zeit entwickeln wir die Einstellung, den anderen 
Wesen alles zu geben, was wir an Tugend, Glück, Gesundheit, 
Wohlstand und Potential für langes Leben besitzen. Alles, was wir 
geniessen, alles Edle oder Wertvolle, Positive oder Glückliche in 
unserer Situation geben wir selbstlos allen anderen Wesen. So 
besteht die Meditation darin, bereitwillig alles Negative auf sich zu 
nehmen und bereitwillig alles Positive wegzugeben. Wir ändern 
so völlig unsere übliche Tendenz, andere zu ignorieren und an 
allem festzuhalten, was wir für uns selbst wünschen. Wir 
entwickeln eine tiefe Verbundenheit mit allem, was lebt. Die 
Methode des Gebens und Nehmens ist die allerwirksamste 
Weise, die Bodhisattva-Motivation zu entwickeln. 



-51- 

Die Art von Mitgefühl, die wir bis jetzt beschrieben haben, wird 
"Mitgefühl in Bezug auf fühlende Wesen" (semchänla migpä 
nyingje [sems-can-la dmigs-pa'i snying-rje]) genannt. Ein 
Dualismus bleibt hier jedoch zurück, weil wir immer noch 
gefangen sind von der dreifachen Vorstellung von (1) uns selbst, 
die das Mitgefühl erfahren, (2) anderen Wesen als den Objekten 
des Mitgefühls und (3) der tatsächlichen Handlung des 
Empfindens von Mitgefühl durch das Verstehen und Wahrnehmen 
der Leiden anderer. Dieses Gerüst bereitet unseren Weg im 
Mahayana. Ist einmal diese Art von Mitgefühl hergestellt, 
gelangen wir zu einer zweiten Art. Wir beginnen zu realisieren, 
dass das Ich, welches Mitgefühl empfindet, das Objekt des 
Mitgefühls und das Mitgefühl selbst alle in gewissem Sinn 
unwirklich sind. Wir sehen, dass diese drei Aspekte einer 
konventionellen, nicht letztgültigen Realität angehören. Sie sind 
nichts in sich selbst, sondern einfach Illusionen, die den Anschein 
eines dualistischen Rahmens entstehen lassen. Sie als Illusionen 
wahrzunehmen und dadurch die wahre Leerheit aller Phänomene 
zu verstehen und zu erfahren ist, was wir "Mitgefühl in Bezug auf 
alle Phänomene" (chöla migpä nyingje [chos-la dmigs-pa'i snying-
rje]) nennen. Dies ist der Hauptweg der Mahayana -Praxis. 
Aus dieser zweiten Form des Mitgefühls entwickelt sich eine 
dritte: "bezugsloses Mitgefühl" (migme nying-je [dmigs-med 
snying-rje]). Hier überschreiten wir vollkommen jegliches 
Befasstsein mit einer Subjekt/Objekt-Beziehung. Es ist die 
letztendliche Erfahrung, die zu Buddhaschaft führt. Diese drei 
Stufen des Mitgefühls sind alle miteinander verbunden. Wenn wir 
mit der grundlegenden Stufe der Entwicklung von liebender 
Freundlichkeit und Mitgefühl allen Wesen gegenüber beginnen, 
schaffen wir die Grundlage, die gewährleistet, dass unser Weg 
direkt zur Erleuchtung führen wird. 
 

Der dritte Dharma: Der Weg vertreibt Verwirrung 

Der dritte Dharma des Gampopa besagt, dass durch das Gehen 
des Weges unsere Verwirrung vertrieben wird. Hauptthema der 
Lehre ist hier die Erfahrung der Leerheit - die Verwirklichung der 



-52- 

letztendlichen Natur des Geistes. In der Meditation erkennen wir, 
dass unser Geist und alle Erfahrungen, die er hervorbringt, 
grundlegend unwirklich sind: Sie bestehen in einem 
konventionellen, aber nicht in einem absoluten Sinn. Diese 
Verwirklichung von Leerheit wird als "absolutes Bodhicitta" 
bezeichnet. 
Man kann einen Vergleich ziehen zwischen dem Ozean und dem 
Geist, der essentiell leer ist, ohne begrenzende Merkmale oder 
absolute Wirklichkeit. Dieser leere Geist jedoch hat seine 
Projektion, die ganze Welt der Erscheinungen: Form, Klang, 
Geschmack, Berührung, Geruch und innere Gedanken, die das 
ausmachen, was wir erfahren, entsprechen den Wellen an der 
Oberfläche des Ozeans. Sobald wir einmal durch Meditation 
sehen, dass die Natur des Geistes grundlegend leer ist, wird uns 
automatisch bewusst, dass die Projektionen des Geistes auch 
grundlegend leer sind. Diese Projektionen sind wie Wellen, die 
aus dem Ozean emporkommen und in ihn zurücksinken; an 
keinem Punkt sind sie jemals von ihm getrennt. 
Obwohl wir ein gewisses Verständnis davon haben mögen, dass 
der Geist essentiell leer ist, kann es schwer sein, diese 
Vorstellung mit der Welt der Erscheinungen in Beziehung zu 
setzen. Ein Beispiel mag helfen. Im gegenwärtigen Augenblick 
haben wir einen physischen Körper, und während wir wach sind, 
fühlen wir uns auf das innigste mit ihm verbunden. Wir halten ihn 
für wirklich, für eine selbst bestehende Ganzheit. Aber in Träumen 
haben wir eine andere Art von Körper und erfahren einen anderen 
Zustand des Seins. Eine vollständige Erscheinungswelt ist mit 
diesem "Traumkörper" verbunden. Wir sehen, riechen, berühren, 
hören, fühlen, denken und kommunizieren - wir erfahren ein 
vollständiges Universum. Aber wenn wir erwachen, wird es 
offensichtlich, dass dieses Universum des Traumes keine 
letztendliche Wirklichkeit hat. Sie ist sicherlich nicht in der 
äusseren Welt, wie wir sie kennen, noch in dem Raum, in dem wir 
schlafen, noch innerhalb unseres Körpers, sie kann nirgends 
gefunden werden. Wenn der Traum vorüber ist, verschwindet 
seine "Wirklichkeit" einfach - sie war nur eine Projektion des 
Geistes. Es ist ziemlich leicht, dies in Bezug auf den 
Traumzustand zu verstehen. Ebenso müssen wir verstehen, dass 



-53- 

unsere Erfahrung im Wachzustand von derselben allgemeinen 
Natur ist und durch denselben Prozess zustandekommt. 
Verwirklichte Mahasiddhas, so wie Tilopa und Naropa aus Indien 
oder Marpa und Milarepa aus Tibet, waren imstande, wunderbare 
Veränderungen im Universum der Erscheinungen zu vollbringen. 
Sie konnten dies tun, weil sie die ganze Erscheinungswelt als 
essentiell leer und als Projektion des Geistes erkannt hatten. Dies 
erlaubte ihnen, Wunder zu tun und die Erscheinungswelt 
tatsächlich zu verändern. Solche Umwandlung ist nicht möglich, 
wenn unser Geist an dem, was wir erfahren, als in einem letzten 
Sinn wirklich und unwandelbar festhält. 
Die gegenwärtige Phase unseres Daseins endet im Tod, wenn 
das Karma, das den Lauf dieser körperlichen Existenz bestimmt, 
erschöpft ist. Beim Sterben gibt es eine endgültige und 
unwiederrufliche Trennung des Bewusstseins vom physischen 
Körper, der einfach abgelegt wird. Was fortbesteht ist das 
individuelle Bewusstsein, der Geist des Wesens, der in die Bardo-
Erfahrung eintritt. Während dieses Nachtodzustandes erleben wir 
eine andere Art von Erscheinungswelt. Obwohl die Grundlage 
eines physischen Organismus fehlt, kann der Geist weitgehend in 
derselben Weise wie jetzt sehen, hören, riechen, schmecken, 
berühren, denken und wahrnehmen. Obwohl nichts weiter da ist 
als ein Bewusstseinszustand, fährt der Geist fort, seinen 
Gewohnheiten zu folgen und sich in festgelegten Mustern zu 
manifestieren. So setzt sich unsere gewohnheitsmässige 
Überzeugung, dass Erfahrung letztendlich wirklich ist, nach dem 
physischen Tod fort, und was sich dort ereignet ähnelt dem, was 
im Traumzustand oder im Wachbewusstsein geschieht. 
Eine Geschichte über einen Mönch in Tibet veranschaulicht dies. 
Es geschah vor nicht allzu langer Zeit, zu Lebzeiten meines 
Vaters. Nahe meinem Heimatdorf in Tibet gibt es ein Nyingma-
Kloster, das Dsogchen genannt wird. Ein Mönch dieses Klosters 
beschloss, nicht mehr dort zu bleiben, weil er lieber in das 
Geschäftsleben einsteigen wollte. Er zog aus und ging in den 
Norden dieser Region, um Händler zu werden in der Hoffnung, 
sein Glück zu machen. Er wurde tatsächlich ziemlich erfolgreich. 
Wegen seiner früheren Zugehörigkeit zu einem Kloster wurde er 
als eine Art Dharma-Lehrer angesehen, und so hatte er sowohl 



-54- 

eine Gruppe von Schülern als auch den Wohlstand, der durch 
seine Handelsunternehmungen angehäuft wurde. Eines Tages 
traf er einen Magier, der fähig war, eine gewisse geistige Kontrolle 
über die Leute auszuüben. Der Händler erkannte die Macht dieser 
Person nicht, und der Magier sprach einen Zauberspruch über 
ihn, der den Händler eine mächtige Illusion erleben liess, in der er 
eine Frau traf, heiratete und Kinder hatte; er erlangte ein grosses 
Gut und eine Familie, um die er sich kümmern musste, und 
betrieb viele Handelsunternehmungen, die ihm unermesslichen 
Reichtum einbrachten. Er verbrachte sein ganzes Leben in dieser 
Weise und wurde alt mit weissen Haaren und wenigen Zähnen. 
Dann löste sich die Illusion auf: Er fand sich dort wieder, wo er 
gewesen war, und vielleicht waren nur ein oder zwei Tage 
vergangen. Während dieser Zeit hatte der Magier alles, was der 
Händler besass, gestohlen, und er erwachte ohne einen Pfennig 
in der Welt. Er hatte nur die Erinnerung an seine lange Phantasie 
eines Lebens voller Aktivitäten, Zerstreuungen und Pläne. 
Gerade wie die Phantasie des Händlers hat unsere eigene 
tägliche Erfahrung eine illusorische Beschaffenheit. In den 
Mahayana-Sutras wird gelehrt, dass alles, was wir erfahren, wie 
eine Spiegelung, eine Fata Morgana, ein Regenbogen am 
Himmel ist oder wie der Mond, der auf die Wasseroberfläche 
scheint; alles, was wir erfahren, besitzt nur konventionelle 
Wirklichkeit und ist letztlich unwirklich. 
Wir erfahren den dritten Dharma von Gampopa, wenn wir erstens 
die Überzeugung gewinnen, dass wir unsere Verwirrung 
vertreiben müssen, indem wir die essentielle Leerheit des Geistes 
verstehen und erfahren, und wenn dies zweitens die illusorische 
Natur aller Erscheinungen aufdeckt; dann vertreibt der Weg die 
Verwirrung. 
 

Der vierte Dharma: Verwirrung wandelt sich in 
ursprüngliche Bewusstheit 

Der vierte Dharma des Gampopa ist die Umwandlung von 
Verwirrung in ursprüngliche Bewusstheit. Diese grundlegende 
Umwandlung wird auf der Ebene des anuttarayogatantra erreicht, 



-55- 

der höchsten der vier Ebenen der Vajrayana-Lehren. 
Diese Umwandlung ist theoretisch nicht schwer zu erklären. Im 
gewöhnlichen Zustand ist die Bewusstheit getrübt und verwirrt; 
wenn wir die Natur des Geistes erkennen, dann erfahren wir 
ursprüngliche Bewusstheit. Auf einer praktischen Ebene 
geschieht dies jedoch nicht von selbst: Eine bestimmte Art 
geeigneter Mittel wird benötigt. Um diskursive in erleuchtete 
Bewusstheit umzuwandeln, nutzen wir den Reichtum der 
Techniken, die uns im Vajrayana zur Verfügung stehen, 
insbesondere die Entwicklungs- und Vollendungsstufen der 
Meditation (kyerim /dsogrim fbskyed-rim / rdzogs-rim]). In unserer 
gegenwärtigen Situation als unerleuchtete Wesen sind unsere 
Fähigkeiten von Körper, Rede und Geist durch grundlegende 
Unwissenheit verdunkelt. Um diese Verwirrung in Bewusstheit 
umzuwandeln, müssen wir körperlich, verbal und geistig bewusst 
werden, also benutzen wir in der Vajrayana-Praxis genau diese 
zu unserem ganzen Sein gehörigen Fähigkeiten, um eine 
vollständige Umwandlung zu bewirken. 
Betrachten wir unseren physischen Körper, dann können wir 
sehen, wie wir an ihm hängen, als sei er etwas Dauerhaftes, 
Reines und Wirkliches. Dieser physische Körper ist jedoch 
vorübergehend zusammengesetzt aus vielen unreinen und 
verfallenden Substanzen. Wirklich ist er nur im herkömmlichen, 
nicht im letztendlichen Sinn. Unser gewohnheitsmässiges und 
instinktives Festhalten an ihm verhindert, dass ursprüngliche 
Bewusstheit entsteht. Wir müssen dahin gelangen zu erkennen, 
dass dieser Körper einfach etwas ist, das erscheint, und dass er 
keine Eigennatur hat. Gegründet auf die Projektionen des Geistes 
stellt der Körper das Herz des Formaspekts des Bewusstseins 
dar. Bis wir dies erkennen, wird die Umwandlung von Verwirrung 
in ursprüngliche Bewusstheit nicht spontan oder leicht geschehen. 
In der tantrischen Praxis wird der Körper durch eine Meditation 
umgewandelt, die uns zur Identifikation mit einer reinen oder 
erleuchteten Form führt, zum Beispiel Chenresig, dem 
Bodhisattva des Mitgefühls. Hier legen wir die Fixierungen auf 
unseren eigenen Körper beiseite und identifizieren uns 
stattdessen mit einer reinen Form. Während wir dies tun, ist es 
wichtig, ebenso zu verstehen, dass die Gottheit eine reine 



-56- 

Erscheinung und in keiner Weise substantiell ist. In der Meditation 
gelangen wir zur vollständigen Identifikation mit dieser Form, die 
leer ist, ohne Festigkeit, ohne Eigennatur oder letztendliche 
Wirklichkeit jenseits ihrer reinen Erscheinung. Diese Erfahrung 
wird "die Vereinigung von Erscheinung und Leerheit" (nangtong 
sung-jug [snang-stong zung-'jug]) genannt. 
Solch eine Umwandlung gründet sich auf das Verstehen, dass all 
unsere Erfahrung eine subjektive Projektion des Geistes ist, und 
daher ist unsere Haltung gegenüber den Dingen 
ausschlaggebend. Durch die Veränderung unserer Einstellung 
verändern wir unsere Erfahrung, und wenn wir in der 
beschriebenen Weise meditieren, ist eine solche Umwandlung 
möglich. Dies trifft ganz besonders zu, wenn wir uns auf eine 
erleuchtete Form wie den Bodhisattva des Mitgefühls 
konzentrieren. Das Bild von Chenresig selbst ist ein wirklicher 
Ausdruck des Zustandes erleuchteten Mitgefühls. Es ist keine 
Erfindung. Es gibt wirklich ein Chenresig genanntes erleuchtetes 
Wesen, das fähig ist, Segen und Verwirklichung zu übertragen. 
Um dies zu erfahren, müssen verschiedene Bedingungen 
zusammenkommen. Eine Analogie wäre, jemanden zu 
fotografieren. Wir legen den Film in die Kamera, richten sie auf 
jeden, den wir fotografieren wollen, und machen die Aufnahme. 
Das Bild der Person wird auf den Film projiziert, und wenn er 
entwickelt ist, haben wir ein bestimmtes Bild dieser Person. Etwas 
Ähnliches geschieht, wenn wir auf eine erleuchtete Form 
meditieren. Es gibt einen "äusseren", Chenresig genannten 
Ausdruck. Durch unsere Anstrengungen in der Meditation 
kommen wir dazu, uns mit dieser reinen Form zu identifizieren, 
Vertrauen in sie zu haben und das ihr innewohnende Mitgefühl 
und den Bewusstseinszustand, den Chenresig darstellt, zu 
verwirklichen. Auf diese Weise können wir eine "Kopie" der 
Gottheit werden und erhalten den Segen des Bodhisattvas des 
Mitgefühls. Dies ist der erste Aspekt der Umwandlung von 
Verwirrung in ursprüngliche Bewusstheit, die auf die Meditation 
über unseren Körper als erleuchtete Form gegründet ist. 
Der zweite Aspekt der Umwandlung betrifft unsere Rede. Obwohl 
es einfach scheinen mag, die Rede als etwas Unfassbares zu 
betrachten, das einfach erscheint und vergeht, verbinden wir uns 



-57- 

tatsächlich mit ihr, wie mit etwas Wirklichem. Weil wir dem, was 
wir sagen und hören, so sehr verhaftet sind, hat die Rede eine 
solche Macht. Blosse Worte, die keine letztliche Wirklichkeit 
besitzen, können unser Glück und Leid bestimmen. Dadurch, 
dass wir von Grund auf an Klang und Rede anhaften, schaffen wir 
Freude und Schmerz. 
Im Vajrayana rezitieren und meditieren wir über mantras, die 
erleuchteter Klang sind, die Rede der Gottheit, die Vereinigung 
von Klang und Leerheit (dratong sungjug [sgra-stong zung-'jug]). 
Sie haben keine innere Wirklichkeit, sondern sind einfach die 
Manifestation reinen Klanges, der gleichzeitig mit ihrer Leerheit 
erfahren wird. Durch die Mantras kleben wir nicht länger an der 
Wirklichkeit von Rede und Klang, denen wir im Leben begegnen, 
sondern erfahren sie als essentiell leer. Dann wird die Verwirrung 
des sprachlichen Aspekts unseres Seins in erleuchtete 
Bewusstheit umgewandelt. 
Zuerst ist die Vereinigung von Klang und Leerheit einfach nur ein 
intellektuelles Konzept von dem, was unsere Meditation sein 
sollte. Durch die fortgesetze Anwendung wird es unsere 
tatsächliche Erfahrung. Hier, wie auch anderswo in der Praxis, ist 
die Einstellung am allerwichtigsten, wie diese Geschichte über 
einen Lehrer in Tibet illustriert. Der Lehrer hatte zwei Schüler, die 
beide einhundert Millionen mal das Chenresig Mantra, OM MANI 
PEME HUNG, rezitieren wollten. In der Gegenwart ihres Lamas 
nahmen sie das Gelöbnis, dies zu tun, und sie gingen daran, die 
Praxis auszuführen. Einer der Schüler war sehr eifrig, obwohl 
seine Verwirklichung vielleicht nicht so tiefgründig war. Er machte 
sich daran, die Praxis sobald wie möglich abzuschliessen, und 
rezitierte das Mantra unaufhörlich, Tag und Nacht. Nach langen 
Anstrengungen vollendete er seine hundert Millionen Rezitationen 
in drei Jahren. Der andere Schüler war hochintelligent, aber 
vielleicht nicht so eifrig, weil er sich offensichtlich nicht mit 
demselben Enthusiasmus in die Praxis stürzte. Aber als sein 
Freund sich der Vollendung seines Retreats näherte, da stieg der 
zweite Schüler, der immer noch nicht sehr viele Mantras rezitiert 
hatte, auf die Spitze eines Hügels. Er setzte sich dort nieder und 
begann zu meditieren, dass alle Wesen überall im Universum in 
Chenresig verwandelt wurden. Er meditierte, dass der Klang des 



-58- 

Mantras nicht nur aus dem Munde aller Wesen kam, sondern 
dass jedes Atom im Universum davon vibrierte, und einige Tage 
lang rezitierte er das Mantra in diesem Zustand von Samadhi. 
Als die beiden Schüler zu ihrem Lama gingen, um ihn wissen zu 
lassen, dass sie beide die Praxis abgeschlossen hätten, sagte er: 
»Nun, ihr habt es beide ausgezeichnet gemacht. Du warst sehr 
fleissig, und du warst sehr weise. Ihr habt beide die einhundert 
Millionen Rezitationen des Mantras vollendet.« So wird unsere 
Praxis durch die Veränderung unserer Haltung und die 
Entwicklung unseres Verständnisses weit kraftvoller. 
Das Sechs-Silben-Mantra von Chenresig, OM MANI PEME 
HUNG, ist ein Ausdruck von Chenresigs Segen und seiner 
erleuchteten Macht. Die sechs Silben werden mit den 
verschiedenen Aspekten unserer Erfahrung verknüpft: Die sechs 
grundlegenden emotionalen Verschmutzungen im Geist werden 
umgewandelt, die sechs Aspekte der ursprünglichen Bewusstheit 
werden verwirklicht. Diese Sechsergruppen gehören zum 
Mandala der sechs verschiedenen Buddha-Familien, die im 
erleuchteten Geist offenbar werden. Das Mantra von Chenresig 
hat die Macht, eine Veränderung auf all diesen Ebenen zu 
bewirken. 
Einer anderen Deutung des Mantras zufolge ist die Silbe OM die 
Essenz erleuchteter Form; MANI PEME, die vier Silben in der 
Mitte, stehen für die Rede der Erleuchtung; und die letzte Silbe 
HUNG repräsentiert den Geist der Erleuchtung. Der Körper, die 
Rede und der Geist aller Buddhas und Bodhisattvas sind in dem 
Klang dieses Mantras enthalten. Es reinigt die Verdunkelungen 
von Körper, Rede und Geist und bringt alle Wesen zum Zustand 
der Verwirklichung. Wenn es mit unserem eigenen Vertrauen und 
Bemühen in Meditation und Rezitation verbunden wird, entsteht 
und entwickelt sich die verwandelnde Kraft des Mantras. Es ist 
wirklich möglich, uns auf diese Weise zu reinigen. 
Der Geist-Aspekt der Chenresig-Meditation zentriert sich in Höhe 
des Herzens, wo sich das Mantra und die Keimsilbe HRIH 
befinden. Man visualisiert Licht, das von diesen ausgeht und allen 
Buddhas Opfergaben darbringt, die Verdunkelungen aller Wesen 
reinigt und sie in den Zustand der Erleuchtung versetzt. Der 
Geist-Aspekt ist auch mit der formlosen Meditation verbunden, in 



-59- 

der der Geist einfach in seiner eigenen leeren Natur ruht. 
Nachdem wir dies für einige Zeit praktiziert haben, wird eine 
Veränderung eintreten: Wir werden die Erfahrung machen, dass 
alles, was im Geist entsteht, jedes Gefühl und jeder Gedanke, aus 
der Leerheit entsteht und sich wieder in sie auflöst. Während 
dieser Zeitspanne sind wir nirgendwo anders als in der Leerheit. 
In diesem Zustand erleben wir den Geist als Vereinigung von 
Bewusstheit und Leerheit (rigtong sungjug [rig-stong zung-'jug]). 
Das ist Mahamudra. 
Die dreifache Chenresig-Meditation benutzt also die 
Meditationstechniken, die mit Körper, Rede und Geist verbunden 
sind. Am Ende einer Meditationssitzung löst sich die Visualisation 
in den formlosen Zustand auf, und wir lassen einfach den Geist 
ausgeglichen in seiner eigenen Natur ruhen. Zu dieser Zeit 
können wir Körper, Rede und Geist als aus dem grundlegenden, 
leeren Geist entstehend erfahren. Wir erkennen diesen Geist als 
den grundlegenden Aspekt, Körper und Rede hingegen als 
sekundäre Projektionen, die auf dem Bewusstsein basieren. Dies 
bedeutet, alle Aspekte unserer Erfahrung in einer zu sammeln - 
der Leerheit des Geistes, aus der alles entsteht. Dadurch haben 
wir den vierten Dharma von Gampopa verwirklicht: Verwirrung ist 
in ursprüngliche Bewusstheit umgewandelt. 
 



Bardo 

 
 
Bardo bedeutet wörtlich: "ein Intervall zwischen zwei Dingen". Bar 
bedeutet "Intervall" und do bedeutet "zwei". Wir können uns 
dieses Intervall räumlich oder zeitlich denken. Der Raum 
zwischen zwei Häusern ist ein Bardo. Die Zeitspanne zwischen 
Sonnenaufgang und Sonnenuntergang, das Intervall des 
Tageslichts, ist ein Bardo. Ein Bardo kann von langer oder kurzer 
Dauer, von weiter oder begrenzter Ausdehnung sein. 
In hohem Mass besteht unsere Erfahrung aus Intervallen 
zwischen einem Ding und einem anderen. Selbst im Falle 
flüchtiger Gedanken, die in unserem Geist entstehen, gibt es ein 
Intervall zwischen einem Gedanken, der entsteht und 
verschwindet, und dem nächsten Gedanken, der auftaucht. Solch 
eine Lücke, selbst wenn sie winzig klein ist, ist ein Teil jedes 
Prozesses. Alles, was wir erfahren, hat diese Beschaffenheit von 
Intervallen zwischen Zuständen. 

-60- 



-61- 

Die sechs Bardos 

Bestimmte Arten des Bardo sind wichtiger als andere. Eine der 
bedeutendsten ist unser Wachzustand: vom Moment der Geburt 
bis zu der Zeit, zu der wir sterben. Dieser Wachzustand ist der 
erste grosse Bardo in unserer Erfahrung, der Bardo zwischen 
Geburt und Tod (kyeshi bardo [skye-shi'i bar-do]). 
Der Bardo des Traumzustandes, der von dem Moment, in dem wir 
nachts schlafen gehen, bis zu dem Moment dauert, in dem wir 
morgens erwachen, ist ein anderes Beispiel. Der Zustand des 
Bewusstseins, der während dieses Intervalls herrscht, wird 
Traum-Bardo (milam bardo [rmi-lam bar-do]) genannt. 
Für gewöhnliche Leute schafft das Trauma des Todes einen 
Zustand der Bewusstlosigkeit, der für unbestimmte Zeit andauert: 
Sie mag sehr kurz oder ziemlich lang sein. Üblicherweise nimmt 
man an, dass diese Periode der Ohnmacht dreieinhalb Tage 
dauert. Danach beginnt das Bewusstsein des Individuums wieder 
zu erwachen und Dinge auf eine neue Weise zu erfahren. Auf das 
Intervall der Bewusstlosigkeit, in das der Geist durch das Trauma 
des Todes getaucht wird und das bis zum Wiedererwachen des 
Bewusstseins dauert, bezieht man sich im Tibetischen als chönyi 
bardo [chos-nyid bar-do], das Intervall der letztlichen Natur der 
Erscheinungen; hier wird der Geist in seine eigene Natur 
getaucht, wenn auch auf eine verwirrte oder unwissende Weise. 
Die nächste Phase der Nachtoderfahrung ist das 
Wiedererwachen des Bewusstseins. Sie schliesst die vielen Tage 
mit ein, die man damit verbringen kann, die fantastischen 
Projektionen des Geistes zu erleben, die Halluzinationen, die vom 
Geist der Nachtoderfahrung geschaffen und erfahren werden. 
Das Intervall zwischen dem Moment des Wiedererwachens des 
Bewusstseins (dem Ende des Chönyi Bardo) und dem Moment 
der tatsächlichen physischen Wiedergeburt in einer der sechs 
Welten von Samsara wird als sipa bardo [srid-pa bar-do], Bardo 
des Werdens, bezeichnet. Eine andere Deutungsweise des 
tibetischen Begriffs ist die als Bardo der Möglichkeit, da wir ja an 
diesem Punkt eine physische Geburt noch nicht vollzogen haben 
und es viele Möglichkeiten für verschiedene Arten des Daseins 



-62- 

gibt. 
Dies sind die vier Hauptbeispiele für das Bardo-Prinzip. Ein 
weiteres Beispiel ist der Zustand der Meditation: Wenn jemand 
wirksam zu praktizieren beginnt, dann gibt es eine bestimmte 
Veränderung im Bewusstsein; wenn diese Person sich aus der 
Meditation erhebt und sich wieder weltlichen Aktivitäten 
zuwendet, dann endet dieser Bewusstseinszustand. Das Intervall 
der tatsächlichen formalen Meditation wird der Bardo der 
meditativen Stabilität, samtän bardo [bsam-gtan bar-do], genannt. 
Der sechste Bardo, den wir unterscheiden, ist der Bardo der 
Schwangerschaft, kyenä bardo [skye-gnas bar-do]. Dieses 
Intervall beginnt am Ende des Bardos des Werdens, wenn das 
Bewusstsein des Wesens sich mit dem Sperma und dem Ei im 
Mutterschoss vereinigt, und dauert bis zu der Zeit der physischen 
Geburt, dem Anfang des Bardos zwischen Geburt und Tod. 
Diese sechs Arten von Bardo, die wir als Menschen oder fühlende 
Wesen in Samsara erleben, können zum besseren verändert 
werden, doch die Macht, dies zu tun, liegt im Wachzustand. 
Gerade im Bardo unseres jetzigen Lebens können wir den 
grössten Fortschritt in der Entwicklung der Fähigkeit machen, mit 
allen anderen Bardo-Zuständen wirksam umzugehen. Was wir 
üblicherweise mit dem Wort Bardo meinen, ist jedoch der Bardo 
des Werdens, die Phase der Halluzinationen vor einer neuen 
körperlichen Empfängnis. 
 

Die fünf Elemente und die Natur des Geistes 

Unser jetziger, unerleuchteter Zustand basiert auf einem Zustand 
grundlegender Unwissenheit, einem grundlegenden diskursiven 
Bewusstsein, künshi namshe [kun-gzhi rnam-shes]. Es ist das 
grundlegende Bewusstsein, das verdreht und verwirrt ist. Es gibt 
dennoch eine Möglichkeit, die wahre Natur des Geistes zu 
erfahren, und wenn dieses reine Bewusstsein gegenwärtig ist, 
erfahren wir nicht länger künshi namshe, sondern künshiyeshe 
[kun-gzhi ye-shes]. Diese Veränderung einer einzelnen Silbe von 
nam zu ye bringt einen gewaltigen Unterschied zum Ausdruck, 
weil wir uns nun auf die grundlegende ursprüngliche Bewusstheit 



-63- 

beziehen statt aufgrundlegende Unwissenheit. 
In beiden Fällen sprechen wir über den Geist, der essentiell 
verkörpert, was wir in unserem physischen Universum die fünf 
Elemente nennen. Das Potential für diese Elemente existiert im 
Geist und hat immer existiert - es ist nichts, was zu einer 
bestimmten Zeit geschaffen wurde. In seiner inhärenten Natur 
besitzt der Geist immer die fünf elementaren Eigenschaften, und 
es ist dieses Potential, aus dem die Erfahrungen des 
Nachtodzustandes entstehen. 
Wenn wir über den Geist sprechen, sprechen wir über etwas, das 
kein Ding an sich ist. In seinem grundlegendsten Sinn ist der 
Geist nicht etwas, das wir beschränken könnten. Wir können nicht 
sagen, dass er einen bestimmten Umriss, Grösse, Ort, Farbe, 
Form oder irgendein anderes begrenzendes Merkmal besitzt. Das 
Element, welches wir Raum nennen, das innerhalb unserer 
Wahrnehmungssituation ebenfalls keine begrenzenden Merkmale 
besitzt, ist genau diese Leerheit des Geistes; dies ist die 
elementare Eigenschaft des Raumes im Geist. 
Aber der Geist ist nicht einfach leer; er hat das erleuchtende 
Potential, alles Mögliche wahrzunehmen. Diese unbegrenzte 
Fähigkeit des Geistes, alles wahrzunehmen, ist seine 
erleuchtende Natur und entspricht dem Element des Feuers. 
Dieser Geist, essentiell leer und erleuchtend, verursacht alle 
Erfahrung, ob in Samsara oder Nirvana, die ebenso im Geist 
verwurzelt ist wie Pflanzen in der Erde. Diese Funktion des 
Geistes als Ursprung aller Erfahrung entspricht der elementaren 
Eigenschaft der Erde. 
Ein weiterer Aspekt des Geistes ist seine dynamische Qualität. 
Der Geist steht nie still: Keine einzige Erfahrung in ihm dauert an, 
sondern sie geht schnell in eine andere über. Ob man eine 
emotionale Reaktion erlebt, eine Erfahrung von Freude oder 
Schmerz oder eine sinnliche Wahrnehmung wie Sehen oder 
Hören, die Inhalte des Geistes sind in dauernder Veränderung 
begriffen. Diese fortlaufende Aktivität des Geistes ist die 
elementare Eigenschaft des Windes. 
Der Geist mit diesen vier elementaren Eigenschaften ist immer so 
gewesen und wird immer so sein. Diese Stetigkeit und die 
Tatsache, dass der Geist sich selbst verschiedenen Situationen 



-64- 

anpasst, entspricht dem Element des Wassers. Gerade so wie 
Wasser seine Stetigkeit behält und sich, indem es fliesst, jeder 
Form anpasst, ist der Geist auch fliessend, stetig und 
anpassungsfähig. 
 

Die fünf Elemente und der physische Körper 

Der Ursprung oder die Basis aller Erfahrung ist der durch die fünf 
elementaren Eigenschaften charakterisierte Geist. Im Augenblick 
befinden wir uns in der besonderen Situation des körperlichen 
Wachzustandes, in dem wir erfahren, was als "der Körper des 
vollständig gereiften Karmas" (nam-min-gyi lü [rnam-smin-gyi lus]) 
bezeichnet wird. Dies bedeutet hier, dass vollständig gereifte 
karmische Tendenzen diese scheinbar feste, konkrete Projektion 
des Geistes entstehen liessen, die unser physischer Körper ist. 
Die Verbindung zwischen dem Körper, den wir jetzt erfahren, und 
dem Geist, der ihn geschaffen hat, besteht in folgender Weise. 
Die festen Elemente unseres Körpers, wie Fleisch und Knochen, 
entsprechen dem Element Erde, gerade so wie die "Festigkeit" 
des Geistes in seiner Funktion als Grundlage und Ursprung aller 
Erfahrung das Element Erde widerspiegelt. Ebenso entsprechen 
die Körperflüssigkeiten - wie Blut, Speichel, Urin, Lymphe und so 
weiter - dem Element Wasser. Die biologische Wärme des 
Körpers ist das Element des Feuers, während das Element Raum 
den Öffnungen des Körpers und der räumlichen Trennung der 
Organe entspricht, die, anstatt eine homogene Masse zu bilden, 
unterschieden und getrennt voneinander sind. Schliesslich gibt es 
das Element Wind, das mit dem Atem verbunden ist und den 
Organismus durch den Prozess der Atmung erhält. 
Kurz gesagt, aus dem Geist, der die fünf elementaren 
Eigenschaften verkörpert, entwickelt sich der physische Körper. 
Der physische Körper selbst ist mit diesen Eigenschaften 
ausgestattet, und aufgrund dieses Geist-Körper-
Zusammenhanges nehmen wir die äussere Welt wahr, die 
ihrerseits aus den fünf elementaren Qualitäten von Erde, Wasser, 
Feuer, Wind und Raum zusammengesetzt ist. 



-65- 

Die fünf Elemente im Bardo 

Gerade jetzt sind wir am Wendepunkt zwischen unreinen und 
unerleuchteten Zuständen des Daseins und der Möglichkeit der 
Erleuchtung. Gewöhnliche Wesen erleben den Chönyi Bardo als 
eine Periode tiefer Bewusstlosigkeit, die auf den Augenblick des 
Todes folgt. Da gibt es keine geistige Aktivität oder 
Wahrnehmung, nur einen leeren Zustand von grundlegender 
Bewusstlosigkeit. Dieser Bardo endet mit dem ersten Schimmer 
von Bewusstheit im Geist. In dem Intervall zwischen dem Ende 
des Chönyi Bardo und dem Beginn des Sipa Bardo entsteht, was 
die Vision der fünf Lichter genannt wird. Ihr Erscheinen ist 
verknüpft mit den fünf elementaren Qualitäten. 
Die verschiedenen Farben, die der Geist im Bardo-Zustand 
wahrnimmt, sind der natürliche Ausdruck, die Ausstrahlung der 
grundlegenden, inneren Eigenschaften des Geistes. Das Element 
Wasser wird als weisses Licht wahrgenommen, Raum als blaues 
Licht, Erde gelb, Feuer rot und Wind grün. Diese Farben sind 
einfach der natürliche Ausdruck der elementaren Qualitäten im 
Geist, wenn das erste Schimmern der Bewusstheit in Erscheinung 
tritt. 
So wie das Bewusstsein sich zu entwickeln und mehr 
wahrzunehmen beginnt, wird auch die Erfahrung der elementaren 
Qualitäten weiterentwickelt. Was vorher der einfache Eindruck 
von verschiedenen Strahlen oder Farben von Licht war, verändert 
sich nun. Das Licht beginnt, sich zu sammeln und sich zu einem 
thigle [thig-le] zu verbinden – Lichtpunkte oder Lichtbälle 
unterschiedlicher Grösse. Innerhalb dieser Sphären des 
konzentrierten Lichtes erfahren wir die Mandalas der friedvollen 
und zornvollen Gottheiten. 
In diesem Zusammenhang sprechen wir von den fünf Bereichen 
des Daseins. In jedem von ihnen können wir aufgrund der 
unreinen Ebene unserer Erfahrung wiedergeboren werden. Die 
übliche Beschreibung ist die der sechs Daseinsbereiche, der 
sechs hauptsächlichen Gefühle, die dahin führen, und der sechs 
Buddhas, die in ihnen erscheinen. Im Zusammenhang mit dem 
fünffachen Mandala-Muster werden jedoch Verlangen und 



-66- 

Habgier zusammengefasst, weil sie an derselben grundlegenden 
Natur der Anhaftung teilhaben, und so wird der Bereich der 
Asuras weggelassen, indem die höheren Asuras den Göttern der 
Begierde in der Götterwelt zugerechnet und die niederen Asuras 
ins Tierreich mit einbezogen werden. 
 

Die Mandalas der friedvollen und zornvollen 
Gottheiten 

Von einer absoluten Ebene aus sind der Geist, der eine Gottheit 
wahrnimmt, und die Gottheit selbst keine zwei verschiedenen 
Dinge, sondern essentiell dasselbe. Solange wir jedoch keine 
direkte Verwirklichung besitzen, hat der Geist den Eindruck, ein 
"Ich" zu sein, welches das, was es erlebt, als "anderes" erfährt 
und ansieht. Während der Nachtoderfahrung führt diese Spaltung 
zu einer Neigung des Geistes, sich bedroht zu fühlen, wenn das 
erste Mandala der friedvollen Gottheiten erscheint: das Mandala 
der fünf Buddha-Familien, ihre Gefährtinnen und ihr 
Göttergefolge, und eine sechste Familie, die von Dorje Sempa, 
die wie ein Baldachin über dem ganzen Mandala schwebt. Zu 
dieser Zeit sehen wir gewaltige sphärische Konzentrationen von 
Licht, in dem wir das Mandala der friedvollen Gottheiten 
wahrnehmen, von denen ein äusserst strahlendes Leuchten 
ausgeht. Für den verwirrten Geist ist diese Ausstrahlung 
geradezu überwältigend, und den friedvollen Gottheiten ins 
Gesicht zu sehen ist wie der Versuch, in die Sonne zu starren. Mit 
den friedvollen Gottheiten nehmen wir gleichzeitig die sechs 
Lichtstrahlen wahr, die mit den Daseinsbereichen des Samsara 
verbunden sind. Diese sind viel weniger intensiv, so dass der 
Geist, der vor der Erfahrung der reinen Formen zurückschreckt, 
dazu neigt, sich von den gedämpften Lichtstrahlen, die zu den 
verschiedenen Zuständen der Wiedergeburt in Samsara führen, 
angezogen zu fühlen. Auf diese Weise wird der verwirrte Geist zu 
samsarischer Wiedergeburt gezogen. 
Auf das Mandala der friedvollen Gottheiten folgt das Mandala der 
zornvollen Gottheiten. Wieder verursacht Unwissenheit, dass das 
Leuchten und die Macht dieser Formen, die spontane 



-67- 

Äusserungen der eigenen Natur des Geistes sind, als etwas 
Äusseres und Bedrohliches wahrgenommen werden. An diesem 
Punkt wird die Nachtoderfahrung furchterregend und 
erschreckend, anstatt zu einer Erfahrung der Einheit zwischen 
Wahrnehmendem und Wahrgenommenem. 
 

Die Möglichkeit der Erleuchtung im Bardo 

Der Zyklus der Lehren, der im Tibetischen als bardo thödröl [bar-
do thos-grol] bezeichnet wird, und die damit verbundenen 
Ermächtigungen sind verfasst, um den Praktizierenden zu helfen, 
den Segen zu erhalten und das Verständnis zu entwickeln, das 
ihnen in der Nachtoderfahrung helfen wird. Mit dieser 
Unterstützung werden die reinen Formen, wenn sie 
wahrgenommen werden, als das gesehen, was sie sind - 
Projektionen des Geistes, die essentiell mit ihm identisch und 
weder äusserlich noch bedrohlich sind. Befreiung entsteht in dem 
Augenblick des Nachtodzustandes, wenn das Bewusstsein 
erkennen kann, dass seine Erfahrungen nichts anderes als der 
Geist selbst sind. Die Lehren und die Ermächtigungen, die mit 
dem Zyklus des Bardo Thödröl verbunden sind, machen uns mit 
den Gottheiten und den Erklärungen bekannt und bereiten uns so 
auf das vor, was nach dem Tod geschieht. 
Die Möglichkeit der Erleuchtung im Nachtodzustand beruht auf 
drei Dingen. Das erste ist die grundlegend erleuchtete Natur des 
Geistes, der Samen der Buddhaschaft, ohne den nichts möglich 
wäre. Das zweite ist der Segen, der den reinen Formen der 
Gottheiten innewohnt. Das dritte ist die Verbindung, die wir mit 
diesen Gottheiten durch die Ermächtigungen hergestellt haben, 
und das sowohl intellektuelle wie intuitive Verständnis von dem, 
was tatsächlich geschieht. Wenn all diese drei Elemente 
zusammenkommen, besteht die Möglichkeit, im Augenblick der 
Konfrontation mit den Mandalas der Gottheiten Befreiung zu 
erlangen. Wenn diese Befreiung im Intervall zwischen dem 
Chönyi Bardo und dem Bardo des Werdens nicht zustande 
kommt, dann wirkt der Nutzen, die Ermächtigungen erhalten zu 
haben und die Belehrungen über die Natur der Nachtoderfahrung 



-68- 

zu verstehen, in der darauffolgenden Phase der 
Nachtoderfahrung, dem Bardo des Werdens. Das bedeutet, dass 
wir entweder eine positive Wiedergeburt im Kreislauf von 
Samsara erfahren, oder in einigen Fällen in dem, was wir 
Buddha-Felder nennen, wiedergeboren werden, ein grosser und 
sicherer Schritt zur letztendlichen Erleuchtung. 
 

Der Bardo des Werdens 

Die Erfahrung, den Mandalas der Gottheiten ins Angesicht zu 
sehen, ist nur von kurzer Dauer, und falls die Möglichkeit 
ungenutzt bleibt, tritt der Geist in den Bardo des Werdens ein. Die 
Situation hier entspricht ungefähr dem, was wir jetzt erfahren: 
Viele verschiedene Eindrücke entstehen ständig im Geist, und wir 
halten daran fest und nehmen sie als letztlich wirklich. Von 
diesem Halluzinationszustand wird traditionellerweise gesagt, 
dass er neunundvierzig Tage andauere, bis das Bewusstsein 
wieder physische Form als Embryo annimmt. Am Ende jeder 
Woche gibt es das Trauma der Erkenntnis, dass wir tot sind, und 
unser Geist taucht in einen weiteren Zustand der Bewusstlosigkeit 
wie derjenige unmittelbar nach dem Tod, doch nicht ganz so tief. 
Nach jeder dieser sehr kurzen Perioden der Bewusstlosigkeit 
kehrt das Bewusstsein zurück, und wiederum zeigen sich die 
Mandalas der Gottheiten, doch nun auf eine fragmentarische und 
flüchtige Weise. Die aufeinander folgenden Möglichkeiten, die 
durch diese Erscheinungen geboten werden, sind nicht so gross 
wie in der ersten Phase, aber die Möglichkeit der Befreiung 
wiederholt sich während der ganzen Nachtoderfahrung. 
 

Die Symbolik der Mandalas der Gottheiten 

Die Reinheit der Erleuchtung wird durch das Mandala der 
Gottheiten verkörpert. Zum Beispiel erkennen wir auf der reinen 
Ebene das, was wir normalerweise als die fünf Skandhas (die 
Aggregate des Geist-Körper-Komplexes) erfahren, als die 
Buddhas der fünf Familien. Die elementaren Eigenschaften des 
Geistes, die wir als die Elemente in unserem physischen Körper 



-69- 

und dem äusseren Universum erfahren, sind auf der reinen 
Ebene die fünf weiblichen Gefährtinnen der fünf Buddhas. Auf der 
gewöhnlichen Ebene erfahren wir acht Arten des verwirrten 
Bewusstseins, während diese auf der reinen Ebene acht 
männliche Bodhisattvas sind. Auf der unreinen Ebene sprechen 
wir von den acht Objekten dieser verschiedenen 
Bewusstseinsarten, und auf der reinen Ebene sprechen wir von 
den acht weiblichen Bodhisattvas. Jede dieser reinen Formen 
drückt eine erleuchtete Sichtweise eines Teils unserer unreinen 
Erfahrung aus. Es ist nicht nur möglich, die verschiedenen 
Aspekte unseres unreinen Bewusstseins mit den reinen Formen 
zu verbinden, sondern auch diese reinen Formen mit der Natur 
des Geistes selbst zu verknüpfen. 
Es gab und könnte immer noch viele Kommentare geben über die 
Beziehung zwischen diesen unterschiedlichen Ausdrucksebenen 
und unserer eigenen Erfahrung. Für unsere gegenwärtigen 
Absichten reicht es aus zu verstehen, dass die sechs Bardos, die 
wir kurz erläutert haben, die sechs Hauptphasen der Erfahrung 
jedes im Kreislauf der Wiedergeburten wandernden Wesens sind. 
In jedem davon ist die Praxis des Dharma von höchstmöglichem 
Wert, weil wir uns dadurch von Verwirrung, Verdunkelungen und 
negativen Gefühlen reinigen und ausserdem Bewusstheit und 
Verdienst weiterentwickeln können. 
 



-70- 

Fragen und Antworten 

FRAGE: Sind die Mandalas der friedvollen und zornvollen 
Gottheiten nicht mit einer bestimmten kulturellen Tradition 
verbunden? Wie werden sie von denen wahrgenommen, die in 
anderen Traditionen erzogen wurden? 
 
ANTWORT: Gemäss der Überlieferung dieser Lehren macht es 
nichts aus, ob Sie Buddhist sind oder nicht: Sie werden in jedem 
Fall die Erfahrung der zornvollen und friedvollen Gottheiten 
erleben. Der Vorteil, ein Buddhist zu sein oder diese besondere 
Herangehensweise praktiziert zu haben, liegt darin, dass Sie Ihre 
Erfahrung als das erkennen werden, was sie ist. Aber die 
Erfahrung ist grundlegend dieselbe, selbst für nicht menschliche 
Wesen. Jedes Wesen, das durch den Bardo geht, hat eine 
Wahrnehmung der Lichter, der konzentrierten Lichtsphären und 
der Mandalas, die darin erscheinen. Normalerweise jedoch gibt es 
kein Wiedererkennen und keinen Versuch des Erkennens, nur ein 
Gefühl, dass die Erfahrung furchterregend und erschreckend ist. 
Der Geist ist entsetzt und entzieht sich der Erfahrung. 
In den traditionellen Texten wird gesagt, dass sogar das 
Bewusstsein eines Insekts im Bardo-Zustand dieselbe Erfahrung 
macht. Alle Wesen in den sechs Daseinsbereichen haben das, 
was tathagathagarbha, Samen der Erleuchtung, genannt wird, 
grundlegende Bewusstheit der letztendlichen Natur des Geistes. 
Genau aus diesem entstehen die Bardo-Erfahrungen als 
natürliche Projektionen des Geistes, nicht aus etwas, das durch 
kulturelle Bedingungen geschaffen wurde. 
 
FRAGE: Der Geist wird traditionellerweise so beschrieben, dass 
er drei Aspekte hat. Sind die drei Elemente, die diesen Aspekten 
entsprechen, wichtiger als die verbleibenden zwei? 
 
ANTWORT: In der Darstellung des Geistes, in der er drei Aspekte 
hat -seine Essenz ist leer, seine Natur ist Klarheit und seine 
Manifestation ist ungehindert - betrachten wir die Leerheit und die 
Klarheit des Geistes als die Elemente von Raum und Feuer. Das 



-71- 

Element des Windes, die ständige Bewegung des Geistes, ist der 
dritte Aspekt, ungehinderte Manifestation. Nun ist das Element 
Erde die Funktion des Geistes als Ursprung und Grundlage aller 
Erfahrung, und das Element Wasser ist die Stetigkeit des Geistes. 
Diese zwei Funktionen (Stetigkeit und Grundlage) beziehen sich 
auf alle drei Aspekte. So ist der Geist essentiell leer (Raum), hat 
Klarheit (Feuer) und die Fähigkeit, sich ungehindert zu 
manifestieren (Wind), und in allen drei Aspekten findet sich 
Beständigkeit (Wasser) und die Fähigkeit, eine Grundlage zu 
geben (Erde). 
 
FRAGE: Ich habe gehört, dass der Körper für drei oder vier Tage 
nach dem Tod nicht gestört werden sollte. Im Westen ist es 
Brauch, den Körper sehr bald nach dem Tode einzubalsamieren. 
Wie wichtig ist es, dass der Körper ungestört bleibt, und für wie 
lange? 
 
ANTWORT: Allgemein gesprochen ist es gut, den Körper so 
lange wie möglich ungestört zu lassen. Aber unter vielen 
Umständen ist dies schwierig, weil wir einfach nicht die in den 
Bardo-Belehrungen widergespiegelte Einstellung dem Tod 
gegenüber haben. Sobald ein Mensch gestorben ist, fühlen wir, 
dass der Geist diesen Körper nicht länger braucht. Wir haben 
nicht die gleiche Art von Respekt vor dem Leichnam, den 
Buddhisten in Tibet haben. 
Aber es ist nicht leicht, diese Ideen zu erklären, und wenn Sie nur 
sagen, »bewegen oder berühren sie den Körper nicht«, ohne 
einen Grund zu nennen, könnten Sie die Leute einfach nur 
ärgerlich machen. Andererseits können Sie vielleicht einige dieser 
Vorstellungen erklären. Die Leute könnten zumindest die 
Wichtigkeit dessen, was Sie sagen, für Sie anerkennen, und, da 
sie ja ein gewisses Gefühl von Respekt gegenüber dem Leichnam 
haben, ihr Bestes tun, um ihn nicht zu stören. Es ist schwer zu 
sagen. Der allgemeine Grundsatz, einen Körper für eine kurze 
Zeit nach dem Tod nicht zu stören, sollte unterstützt werden. Das 
ist nutzbringend. 



 
Ein Mandala entsteht 

-72- 



Mandala 

 
 
Die dritte vorbereitende Übung der Kagyüpas, die Mandala-
Opferung, ist mit der Ansammlung von Verdienst und der 
Vertiefung der Bewusstheit verbunden. Sie gleicht anderen 
Gesten wie: Blumen, Räucherwerk oder Lampen als Opfergabe 
für die Drei Juwelen auf einen Schrein zu stellen. Ein Laie könnte 
einem Mönch oder einer Nonne eine Opfergabe bringen, um ihre 
Praxis zu unterstützen, oder ein Schüler könnte seinem Lama 
eine Opfergabe machen. Solche Opferungen sammeln für 
diejenigen, die sie machen, Verdienst an und helfen deshalb, ihr 
Verständnis und ihre Bewusstheit zu vertiefen. Die Praxis der 
Mandala-Opferung hingegen befasst sich mit nichts Geringerem 
als der Opferung des Universums. Der Aufbau der Meditation 
führt das ganze Universum vor, mit allem, was wert ist, geopfert 
zu werden, ob materiell oder vorgestellt, eingeschlossen zum 
Beispiel die physische Umgebung, deren natürliche Schönheit 
nicht hergestellt werden muss, sondern einfach da ist, um 
dargebracht zu werden. Die Mandala-Opferung fasst all diese 
Wahrnehmungen in eine einzige Meditation zusammen. Wenn 

-73- 



-74- 

dies mit einer Haltung des Vertrauens und der Hingabe getan 
wird, wird der Geist des Meditierenden äusserst kraftvoll, und das 
positive Potential und die Bewusstheit, die entstehen, sind nicht 
verschieden von denen, die aus der tatsächlichen Opferung des 
ganzen Universums an die Drei Juwelen entstehen könnten. 
Mandala ist ein Sanskritwort, das die Tibeter mit khyilkhor [khyil-
'khor] übersetzten, was Zentrum und Umkreis bedeutet. Im 
Mandala-Opfer bildet ein Zentrum mit seiner es einschliessenden 
Umgebung ein vollständiges System und stellt eine ideale 
Vorstellung des Universums dar. Seine Kosmologie basiert auf 
der Vorstellung des zentralen Berges Sumeru (rirab [ri-rab]), als 
der Achse des Universums, um den seine Kontinente, 
Gebirgszüge und so weiter konzentrisch angeordnet sind. 
Für den Vorgang der Opferung benutzen wir eine Metallplatte, auf 
der wir Körner, die vielleicht mit wertvollen Steinen vermischt sind, 
in einem symmetrischen Muster anhäufen. Dies wird benutzt, um 
den Geist auf die Meditation zu konzentrieren und eine Hilfe für 
die sehr umfassende Visualisation des Universums, das geopfert 
wird, anzubieten. 
 

Die Verschiedenheit der Kosmologie 

Diese symbolische Kosmologie stört viele Leute in der modernen 
Welt, weil sie annehmen, dass sie dem widerspreche, was wir mit 
unseren eigenen Sinnen und der Technik, die wir jetzt entwickelt 
haben, erfahren. Heutzutage haben wir die Vorstellung von einem 
Universum, das unser Sonnensystem und unsere eigene Welt als 
einen kugelförmigen Planeten, der sich um die Sonne dreht, 
umfasst. Die Leute haben Beweise dafür und sehen deshalb 
einen Widerspruch zwischen unserer gegenwärtigen 
Weltanschaung und der Welt, die in der Mandala-Opferung 
dargestellt wird. 
Buddhaschaft ist ein Zustand der Allwissenheit; aus dieser 
Allwissenheit heraus sprach der Buddha von dieser Kosmologie - 
aber nicht als der einzigen. Verschiedene Wesen erleben das 
Universum aufgrund ihrer verschiedenen karmischen Neigungen 
und unterschiedlichen Ebenen der Bewusstheit auf verschiedene 



-75- 

Weise. So werden in vielen Belehrungen des Buddha, besonders 
in dem sehr umfassenden avatamsakaSutra, verschiedene 
Kosmologien vorgestellt. Einige umfassen nur einen einzigen 
Kontinent. Andere, wie das Muster der Mandala-Opferung, haben 
eine Vielzahl von Welten. Andere beziehen Planetensysteme, 
sphärische Welten und so weiter mit ein. Jede dieser 
Kosmologien ist vollkommen gültig für die Wesen, deren 
karmische Projektionen sie dazu veranlassen, ihr Universum in 
dieser Weise zu erfahren. Es gibt eine gewisse Relativität in der 
Weise, wie man die Welt erfährt. 
Das bedeutet, dass all die möglichen Erfahrungen jedes Wesens 
in den sechs Daseinsbereichen, die die jeweilige 
Wahrnehmungsweise des Universums formen, auf die 
karmischen Neigungen und die Grade individueller Entwicklung 
gegründet sind. Deshalb ist auf einer relativen Ebene jede 
Kosmologie gültig. Auf einer letztendlichen Ebene ist keine 
Kosmologie absolut wahr. Sie kann nicht universell gültig sein, 
solange es Wesen in grundverschiedenen Situationen gibt. 
Heute sind ziemlich viele Leute hier. Angenommen, wir legten uns 
jetzt alle hin, um ein Schläfchen zu machen, und hätten Träume, 
und jemand würde nach dem Aufwachen sagen: »Mein Traum 
war der einzig wahre. All ihr anderen hattet falsche Träume.« Wie 
plausibel würden wir das finden? Wir haben alle unterschiedliche 
Wahrnehmungen, die auf unseren individuellen karmischen 
Neigungen beruhen. 
Um Verdienst anzusammeln und Bewusstheit zu entwickeln, ist 
es am wirksamsten das zu opfern, was am schönsten ist. Durch 
unsere dualistische Anhaftung fühlen wir uns von dem, was wir für 
gut, gesund oder schön halten, angezogen und von dem, was wir 
hässlich oder ekelhaft finden, abgestossen. Wenn wir auswählen, 
was wir opfern, sollten wir uns klar machen, dass wir diese 
dualistische Anhaftung haben, und nur das opfern, was uns 
gefällt. Von allen möglichen Kosmologien scheint das 
allerschönste, das als Meditationsobjekt erfreulichste, dieses 
Mandala-Muster des zentralen Berges mit den vier Kontinenten 
zu sein. Da wir ja nur das Beste darzubringen wünschen, 
verwenden wir dieses schöne Modell des Universums. 
 



-76- 

Reine Opfer darbringen 

In Indien, zur Zeit des Buddha, gab es ein altes Ehepaar, das 
sehr arm war und nur ein kleines Stückchen Land hatte, kaum 
genug zum Leben. Eines Tages erkannten sie, dass sie alt 
wurden und dem Tode näher und näher kamen. Sie fühlten, dass 
sie die kostbare Gelegenheit des Menschseins nutzen sollten, 
indem sie wenigstens eine Geste ausführten, die viel Verdienst 
ansammeln und ihre Bewusstheit entwickeln würde, bevor sie 
stürben. Sie berieten, welche besondere Handlung am 
angemessensten sei. Zufällig lebte Shariputra, einer der 
weisesten Schüler Buddhas, in der Nähe. Sie beschlossen, den 
ehrwürdigen Shariputra in ihr Haus einzuladen und ihm ein 
Mittagsmahl als Opfergabe darzubringen. 
Sie wollten dann in seiner Gegenwart Wunschgebete sprechen, 
um seinen Segen zu erhalten. 
Das alte Ehepaar traf seine Vorbereitungen, lud Shariputra ein, 
bot ihm ein Mahl an, sprach seine Gebete und erhielt seinen 
Segen. Danach gingen die Dinge fast genauso weiter wie bisher, 
nur als die Zeit des Reifens vorüber war und sie mit allen anderen 
hinausgingen, um ihren Reis zu ernten, da fanden sie, dass all die 
Körner auf ihrem kleinen Reisfeld gar kein Reis waren, sondern 
reines Gold. Bald sprach jedermann über das Feld mit dem 
goldenen Reis, und die Neuigkeit kam bald auch Ajatasatru zu 
Ohren, einem berühmten König des buddhistischen Indiens. Er 
sagte sich: »Das ist völlig unangemessen. Ich bin der König. Ich 
sollte über dieses Feld bestimmen.« Er befahl seinen Ministern, 
das Land des alten Paares zu konfiszieren und ihnen ein anderes 
Reisfeld gleicher Grösse anderswo zu geben. Seine Boten zogen 
sofort aus, fanden das alte Paar und brachten es zu einem 
anderen Stück Land. Aber als dies getan war, wurden die 
konfiszierten Goldkörner wieder zu Reis, und der Reis auf dem 
neuen Land des Paares wurde Gold. Nachricht davon erreichte 
den König, und er sagte: »Geht und macht es noch einmal. 
Nehmt den goldenen Reis.« 
Dies geschah siebenmal. Jedesmal, wenn die Boten dem alten 
Paar das Land wegnahmen und ihm ein anderes Stück gaben, 
geschah dieselbe Verwandlung; dem König blieb der Reis, und 



-77- 

das alte Paar hatte das Gold. 
Jetzt begannen sich die Leute darüber zu wundern, warum das 
geschah. Sie gingen zum Buddha und beschrieben die Situation. 
Der Buddha erklärte die karmische Verbindung zwischen der 
verdienstvollen Handlung und ihrem Ergebnis, das das alte Paar 
schon im selben Leben erfuhr. Das Ereignis wurde ein berühmtes 
Beispiel für die unfehlbare Natur des karmischen Prozesses. Es 
trug viel dazu bei, das Verständnis der Leute von Karma als 
Faktor in allem, was geschieht, zu fördern, und zeigte die 
Verbindung zwischen dem, was getan wird, und dem, was 
erfahren wird. 
Die Handlung des alten Paares war aus zwei Gründen äusserst 
verdienstvoll. Erstens war das Objekt ihrer Verehrung und 
Hingabe, Shariputra, ein äusserst reines und heiliges Wesen. 
Dies ist, was mit dem Ausdruck "Feld" bezeichnet wird. Wenn der 
Gegenstand unserer Hingabe und Opferungen, das Feld auf dem 
wir arbeiten, rein ist, ist es sehr segensreich. Der zweite Grund 
war die reine Motivation des Paares, als es aus Verehrung und 
Vertrauen diese Opferung machte. Die doppelte Reinheit des 
Feldes und der Motivation machte das Opfer kraftvoll, und so 
wurde viel Verdienst angesammelt. 
Im Falle der Mandala-Opferung werden die gleichen Elemente 
wirksam: Die Drei Juwelen, die vollkommen rein sind und 
unvorstellbaren Segen verkörpern, sind als Feld, als Gegenstand 
unserer Opferungen gewählt; hinzukommt unsere eigene reine 
Motivation beim Darbringen der Opferung, um Verdienst und 
vollkommene Bewusstheit zu entwickeln. Das Zusammentreffen 
eben dieser Umstände macht die Praxis so wirkungsvoll. 
Hinsichtlich des darin eingeschlossenen Verdienstes sagte der 
Buddha, dass der Wunsch, ein Mandala darzubringen 
(geschweige denn, es tatsächlich zu opfern) oder die in der Praxis 
gebrauchte Opferplatte herzustellen, richtig durchgeführt, ein 
positives Potential ansammle, das Herrschaft über die Welt gebe. 
Nun seid ihr alle intelligente Leute, und zweifellos sieht es für 
euch so aus, als ob zwischen der formalen Mandala-Opferung, 
Reis auf eine Platte zu häufen, und dem, was das alte Paar 
Shariputra dargebracht hatte - nahezu alles, was sie hatten - ein 
Unterschied bestünde. Tatsächlich mögt ihr einen grundlegenden 



-78- 

Unterschied zwischen diesen zwei Arten von Opferungen 
empfinden. Aber es gibt keinen. Es gibt tatsächlich eine grosse 
Ähnlichkeit zwischen ihnen, und die Verbindung ist unsere 
Motivation. 
 

Die Wichtigkeit der Motivation 

Zu Buddhas Lebzeiten lebte in Indien ein buddhistischer König, 
der plante, eine Zusammenkunft zu unterstützen, in der der 
Buddha und fünfhundert seiner Schüler, alle verwirklichte Arhats, 
drei Monate im Sommer-Retreat verbringen wollten. Der König 
stellte ihnen für ihren Aufenthalt einen Park zur Verfügung, 
ausserdem alle Nahrung und Kleidung, die sie brauchten. Als der 
Buddha kam, um in diesem Hain mit seinen Schülern zu wohnen, 
war es ihr täglicher Brauch, durch Handlungen erworbenes 
Verdienst dem Wohl aller Wesen zu widmen. Nach dem 
Mittagsmahl rezitierte der Buddha ein Gebet zu diesem Zweck: 
»Möge alle Tugend und das positive Potential, das vom König 
durch die Unterstützung dieses Sommer-Retreats erlangt wurde, 
von allen fühlenden Wesen geteilt werden.« 
Nun gab es eine alte Bettlerin, die in der Stadt lebte. Zwar litt sie 
unter äusserster Armut, doch geistig hatte sie eine gesunde 
Einstellung; als sie sah, wie der König dieses Retreat unterstützte, 
dachte sie bei sich selbst: »Wunderbar! Hier ist ein Mann, der 
aufgrund seiner vorherigen Ansammlung von Verdienst eine 
glückliche Wiedergeburt als mächtiger König erlangt hat. Jetzt 
nutzt er diese Gelegenheit, um dem Buddha und seinem Gefolge 
zu dienen. Er sorgt für eine ständige Ansammlung von Verdienst, 
Entwicklung von Erkenntnis und einen eindeutigen Fortschritt auf 
dem Weg zur Befreiung. Wie wundervoll ist dies!« Die alte 
Bettlerin war wahrlich dankbar und glücklich, den König sein 
vorzügliches Werk tun zu sehen. Sie empfand ein tiefes Gefühl 
der Freude darüber. 
Eines Tages nach dem Mittagsmahl wandte sich der Buddha an 
den König und sagte: »Eure Majestät, soll ich das Verdienst wie 
üblich verteilen, indem ich Euren Namen verwende, oder soll ich 
den Namen einer Person einsetzen, die mehr davon erworben hat 



-79- 

als Ihr?« Der König dachte bei sich: »Wovon spricht er? Es kann 
niemanden geben, der mehr Verdienst hat als ich.« Also sagt er: 
»Ehrwürdiger, wenn es tatsächlich eine Person mit mehr 
Verdienst gibt, dann bitte ich Euch unter allen Umständen, es in 
ihrem Namen zu teilen.« Also fuhr der Buddha fort und widmete 
das positive Potential, das von dieser alten Bettlerin angesammelt 
wurde, zum Nutzen aller fühlenden Wesen. Dies ging für einige 
Tage so weiter. Jeden Tag benutzte der Buddha den Namen der 
Bettlerin statt den des Königs, und der König wurde 
niedergeschlagen. 
Die Minister des Königs begannen nun zu beraten, wie sie ihn 
aufheitern könnten. Einer von ihnen, der sehr aufgeweckt und 
schlau war, heckte einen Plan aus. Er sorgte dafür, dass dem 
Buddha und seinen fünfhundert Schülern Nahrung dargebracht 
wurde, ein feines Festmahl von Früchten, das auf Platten 
gebracht werden sollte. Dann sagte er den Dienern, die die 
Früchte in den Schreinraum bringen sollten: »Schüttet das Essen 
auf den Boden, während ihrnoch ausserhalb des Schreines seid.« 
Als sie nun das Essen zum Tempel brachten, verstreuten sie es. 
Gerade wie heute gab es auch damals viele Bettler in Indien, und 
die Bettler eilten herbei, um etwas von dem Essen für sich selbst 
zu holen. Der Minister befahl den Dienern, die Bettler 
zurückzuschlagen; und indem er auf die alte Bettlerin zeigte, 
sagte er: »Seid besonders grob zu ihr.« Die Diener begannen die 
alte Frau zu schlagen und zu stossen, um sie von dem Essen 
fernzuhalten. Sie wurde so ärgerlich darüber, dass sie völlig ihr 
Gefühl der Mitfreude über des Königs Verdienst verlor: Ihre Wut 
zerstörte ihre positive Einstellung restlos. 
An diesem Tag, als der Buddha beim Mahl das Verdienst 
widmete, war der Name des Königs wieder in dem Gebet. 
Jetzt gab es viele unter den anwesenden Schülern, die dadurch 
sehr beunruhigt waren und eine Menge Bedenken hegten; sie 
konnten nicht verstehen, warum der Buddha zuerst den Namen 
des Königs durch den der alten Frau ersetzt hatte und dann 
später den Namen der alten Frau durch den des Königs. Sie 
fragten den Buddha und gaben ihm so Gelegenheit zu erklären, 
dass die Gegebenheiten nicht nur durch den karmischen Prozess 
geformt werden; sie zeigen auch die ausserordentliche 



Wichtigkeit unserer Einstellung. Tatsächlich ist unsere geistige 
Haltung der alles entscheidende Faktor in jeder Situation. 
 
 

 
 

Kalachakra-Sandmandala 

-80- 



Gelöbnisse 

 
 
Damit die Dharmapraxis wirklich wirksam ist, sind zwei Dinge 
nötig: Zuerst müssen Sie erkennen, dass die essentielle Natur 
von Samsara Leiden ist und, auf der Grundlage eines gründlichen 
Verständnisses dieses Leidens, wünschen, von dem 
unerleuchteten Dasein befreit zu werden. Zweitens müssen Sie 
zu einer Würdigung der Erleuchtung oder Buddhaschaft kommen 
und den Wunsch entwickeln, sie zu erlangen. Auf diese Weise 
treffen Sie eine Wahl zwischen Samsara, das sie zurückweisen, 
und Erleuchtung, die zu erreichen Sie sich entscheiden. 
Obwohl es widersprüchlich erscheinen mag: Um Dharma zu 
praktizieren, müssen wir tatsächlich genauso mit der Welt 
beschäftigt sein, wie wir es mit der Dharmapraxis sind - nicht in 
dem Sinn, dass wir in weltlichen Vorhaben und Plänen gefangen 
sind, um Geld zu machen, sondern indem wir darüber 
nachdenken, was es wirklich heisst, in dieser Welt zu leben. Wir 
sind z.B. menschliche Wesen und deshalb den für unsere 

-81- 



-82- 

Bedingungen charakteristischen Leiden unterworfen: Geburt, 
Alter, Krankheit und Tod. Wir gehören auch einem der sechs 
Bereiche der samsarischen Existenz an, die die Erfahrung jedes 
Wesens in dieser Welt miteinschliesst. Wir müssen wieder und 
wieder über die Leiden meditieren, die jeden dieser Zustände 
begleiten. Dies ist die Art von Beschäftigung mit der Welt, die für 
die Dharmapraxis wesentlich ist. 
 

Die drei Ebenen von Delöbnissen 

Diejenigen, die die Ordination (dompa [sdom-pa]) als Mönch oder 
Nonne nehmen, tun dies, weil sie verstehen, dass Verstrickung in 
die Welt beschwerlich und im wesentlichen fruchtlos ist. Sie 
nehmen die Ordination, um ihr Leben zu vereinfachen und sich 
selbst auf die Praxis auszurichten. Ordination ist äusserst wichtig, 
denn sie bildet das Gefäss für unsere Dharmapraxis. Wenn wir 
uns den Dharma als Nektar vorstellen, als köstliches Bier oder 
Schlagsahne, in eine Schale gefüllt, dann muss das Gefäss 
selbstverständlich rein und ohne undichte Stellen sein. Wenn 
nicht, wird alles, was auch immer hineingefüllt wird, verdorben 
oder vergeudet sein. 
Es gibt drei Ebenen, Gelöbnisse zu nehmen: die Hinayana- oder 
äussere Ebene; die Mahayana - oder innere Ebene; und die 
Vajrayana- oder geheime Ebene. Die oben erwähnte Ordination 
entspricht dem, was die Hinayana-Lehren pratimoksha nennen, 
die Gelöbnisse der individuellen Befreiung (sosor tharpä dompa 
[so-sor thar-pa'i sdom-pa]). Dies ist die äussere Ebene der 
Verpflichtung an die Praxis. Die innere Ebene entspricht dem 
Inhalt des Gefässes, dem Bodhisattva-Gelöbnis in der Mahayana 
-Tradition: Der Entwicklung von Mitgefühl für alle anderen Wesen 
und von tiefer gehendem Gewahrsein der Leerheit als 
letztendlicher Natur aller Erscheinungen. Die geheime Ebene ist 
die Vajrayana-Praxis - diese ist, wie wenn wir etwas zu der 
Flüssigkeit in dem Gefäss hinzufügen, um sie anzureichern und 
noch köstlicher zu machen, so wie wir vielleicht Milch, Zucker 
oder Salz in den Tee geben. 
Viele von uns haben einen gewissen Schritt getan, uns selbst den 



-83- 

Lehren zu verpflichten, sei es, dass sich dies in formaler 
Ordination widerspiegelt oder auch nicht. Wir haben vielleicht die 
Gelöbnisse eines Laien, einer Novizin oder eines Novizen, oder 
die einer voll ordinierten Nonne oder eines Mönchs. Viele von uns 
haben die Bodhisattva-Gelöbnisse genommen und all diejenigen, 
die mit dem Vajrayana-Weg verbunden sind, haben eine gewisse 
Verpflichtung gegenüber den tantrischen Gelöbnissen, samaya 
(damtsig [dam-tshig]). 
Oft versäumen wir es, den Gelöbnissen gemäss zu leben, die wir 
genommen haben; wenn wir nicht entsprechend gelebt haben, 
dann ist die Dorje Sempa-Meditation sehr nützlich. Es ist auch 
hilfreich, eine klare Vorstellung davon zu haben, wie schwierig die 
Gelöbnisse tatsächlich zu halten sind. Viele Menschen haben z.B. 
den Eindruck, dass die Mönchs- 
oder Nonnen-Gelöbnisse sehr schwierig zu wahren seien, 
wogegen die Bodhisattva-Gelübde leicht zu halten seien und die 
tantrischen Gelübde überhaupt keiner Anstrengung bedürften, als 
ob sich diese selbst bewahrten. Tatsächlich ist das Gegenteil der 
Fall. Wenn Sie nach Gelöbnissen suchen, die einfach zu halten 
sind, sind die bei weitem einfachsten die der Mönche und 
Nonnen. 
Der berühmte indische Lehrer Atisha, der die Lehren der drei 
yänas nach Tibet brachte, sagte einmal, dass er, als er mit der 
Praxis des Buddhismus begann, zuerst die Gelöbnisse eines 
Novizen und dann die der vollen Ordination nahm. Indem er sich 
peinlichst genau der unterschiedlichen Regeln monastischen 
Verhaltens bewusst war, war er in der Lage, diese Gelöbnisse 
ohne einen einzigen Verstoss zu bewahren. Später tat er den 
nächsten Schritt und nahm das Bodhisattva-Gelübde: Nur er sah, 
dass er es ziemlich häufig brach - mehrere Male am Tag ertappte 
er sich bei bestimmten Gedanken oder Handlungen, die dessen 
Geist entgegengesetzt waren. Aber er liess keine Stunde 
vergehen, ohne sich dies einzugestehen, es offen zu bekennen 
und seine Hingabe an das Bodhisattva-Gelöbnis wieder zu 
bekräftigen. 
Nachdem er dann die tantrischen Gelöbnisse genommen hatte, 
verglich er die Anzahl seiner Verstösse mit der Zahl der 
Staubteilchen, die sich während eines Sandsturms auf einem 



-84- 

polierten Metallteller ansammeln würden oder mit den 
Wassertropfen eines Platzregens. Seine Übertretungen 
wiederholten sich fortwährend. 
Als die Menschen Atishas Bericht hörten, fingen sie an sich zu 
sorgen: »Lama, du scheinst zu sagen, dass es keine Hoffnung 
gibt, Erleuchtung zu erlangen, wenn wir einmal mit der Vajrayana-
Praxis Legonnen haben, da wir unsere Gelöbnisse laufend 
brechen werden.« 
Atisha antwortete: »Nein, das ist überhaupt nicht der Fall. 
Tatsächlich haben wir durch den Segen des Buddha geeignete 
Mittel, um all unsere Unzulänglichkeiten und auch viele unserer 
sonstigen negativen und unheilvollen Eigenschaften zu reinigen.« 
Dann lehrte er die Dorje Sempa-Meditation und die damit 
verbundenen Visualisationen als einen äusserst wirksamen Weg, 
um nicht nur die Verstösse, sondern zugleich unseren gesamten 
Daseinsstrom zu reinigen. 
Wenn wir der Identität unseres Körpers, unserer Rede und 
unseres Geistes mit Körper, Rede und Geist des Yidams gewahr 
sind, dann sind alle tantrischen Gelöbnisse darin enthalten und 
erfüllt. Wenn Form reine Form und aller Klang in Wirklichkeit 
Mantra und der Geist in dem mit der Gottheit verbundenen 
Samadhi versunken ist, dann werden alle Gelübde vollkommen 
gehalten. 
Es ist nicht so, dass Sie Ordination nehmen müssen, um 
praktizieren zu können. Sie können ohne irgendeine formelle 
Verpflichtung Mitgefühl entwickeln, wirksam meditieren und 
Leerheit verwirklichen; aber ohne diese Verpflichtung werden 
Ihnen mit weit grösserer Wahrscheinlichkeit viele Hindernisse 
begegnen. Mit manchen Verpflichtungen, wie z.B. Ordination oder 
einer disziplinierten Lebensweise, besteht eine grössere Chance, 
dass Ihre Meditation wirksam und Sie in der Lage sein werden, 
sie ohne Auftreten vieler Hindernisse bis zur Vollendung 
durchzuführen. 
 

Die fünf grundlegenden Verpflichtungen 

Fünf Gelübde sind grundlegend für alle Mönche, Nonnen und 



-85- 

ordinierten Laien. Das erste von diesen ist das Gelöbnis, nicht zu 
töten. Wenn sie kein solches Gelöbnis haben, ist es schwieriger, 
sich vor der negativen Tat, Leben zu nehmen, zu bewahren. Die 
Handlung des Tötens erzeugt ein ungeheueres Hindernis und 
trägt zu einer höllischen Wiedergeburt in zukünftigen Leben bei. 
Selbst in diesem Leben können wir sehen, dass Menschen, die 
andere töten, geistiges und physisches Leiden auf sich laden - 
den Verlust von Besitz, gerichtliche Bestrafung, sogar die 
Todesstrafe. So hat es selbst auf dieser offensichtlichen Ebene 
grossen Nutzen, Leben nicht zu nehmen - Frieden des Geistes, 
Meidung von Verletzung oder des Verlustes von Wohlstand und 
Freiheit. Wenn Sie der Erhaltung des Lebens verpflichtet sind, 
vermeiden Sie all diese Gefahren. 
Das zweite Gelöbnis ist, nicht zu nehmen, was einem nicht 
gegeben wurde. In dem tibetischen Wort für Dieb, künma [rkun-
ma], kann die Silbe ma "niedrig" oder "verdorben" bedeuten. Dies 
besagt, dass Stehlen Ihr eigenes Dasein verdirbt und Sie immer 
ärmer macht; es hat eine degenerierende Wirkung auf Ihren 
Geist, Wohlstand und Ihre Lebensfreude. Je mehr Sie stehlen, 
desto mehr müssen Sie entbehren, was Sie zu erhalten trachten. 
In diesem Leben gibt es Strafen für Diebstahl: Geld-, 
Gefängnisstrafen und Leiden. Darüberhinaus trägt Stehlen dazu 
bei, dass Sie in der Zukunft Entbehrung und Armut sowie eine 
Wiedergeburt als hungriger Geist erfahren. Das Gelöbnis, nicht zu 
stehlen, hilft Ihnen, diese widrigen Situationen zu vermeiden. 
Das dritte Wurzelgelöbnis ist, nicht zu lügen. Jede Lüge, die Sie 
aussprechen, hat eine negative Wirkung auf Ihren Fortschritt zur 
Erleuchtung. 
Sie verschafft Ihnen auch den Ruf, niemals die Wahrheit zu 
sagen. Die eine verbale Handlung jedoch, die die Ordination 
vollständig zerstört, ist eine Lüge hinsichtlich Ihrer 
Vervollkommnung. Sie könnten sich vielleicht als jemand 
darstellen, der tiefe Verwirklichung erlangt hat, wenngleich dies 
nicht so ist, oder Sie geben umfassende und tiefe Belehrungen, 
als ob sie den Dharma verstanden hätten, obwohl dies nicht der 
Fall ist. Wesen auf diese Art zu verwirren, ist eine äusserst 
negative Handlung und die schlimmste Art der Lüge. Mit den 
Worten Buddhas ist diese Art von Lüge eine grössere negative 



-86- 

Handlung, als alle Wesen des Universums zu töten, denn Sie 
veranlassen die Wesen dazu, vom Weg zur Befreiung 
abzuweichen, führen sie zu niederen Daseinsbereichen, 
verlängern die Zeitspanne, die sie in Samsara verbringen und 
verzögern ihre Erleuchtung. Indem Sie hinsichtlich Ihrer 
Vervollkommnung lügen, begehen Sie eine schlimmere Tat, als 
wenn Sie einfach deren Leben nehmen. Das dritte Gelöbnis 
verpflichtet uns deshalb dazu, unwahre Rede so viel wie möglich 
zu vermeiden und insbesondere nicht bezüglich unserer 
Vervollkommnung zu lügen. 
In der Ordination eines Mönches, einer Nonne oder eines Laien, 
der das Zölibat auf sich nimmt, ist das vierte Gelöbnis, alle 
sexuellen Handlungen zu vermeiden. Die Menschen sind 
sexueller Aktivität sehr verhaftet und darum bemüht und 
empfinden sie als eine Art von Wonne. Dies mag auf einer 
relativen Ebene wahr sein, aber der letztendliche Zustand der 
Glückseligkeit, von beständigem und dauerhaftem Glück, liegt in 
unvergleichlicher Weise jenseits sexueller Erfahrung; und in 
einem gewissen Sinn hält Sie sexuelle Betätigung von dieser 
Verwirklichung ab. 
Die Vajrayana-Physiologie beschreibt die schöpferischen 
Energien des Körpers als weisses und rotes Thigle, die innig mit 
der Erfahrung des Orgasmus verknüpft sind. Wenn deren 
Potential während sexueller Betätigung verloren wird, verursacht 
dies einen Zustand des Unwohlseins oder der Unruhe in Körper 
und Geist, der uns daran hindert, einen beständigen Zustand der 
Glückseligkeit zu erlangen. 
Das Zölibat ist keine abnorme Verdrängung oder grosse Mühsal. 
Im Gegenteil, es trägt zur Erlangung von wahrem und 
dauerhaftem Glück bei. Der Buddha sagte, dass gewöhnliche 
Leute sexuelle Freude als den Gipfel menschlichen Glücks 
betrachten. Aber diese Art von Wonne erzeugt nur ein gewisses 
Gefühl von Unruhe und Unbehagen in Körper und Geist, da ''< sie 
niemals vollkommen sein kann. Dieser bedauernswerte Zustand 
ist wie der eines alten Hundes, der an einem Knochen nagt: Der 
Hund hat keine Zähne zum Kauen, und der harte Knochen 
zerschneidet sogar sein Zahnfleisch; aber er schmeckt das Blut 
und denkt: »Oh, der ist köstlich. Ich möchte noch mehr davon 



-87- 

essen.« So fährt er fort zu kauen und kauen und versteht nicht, 
dass der köstliche Geschmack von seinem eigenen Blut herrührt. 
Er nagt den Knochen mit blutendem Zahnfleisch und macht die 
Wunden tiefer und tiefer; schliesslich infizieren sie sich und 
wandeln sich in offene Geschwüre. Was der Hund als 
letztendliches Glück betrachtet, wird zu Schmerz. 
Im allgemeinen liegt das Problem sexueller Anhaftung nicht so 
sehr in der sexuellen Betätigung selbst, sondern in der Tatsache, 
dass sie zu anderen Dingen führt, die weit negativer sind. Wenn 
z.B. ein Mann und eine Frau sehr stark aneinander anhaften und 
wenn die Frau sich von einem anderen Mann angezogen fühlt, 
entstehen augenblicklich Eifersucht, Zorn und 
Zwangsvorstellungen im Geist ihres Liebhabers. Solange es 
Anhaftung gibt, sind solche Gefühle gegenwärtig, wie Diener, die 
einem Herrn folgen. Der Punkt ist, dass Begierde zu vielen 
Dingen führt, die ausgesprochen negativ und schädlich für Ihren 
religiösen Fortschritt sind. Das andere Problem liegt natürlich 
darin, dass Menschen, die sexuelle Beziehungen haben, sehr oft 
Kinder bekommen und sich dann vollkommen darin verwickelt 
finden, sie grosszuziehen, und viel weniger Zeit für Dharmapraxis 
übrigbleibt. Deshalb wird hinsichtlich des praktischen Ziels, sein 
Leben zu vereinfachen, eine Ordination mit Zölibat als wichtig für 
intensive Praxis angesehen. 
Allgemein sind unsere Gefühle so beschaffen: Je mehr wir ihnen 
freien Lauf lassen, umso mehr benötigen wir sie; je mehr 
Aufmerksamkeit wir ihnen schenken, desto unstillbarer werden 
sie. Es gibt jedoch eine Lösung: Wir können einfach unsere 
Anhaftung daran abschneiden und »Schluss« sagen. Wir sollten 
uns dem Gelöbnis des Zölibats mit der Einstellung nähern, dass 
sexuelle Betätigung nicht mehr länger ein Teil unseres Lebens ist. 
Es wird keine Schwierigkeiten geben, solange wir diese totale 
Verpflichtung haben. Aber solange wir den Gefühlen 
Aufmerksamkeit schenken und ihnen nachgeben, solange werden 
sie unaufhörlich fortfahren hervorzutreten. 
Nach der Ordination sollten Mönche, Nonnen und Laien mit 
Zölibat jegliche Art von Oberflächlichkeit vermeiden - Spiele, Kino, 
Fernsehen, Tanzen oder Singen. Wir mögen fragen: »Was ist 
schlecht daran? Worin liegt der Nutzen, dies aufzugeben?« 



-88- 

Zuallerst: Sie verschwenden eine gehörige Menge an Zeit und 
fördern verschiedene andere Aktivitäten, die von der Praxis 
ablenken. Zweitens tragen diese Beschäftigungen tatsächlich 
dazu bei, die Emotionen zu verstärken. Wenn wir z.B. Fernsehen 
anschauen, so praktizieren wir nicht Dharma. Weiterhin werden 
unsere emotionalen Reaktionen gewöhnlich durch das, was wir 
sehen, angeregt und angefeuert und arbeiten somit dem Zweck 
unserer Ordination entgegen. 
Das fünfte Gelöbnis betrifft den Gebrauch von Rauschmitteln, 
besonders von Alkohol, der die geistige Klarheit verhindert, die in 
der Meditation so wichtig ist, vor allem für jemanden, der 
Vajrayana praktiziert. In dieser Tradition wird gesagt, dass der 
Verlust an Klarheit aufgrund von Alkohol, wenn man mit 
tantrischer Praxis befasst ist, den Samen für eine Wiedergeburt in 
der Hölle sät. 
Alkohol wird oft als die Wurzel anderer Probleme angesehen. 
Eine traditionelle Geschichte erzählt von einem reinen und 
disziplinierten Mönch, der eines Tages ausging, um Nahrung zu 
erbitten. Er gelangte an die Tür eines Hauses, wo ihn eine Frau 
zum Mittagsmahl hereinbat. Sobald sie ihn im Haus hatte, 
verschloss sie die Tür und wies auf eine Ziege, die in der Ecke 
des Hauptraumes stand, und auf eine Flasche Alkohol auf dem 
Tisch. »Du kannst entweder die Ziege töten, mit mir schlafen oder 
diesen Alkohol trinken,« sagte sie. »Solange du nicht eines von 
diesen dreien gemacht hast, werde ich dich nicht mehr aus dem 
Haus lassen.« Der Mönch dachte sich: »Ich bin ein ordinierter 
Mönch. Ich kann nicht mit der Frau schlafen. Ich kann nicht ein 
Tier vorsätzlich töten, da ich Leben nicht nehmen darf. Ich sollte 
nicht trinken, aber es scheint die am wenigsten schädliche 
Handlung zu sein.« Mit den Worten, »ich trinke den Alkohol,« 
leerte er die Flasche. Er wurde ordentlich betrunken und in der 
Folge sexuell erregt, schlief mit der Frau, wurde hungrig und 
tötete die Ziege des Essens wegen. Auf diese Weise führt 
Trunkenheit zu vielen anderen Dingen, die negativer sein können, 
als die einfache Tatsache des Rausches selbst. 
Unausgesprochen werden im fünften Gelöbnis auch alle Arten 
von Drogen, wie z.B. Marihuana, abgelehnt. Der tatsächliche 
Wortlaut verbietet den Gebrauch von vergorenen und destillierten 



-89- 

Getränken und allem, was berauscht; es sollte völlig einleuchtend 
sein, dass Stoffe wie Marihuana den Geist berauschen. Manche 
Menschen denken, es erzeuge eine Art von Entzücken, und dies 
mag in einer äusserst engen und begrenzten Art wahr sein, aber 
im Grunde macht es die Menschen dumm und faul. Sie geben 
eine Menge Geld für nichts aus und schaffen wenig, weder in 
ihrer weltlichen Arbeit, noch in der Dharmapraxis. Schliesslich 
werden sie geistig sehr unglücklich und bekommen auch noch 
viele körperliche Probleme. Kurz gesagt, Marihuana raubt dem 
Geist die Klarheit, veranlasst ihn, sich zu verlieren und verwirrt zu 
werden - eine Situation, die äusserst schädlich ist für die 
Entwicklung von wirksamer Meditation. 
Auch Tabak hat eine überaus schädliche Wirkung auf Körper und 
Geist. Padmasambhava und viele der Nyingma tertöns [gter-ston], 
die seine verborgenen Lehren entdeckten, sagten einstimmig, 
dass Stoffe, die geraucht werden, zu niederen Wiedergeburten 
beitragen - sogar wenn der Rauch den Körper von jemandem 
berührt, der selbst nicht raucht. Wenn Sie also das Gelöbnis 
genommen haben, auf Rauschmittel zu verzichten, sollten Sie 
den Gebrauch von Alkohol, Tabak, Marihuana und allen Drogen 
unterlassen, die den Verstand trüben oder die Funktion von Geist 
und Körper auf andere Weise beeinträchtigen. Den Gebrauch von 
Rauschmitteln so viel wie möglich zu meiden, ist für jemanden, 
der keine formale Ordination hat, an sich schon ein Schritt 
vorwärts. In der Lage zu sein, ohne all diese Zerstreuungen 
auszukommen und unsere Anstrengungen auf Dharmapraxis zu 
konzentrieren, ist eine wunderbare Sache. In Buddhas Lehren 
finden wir zahlreiche Hinweise auf die Bedeutung moralischer 
Disziplin. »Sittlichkeit ist wie die Erde. Sie trägt alles, Beseeltes 
und Unbeseeltes. Sie ist die Grundlage aller positiven 
Eigenschaften.« Indem wir moralische Disziplin bewahren, sagt 
ein anderer Text, beschäftigen wir uns mit Studium und 
Kontemplation der Lehren, um in die wirksame Praxis der 
Meditation einzutreten. Eine gewisse Stufe der Disziplin ist 
absolut unentbehrlich, damit unsere Praxis wirksam wird. 
Dies bedeutet nicht, dass Menschen, denen ein hoher Grad an 
Disziplin mangelt, sich entmutigt fühlen oder denken sollten, »ich 
bin nutzlos, ich kann nichts machen, ohne Ordination brauche ich 



-90- 

keine Hoffnung zu haben.« Das ist nicht der Fall. Selbst für einen 
gewöhnlichen Menschen ohne formale Ordination ist es das 
allerwichtigste, mit dem Leben so feinfühlig wie irgend möglich 
umzugehen, so dass wir nicht viel Zorn, Aggression, Anhaftung 
oder Gier hervorrufen. Dies ist der springende Punkt. 
Für diejenigen, die Ordination genommen haben, liegt ein weiterer 
kritischer Punkt darin, sich vor Stolz zu bewahren. Ob er auf dem 
Status als Ordinierter oder auf Gelehrsamkeit und intellektuellem 
Verständnis beruht, Stolz ist der Absicht der Praxis 
entgegengerichtet und zerstört ihren Nutzen. Zu denken, »ich bin 
ein Mönch; ich bin etwas Besonderes, diese Menschen nicht; sie 
sind geringer als ich,« ist eine vollkommen dem Geist der 
Ordination entgegengesetzte Einstellung. Sie zerstört die 
Tugenden, die man andernfalls entwickeln würde, wenn man der 
ordinierten Lebensweise folgt. 
Wenn Sie ziemlich intelligent sind und Ihr Wissen Hochmut 
erzeugt, mögen Sie denken: »Ich bin höherstehend als diese 
Einfaltspinsel. Sie verstehen nicht so viel wie ich.« Solch 
intellektueller Stolz ist einem wahren Verständnis des Dharma 
entgegengerichtet und tatsächlich zerstört er viel von dem Nutzen 
der Praxis. Der Buddha verglich Stolz mit einem harten Fels, auf 
dem Wassertropfen keinen Eindruck hinterlassen. Diese Tropfen 
stellen die positiven Eigenschaften dar, die sich durch die Praxis 
entwickeln. Wenn sich Ihr Stolz bis zu diesem Ausmass verfestigt 
hat, dann gibt es keinen Weg für die positiven Eigenschaften, Sie 
zu durchdringen. Ungefähr das Gleiche passiert, wenn wir 
Dharma nur als einen intellektuellen Zeitvertreib betrachten. 
Wenn wir lediglich Informationen ansammeln, ohne zu 
praktizieren oder zu erfahren, was wir gelernt haben, so werden 
sich unser Vertrauen und Mitgefühl verringern. Wir werden dann 
den Lehren gegenüber sehr desinteressiert und denken: »Ich 
habe das schon früher gehört. Ich habe das schon verstanden.« 
Wenn wir in dieser gleichgültigen Einstellung verharren, gelangen 
wir in einen Zustand, in dem uns nicht mehr geholfen werden 
kann. Wir haben uns dann selbst von jeglicher Möglichkeit 
abgeschnitten, von unserer Dummheit befreit zu werden. Der 
Buddha sagte, dass selbst der grösste Übeltäter gerettet werden 
kann, aber einem Menschen, der teilnahmslos gegenüber dem 



-91- 

Dharma wurde, kann nicht geholfen werden, denn solch ein Geist 
ist den Lehren gegenüber versteinert und verschlossen. Auf der 
anderen Seite hat ein Bodhisattva ein vollständiges Verständnis 
aller Aspekte des Dharma erlangt, wie sie in den Sutras, im 
vinaya (Disziplin), im abhidharma usw. dargelegt sind. In allen 
Beschreibungen der Bodhisattvas gibt es nirgendwo einen 
Hinweis auf Stolz. Stolz und Verwirklichung schliessen sich 
gegenseitig aus. 
Wenn Gelegenheiten eintreten, Dharma zu praktizieren, sollten 
Sie wissen, dass diese aus früherem Verdienst erwachsen und 
dass sie Ihnen eine Möglichkeit bieten, weiterhin Verdienst 
anzusammeln, Bewusstheit zu entwickeln und folglich anderen 
Wesen zu helfen. Sie sollten ebenso verstehen, dass es aufgrund 
des Segens Ihres Lamas und der Drei Juwelen geschieht, wenn 
Sie solche Gelegenheiten haben. 
Der Mittelpunkt dieser Lehren ist, Menschen zu ermutigen, die in 
günstigen Situationen sind, und nicht, die zu entmutigen, welche 
es nicht sind. Es gibt keine Notwendigkeit zu denken: »Ich bin nur 
ein Laie, nur ein "Haushälter" (khyimpa [khyim-pa]). Ich habe 
keinerlei Gelöbnisse genommen, also kann ich nicht Erleuchtung 
erlangen. Ich bin hoffnungslos.« Der springende Punkt ist, 
ermutigt zu sein, sich auf das, was man hat, zu konzentrieren, 
denn zumindest haben sie den Samen zur Buddhaschaft. Sie 
haben eine kostbare menschliche Geburt, die Ihnen die 
Möglichkeit und die Musse liefert, dieses innere Potential 
vollständig zu realisieren. Sie sind den Lehren des Dharma 
begegnet und insbesondere den Vajrayana-Lehren, die Ihnen die 
Mittel geben, den erleuchteten Geisteszustand zu verwirklichen. 
Alles hängt davon ab zu verstehen, was Sie haben, den Segen 
der Situation zu erkennen und dann gewissenhaften, klugen 
Gebrauch davon zu machen. Dies ist der Weg, sich der 
Erleuchtung zu nähern. 
Besagt dies, dass es zwischen dem Ordinierten und dem 
Nichtordinierten keinen Unterschied gibt? Nein. Es gibt einen 
Unterschied, der auf die folgende Weise erklärt werden kann: 
Angenommen es gibt zwei genau gleiche Häuser, die mit genau 
den gleichen Schätzen gefüllt sind, ausser dass das eine eine 
einzige Tür hat, die fest verriegelt ist, und das andere viele Türen 



-92- 

hat, die alle weit geöffnet sind. Das Haus mit der einen, fest 
verriegelten Tür ist nur in geringer Gefahr vor Dieben, aber das 
Haus mit den vielen offenen Türen ist immer bedroht, seinen 
kostbaren Inhalt zu verlieren. Dies ist der Unterschied zwischen 
jemandem, der eine formelle Disziplin hat und dementsprechend 
lebt, und jemandem, der diese nicht hat. Die Bindung an die 
Disziplin durch die Ordination gibt die Mittel, sich vor Fehlern und 
dem Verlust des Nutzens der Dharmapraxis zu schützen. Ohne 
diese formelle Bindung muss man sehr gewissenhaft und klug 
sein, denn die Gefahr, dass Fehler vorkommen und der Gewinn 
verloren geht, ist ständig gegenwärtig. 
 



-93- 

Fragen und Antworten 

FRAGE: Manche Menschen sträuben sich dagegen, Gelöbnisse 
zu nehmen, da sie Angst davor haben, diese versehentlich zu 
brechen und dann in einer schlechteren Situation zu sein, als 
wenn sie die Gelöbnisse niemals genommen hätten. 
Beispielsweise mag eine Person unabsichtlich ein Insekt 
zertreten. 
 
ANTWORT: Jeder Akt des Tötens bricht das Gelöbnis, aber der 
einzige Akt des Tötens, der die Ordination zerstört, ist die 
vorsätzliche Ermordung eines Menschen. Selbst unabsichtliches 
Töten würde das Gelöbnis nicht vollständig brechen. Ausser Mord 
ist jeder andere Akt des Tötens, beabsichtigt oder nicht, eine 
Verletzung des Gelöbnisses. Töten ist in jedem Fall eine negative 
Handlung, ob Sie Gelöbnisse genommen haben oder nicht. Sie 
werden den Konsequenzen selbst von unabsichtlichem Töten 
nicht entgehen, und ein gewisses Element schlechten Karmas 
bleibt damit verknüpft. Der Zweck des Gelübdes liegt darin, eine 
eindeutige Verpflichtung einzugehen, Töten zu vermeiden. 
Vier zu berücksichtigende Faktoren bestimmen die Schwere jeder 
Handlung. Die Faktoren sind das Objekt der Handlung, der 
Vorsatz, die Handlung selbst und die Vervollständigung der 
Handlung. Im Falle des Tötens gibt es die Person, die getötet 
werden wird, den Vorsatz zu töten, die Handlung des Tötens und 
einen tatsächlichen Tod. Diese vier Elemente müssen vorhanden 
sein, damit das Gelöbnis vollständig gebrochen wird. Sind nur drei 
vorhanden, so ist die Handlung weniger schwerwiegend. Sind nur 
zwei oder eines vorhanden, verringern sich die Auswirkungen 
entsprechend. 
Im Falle des Tötens eines Insektes z.B. ist zuerst die 
Wahrnehmung des Objektes da, der Gedanke, »dort ist ein 
Insekt, ein lebendes Wesen; es hat Bewusstsein.« Das zweite ist 
die Absicht. Man denkt, »ich will es töten.« Die dritte Stufe ist, es 
tatsächlich zu töten. Und die vierte ist, dass das Insekt stirbt und 
man denkt, »ah, gut, es ist tot.« Dies vervollständigt die 
Handlung. Dieser Akt, Leben zu nehmen, ist schwerwiegend, 



-94- 

denn alle vier Elemente sind vorhanden; dies macht ihn zu einer 
bewussten und vollständig ausgeführten Handlung. 
FRAGE: Es gibt Menschen, die keine Gelöbnisse nehmen, sich 
jedoch in Einklang mit ihnen verhalten, und es gibt andere 
Menschen, die Gelöbnisse nehmen und sie halten. Gibt es da 
einen Unterschied? ANTWORT: Es gibt einen Unterschied: 
Jemand, der tatsächlich formelle Ordination genommen hat, 
sammelt mehr positives Potential an als jemand, der den Regeln 
ohne Gelöbnisse folgt. Denn der zweite hat dies mit einem 
bewussten Vorsatz und in der Gegenwart seines Lehrers und der 
Drei Juwelen getan. Dies fügt der Situation ein Element der 
Stärke bei, das äusserst wirksam sein kann. Der Unterschied ist 
der zwischen natürlicher Tugend und wohlüberlegter Tugend, die 
die bewusste Ausübung eines bestimmten Verhaltens 
miteinschliesst. Während die Tugend von jemandem ohne 
Ordination und jemandem mit Ordination - beide leben ein gutes 
Leben - mehr oder weniger dieselbe ist, ist das, was 
unterschiedlich zu sein scheint, das Ausmass an Kraft, an 
wirklicher Stabilität und an Stärke zu praktizieren. 
 
FRAGE: Wie können wir Disziplin entwickeln? 
 
ANTWORT: Um eine disziplinierte Lebensweise zu entwickeln, 
müssen Sie Ihre eigene Situation anschauen. Wenn Sie Mönch 
oder Nonne sind, ist diszipliniertes Verhalten klar definiert, für 
einen gewöhnlichen Menschen hingegen ist es nötig, einige 
Untersuchungen durchzuführen. Sie müssen die Art und Weise, 
wie sie leben, betrachten, und wenn Sie erkennen, dass gewisse 
Handlungen, wie z.B. Töten, negativ sind, wollen Sie diese nicht 
mehr länger tun. An diesem Punkt sind Sie Ihr eigener Zeuge: 
und sich einer bestimmten negativen Handlung wie Töten oder 
Stehlen zu enthalten ist von grossem Nutzen. Wenn Sie das 
Gefühl haben, nicht im Zölibat leben zu können, so können Sie 
zumindest in Ihrer Beziehung treu sein, den anderen Menschen 
nicht täuschen oder verletzen. Sie treffen Ihre eigenen 
Entscheidungen und sind Dir eigener Zeuge für diese Art von 
Bindung. Auf der anderen Seite hat jemand mit formaler 
Ordination die besten Zeugen - die Drei Juwelen und den Lama; 



-95- 

sie machen jede Handlung kraftvoller. 
 
FRAGE: Wenn ich ein Gelöbnis nehme, werde ich sehr nervös. 
Ich habe Angst, ich werde es brechen, und die Gegenwart von 
Zeugen macht die ganze Sache sogar noch nervenaufreibender. 
 
ANTWORT: Es ist nicht schlecht, nervös zu werden, denn dies 
bedeutet, Sie erkennen, dass Sie etwas Bedeutsames in 
Gegenwart eines wichtigen Zeugen unternehmen. Es liegt ein 
Gefühl von Kraft und Wirklichkeit in der Situation; es mag Sie 
erschrecken, aber es ist nicht schlecht. Es bedeutet, dass Sie 
vielleicht die Natur dessen, was vor sich geht, nicht gründlich 
verstanden haben, aber Sie haben zumindest eine gewisse 
Vorstellung von der Bedeutung der Verpflichtung. Wenn Sie 
indessen fühlen, dass es zu dieser Zeit abträglich wäre, nun eine 
formale Verpflichtung einzugehen, so bedeutet dies nicht, dass 
Ihre eigene persönliche Verpflichtung nicht gut genug wäre. 
Menschliche Wiedergeburt kommt zustande als Folge von 
Disziplin, und Disziplin besteht nicht nur in den Gelübden eines 
Mönches oder einer Nonne: Disziplin ist eine bestimmte 
Verpflichtung, ob durch Sie selbst oder durch formale Ordination, 
an eine Lebensweise, die bestimmte Arten von Handlungen 
anstrebt und andere meidet. Vielleicht wäre es für Sie unter den 
jetzigen Umständen besser, eine Selbst Verpflichtung an etwas, 
was Sie nervös macht, zu vermeiden. Ob es im Zusammenhang 
mit einer formalen Ordination steht oder nicht, ein Gelöbnis ist 
immer wirksam, und Ihre eigene persönliche Verpflichtung an 
Gelöbnisse wie nicht zu töten, zu lügen oder zu stehlen ist wichtig 
und sehr nützlich. 
 
FRAGE: Ich habe grösste Probleme mit Disziplin und einer 
geordneten Lebensweise. Ich fürchte mich vor den Methoden, die 
Sie beschreiben, denn ich weiss, Sie sind meiner eigenen Natur 
entgegengerichtet. Auf der anderen Seite, denke ich, bin ich der 
Lehre gegenüber aufrichtig offen. Wie kann ich der Lehre 
gegenüber weiterhin offen bleiben, selbst wenn mir die 
Vorstellung von Disziplin so unangenehm ist? 



-96- 

ANTWORT: Dies ist der Zweck der vier Betrachtungen, die den 
Geist zur Dharmapraxis hinwenden: Sie erzeugen von selbst 
Verpflichtung. Anstatt zu versuchen, die Verpflichtung zu 
erzwingen, meditieren Sie einfach in solch einer Weise, dass die 
Verpflichtung zur einzigen Möglichkeit wird, die Ihnen offensteht. 
Wie anders könnten wir uns in der gegebenen Situation verhalten, 
als diese Verpflichtung zu haben? Wenn man die Dinge klar 
gesehen hat, kommt es dazu, dass sich die Verpflichtung aus sich 
selbst heraus entwickelt. Vielleicht wird eine Geschichte diesen 
Punkt illustrieren. 
Zur Zeit des Buddha Shäkyamuni gab es einen jungen Mann, der 
einer der Vettern des Buddha war. Sein Name war Chungawo 
[gcung-dga-bo]. Chungawo war mit einer sehr schönen Frau 
verheiratet. Sie waren äusserst glücklich zusammen, doch hingen 
sie zu sehr aneinander. Sie konnten es einfach nicht ertragen, 
ohne die Gegenwart des anderen zu sein: Wo sie auch hingingen 
und was sie auch taten, sie waren immer zusammen. Eines 
Tages sah Buddha, dass sein Vetter reif für Unterweisung war. Er 
ging wie gewöhnlich auf seinen Bettelgang. Seine Bettelschale 
haltend wartete er auf der Strasse vor dem Tor des Hauses 
seines Vetters, um irgend etwas, was ihm dargebracht würde, zu 
empfangen. 
Chungawo hatte grossen Glauben, und als er den Buddha dort 
stehen sah, sagte er zu seiner Frau, trotz seiner äussersten 
Anhaftung an sie: »Ich muss gehen und dem Buddha eine 
Opfergabe darbringen.« 
Als er aus der Tür ging, griff seine Frau hastig nach ihm und 
sagte: »Wohin gehst du? Verlasse mich nicht.« Er antwortete: 
»Nein, ich gehe nur bis zum Ende der Strasse. Der Buddha ist 
dort. Ich gehe, um ihm etwas Essen zu opfern, und komme gleich 
zurück.« Zögernd stimmte sie zu, nahm jedoch einen Teil vom 
Saum ihres Kleides, leckte daran und sagte: »Ich möchte, dass 
du zurück bist, bevor dies trocken ist.« 
Chungawo antwortete »ja« und ging hinaus, um seine Opfergabe 
zu überreichen. Nachdem er Buddhas Schale gefüllt hatte, reichte 
der Buddha ihm diese zurück und sagte, »hier, trage du sie,« und 
er begann, langsam den Weg hinunterzugehen. Chungawo war 
für einen Augenblick hin- und hergerissen, denn er sehnte sich 



-97- 

danach, zu seiner Frau zurückzukommen, aber er konnte einfach 
die Anweisung von jemandem wie dem Buddha nicht ignorieren, 
und so machte er sich auf, ihm zu folgen. Der Buddha führte ihn 
entlang einer Strasse aufwärts in den Wald zu dem Platz, an dem 
er lebte - eine kleine Einsiedelei mit einem Schrein. Auf dem 
ganzen Weg konnte Chungawo an nichts anderes als seine Frau 
denken, doch er war sich seiner Verpflichtung bewusst, Buddhas 
Schale zu tragen und sie ihm wenigstens zu überreichen, bevor er 
zurückeilen konnte. 
Als sie an der Einsiedelei ankamen, sagte der Buddha: »Stelle die 
Schale hier ab. Ich gehe für eine Weile weg. Bleibe du hier, 
solange ich fort bin, und vielleicht machst du ein wenig sauber. Es 
ist staubig, und hier ist ein Besen.« Chungawo war in einer 
verzwickten Lage; eine lange Zeit war schon vergangen, es wurde 
später und später, und er wollte nichts anderes, als zurück bei 
seiner Frau sein. Aber wieder spürte er eine gewisse 
Verpflichtung dem Buddha gegenüber und so begann er, so 
schnell zu fegen, wie es ihm nur möglich war, um all den Schmutz 
aus der Tür herauszubekommen, so dass er die Strasse hinab zu 
seiner Frau rennen konnte. Aber je schneller er kehrte, um so 
schmutziger schienen die Dinge zu werden. Sobald er dachte, er 
hätte alles gereinigt, und sich umschaute, fand er mehr Dreck und 
Staub auf dem Boden als je zuvor. So begann er wieder zu 
kehren, und wieder nahm der Dreck zu. Dies geschah mehrere 
Male, und schliesslich gab er auf, warf den Besen weg und 
verliess die Einsiedelei. 
Es gab zwei Wege, die von der Einsiedelei ins Dorf hinab führten. 
Einer war der breite Hauptweg, den er mit dem Buddha 
hochgegangen war, und der andere war ein überwachsener 
Seitenweg, der sich den Berg hinabwand. Chungawo dachte: »Ich 
nehme den Seitenweg. Ich möchte nicht auf irgendjemanden 
stossen und will so schnell wie möglich zu Hause sein.« Aber als 
er diesen Pfad hinabging, wen anders sollte er auf sich 
zukommen sehen als den Buddha. Erdachte, »er darf mich hier 
nicht sehen,« und duckte sich unter einen nahestehenden 
Strauch. Die Äste dieses Busches hingen an der dem Weg 
zugewandten Seite herab und formten eine Art kleine Höhle, in 
die Chungawo kroch, hoffend, Buddhas Blick zu entgehen. Aber 



-98- 

als der Buddha den Pfad hochkam, erhoben sich die Äste ganz 
einfach, und da war Chungawo, niedergeduckt auf dem Boden. 
Der Buddha sagte: »Was machst du hier? Komm mit mir.« Er 
nahm ihn mit zurück auf den Berg, und wiederum fand sich 
Chungawo von seiner Frau weg- und zur Einsiedelei hingeführt. 
Dies ging tagelang weiter, da der Buddha fortwährend Wege fand, 
ihn davon abzuhalten heimzukehren. Endlich kam ein Punkt, an 
dem Chungawo darauf bestand, dass er einfach nicht mehr länger 
bleiben könne. So sagte der Buddha: »Gut, in Ordnung, aber lass 
mich dir noch, bevor du gehst, etwas zeigen. Halte dich an meiner 
Robe fest.« Chungawo hatte keine andere Wahl, als Buddhas 
Robe zu ergreifen. Mit einem Mal flog er durch den Himmel und 
fand sich dann selbst auf der Spitze eines hohen Berges, von 
dem aus er einen prächtigen Blick in alle Richtungen hatte. 
Während er und der Buddha die Landschaft genossen, näherte 
sich ihnen eine sehr gebrechliche, schrumpelige alte Frau. Der 
Buddha lenkte Chungawos Aufmerksamkeit auf sie und fragte: 
»Wer ist schöner, deine oder diese alte Frau?« Chungawo rief 
aus: »Was meinst du? Meine Frau ist hundert, nein, tausendmal 
schöner als diese alte Frau.« Der Buddha sagte nur: »Lass uns in 
die Götterwelt gehen. Halte meine Robe fest.« 
Chungawo tat so und fand sich sofort in der Götterwelt - eine 
herrliche Umgebung himmlischer Paläste, mit Göttern und 
Göttinnen, die sich an sinnlichem Zeitvertreib erfreuten. Alles war 
so entzückend, dass Chungawo von Gedanken an seine Frau 
völlig abgelenkt war. Nachdem er ihm schliesslich den 
Götterbereich gezeigt hatte, führte Buddha Chungawo in einen 
Palast, der von fünfhundert wunderschönen Göttinnen bewohnt 
wurde und in dem ein zentraler Thron unbesetzt war. Dann sagte 
der Buddha zu Chungawo: »Wer ist schöner, deine Frau oder 
diese Göttinnen?« Chungawo antwortete: »Diese Göttinnen sind 
tausendmal schöner als meine Frau.« Und der Buddha sagte: 
»Finde heraus, was hier vorgeht.« Chungawo näherte sich einer 
der Göttinnen und fragte: »Warum sitzt niemand auf dem 
zentralen Thron?« Sie antwortete: »Es gibt jetzt gerade 
niemanden, der ihn innehat. Ein Mensch namens Chungawo 
denkt darüber nach, Ordination zu nehmen. Er wird ein Mönch 
werden und den Dharma sehr eifrig praktizieren. Die Tugend, die 



-99- 

er ansammelt, wird ihm eine Wiedergeburt in diesem 
Götterbereich eintragen. Dies ist der Sitz, den er einnehmen 
wird.« 
So schnell er konnte, ging Chungawo zum Buddha zurück und 
sagte: »Könnte ich jetzt Ordination erhalten?« Der Buddha 
antwortete: »Das wäre schön.« Sie kehrten in den menschlichen 
Bereich zurück, und der Buddha verlieh Chungawo die Gelübde 
eines voll ordinierten Mönches, der ein Mitglied der 
buddhistischen Gemeinschaft wurde und fleissig zu praktizieren 
begann. 
Eines Tages rief der Buddha all seine Mönche zusammen und 
sagte: »All meine Schüler sind sehr gute Mönche. Ihr widmet 
euch alle dem Erlangen der vollkommenen Erleuchtung zum Wohl 
aller Lebewesen. Ausser einem, Chungawo - der einzige Grund, 
weshalb er seine Gelöbnisse hält, ist, um Wiedergeburt im 
Götterbereich zu erlangen, wo er weltliche Freuden geniessen 
will. Ihr solltet nichts mit ihm zu tun haben. Ich möchte nicht, dass 
ihr mit ihm redet oder einen Platz mit ihm teilt. Ignoriert ihn völlig.« 
Nun tat Chungawo sein bestes, um ein sehr reiner, disziplinierter 
Mönch, ein guter Schüler des Buddha zu sein. Seine Erinnerung 
an die Göttinnen hatte ihn seine Frau vollständig vergessen 
lassen, und sehr fleissig versuchte er, seine Gelöbnisse zu halten, 
so gut er konnte. Nun bemerkte er, dass er ausgestossen war. 
Niemand wollte mit ihm reden. Sobald er etwas sagte, drehten die 
Leute ihm den Rücken zu und gingen davon. Sie wollten weder 
bei ihm sitzen noch mit ihm essen, und er wurde äusserst 
bedrückt. Schliesslich ging er zum Buddha und fragte: »Was gibt 
es an mir auszusetzen? Warum ignoriert mich jeder?« 
Der Buddha sagte: »Mach dir keine Sorgen, lass uns jetzt die 
Höllenbereiche besuchen. Halte dich an meiner Robe fest.« 
Chungawo tat so, und unverzüglich kamen sie an. Der Buddha 
zeigte ihm eine der Höllen, in der sie sahen, wie die Wesen 
verbrannt, gekocht, in Hälften zersägt wurden oder andere 
Qualen als Folge früheren Karmas durchmachten, und dann 
gelangten sie an einen gewaltigen Tiegel mit geschmolzenem 
Metall. Teuflisch blickende Wesen rührten in dem Tiegel, obwohl 
tatsächlich niemand darin war. So ging Chungawo zu einem von 
ihnen und fragte: »Warum sind Wesen in all den anderen Tiegeln, 



-100- 

aber dieser hier ist leer?« Und der Teufel antwortete: »Es gibt 
einen Mönch mit Namen Chungawo, der denkt, er halte die 
Disziplin sehr rein. Dies wird ihm eine Wiedergeburt in den 
Götterbereichen einbringen, aber wenn sein Verdienst einst 
erschöpft ist, wird er hier zu Hause sein.« Chungawo erschrak 
zutiefst, und der Buddha nahm ihn zurück in die Menschenwelt. 
An diesem Punkt verstand Chungawo, dass jegliche 
Beschäftigung mit der Welt zwecklos ist und dass er wirklich völlig 
darauf konzentriert sein sollte, Erleuchtung zu erreichen. Er wurde 
ein ausgezeichneter Meditierender, der wegen seiner Fähigkeit 
bekannt wurde, sich selbst vollkommen in Meditation zu 
versenken, seinen Geist einsgerichtet ohne jegliche 
Sinnesablenkung ruhen zu lassen. 
Der springende Punkt der Geschichte ist, dass man durch das 
Verständnis von Tod und Vergänglichkeit, der Leiden von 
Samsara und des karmischen Prozesses spontan eine 
Verpflichtung zu reiner Dharmapraxis entdeckt. 
Ordination, die hilft, bestimmte Handlungen, die für einen selbst 
und andere schädlich sind, abzuschneiden, ist eine Art, mit den 
Gefühlen umzugehen, und eine sehr wirksame. Aber nicht jeder 
muss Ordination nehmen; es ist für die meisten Menschen in der 
Tat sehr schwierig, sich etwas so Drastischem wie der 
monastischen Ordination zu verpflichten, wo man seine Familie 
verlässt usw. und ein Mönch oder eine Nonne wird. Für die 
meisten Menschen ist es nicht möglich oder durchführbar, und sie 
sollten nicht empfinden, dass Ordination absolut notwendig ist: Es 
gibt andere Möglichkeiten, mit den Emotionen umzugehen. Dank 
der Güte und dem Segen des Buddha haben wir Belehrungen 
hinsichtlich Bodhicitta, Liebe und Mitgefühl für alle anderen 
Wesen. Es gibt auch Wege, die Gefühle geschickt umzuwandeln, 
ohne sie abschneiden oder unterdrücken zu müssen. So muss 
man Beziehungen zu Familie und Freunden nicht lösen. 
Die letzten Worte, die der Buddha sprach, bevor er ins Nirvana 
einging, waren: »Ich habe euch den Weg zur Befreiung gezeigt. 
Sie tatsächlich zu erreichen, liegt bei euch selbst.« Der Lehrer 
kann den Weg zur Befreiung zeigen, aber erleben müssen wir sie 
selbst. Der Weg des Bodhicitta steht uns allen offen. 



FRAGE: Wie geht das Verdienst tugendhafter Handlung verloren? 
 
ANTWORT: Die Ursachen, das Verdienst und den Nutzen 
unserer Praxis zu verlieren, fallen in drei Hauptgruppen. Die erste 
ist Stolz über das, was wir erreicht haben. Es ist schädlich zu 
denken: »Ich bin ein wunderbarer Mensch, da ich so tugendhaft 
bin und dieses Verdienst angesammelt habe. Ich muss etwas 
ganz Besonderes sein.« Eine zweite Art, die Wirksamkeit des 
Verdienstes zu schmälern, betrifft Bedauern, z.B. einem Akt der 
Grosszügigkeit den Gedanken folgen zu lassen: »Oh, ich hätte 
das nicht alles hergeben sollen, das war dumm.« Die dritte Art 
beruht auf Ärger. Sehr starke böswillige Gefühle entstehen zu 
lassen zerstört oder schmälert das positive Potential guter 
Handlungen. Wir bewahren uns vor diesem Verlust, indem wir es 
teilen. Solange das Verdienst unser eigenes bleibt kann es 
zerstört werden. Wenn wir es jedoch einmal aufrichtig und ohne 
Anhaftung mit jedem geteilt haben, kann es selbst auf diese drei 
Arten nicht mehr beeinträchtigt werden. Durch die einfache 
Handlung des Teilens sichern wir uns gegen all diese negativen 
Gefühle. 
 

 

-101- 



Frauen, Siddhi, Dharma 

 
 
Frauen und Männer, Kinder und Erwachsene, alle teilen, bis zu 
einem gewissen Grad die günstigen Gelegenheiten und 
Freiheiten unseres menschlichen Zustandes (siehe Glossar: 
"kostbare menschliche Geburt"). Hingegen fehlen den Tieren und 
den Wesen in anderen Daseinszuständen diese Gelegenheiten 
und Freiheiten. Der Unterschied zwischen Mensch und Tier - 
wilden Raubtieren in den Urwäldern, Lebewesen der Tiefsee oder 
Insekten - ergibt sich genau aus dieser Möglichkeit, den Dharma 
zu praktizieren. 
Selbst innerhalb der menschlichen Geburten ist die Spannweite 
unserer Fähigkeiten, diese Gelegenheit zu erkennen und zu 
nutzen, enorm. Die allerbeste Art einer menschlichen Geburt wird 
kostbar genannt; mit ihr kann ein Mensch einen bedeutungsvollen 
Gebrauch von seinem Leben machen. Dies hat nichts mit der 
sozialen Stellung oder unseren üblichen Arten der Beurteilung 
von Leuten zu tun; es macht z.B. sicherlich keinen Unterschied, 

-102- 



-103- 

ob man eine Frau oder ein Mann ist: Die einzige Frage ist, ob 
man die Vorteile einer menschlichen Wiedergeburt richtig würdigt 
und gebraucht oder nicht. 
Dessen ungeachtet, ob Sie ein Mann oder eine Frau sind, ohne 
Rücksicht darauf, wie Ihre besondere Situation in diesem Leben 
ist - wenn Sie Glauben, Vertrauen und Sorgfalt haben, wenn Sie 
voller Mitgefühl und Weisheit sind, so können Sie erleuchtet 
werden. Sind Sie lediglich gefangen in Ihrer gefühlsmässigen 
Verwirrung und gestatten Sie dieser weiterhin, Ihr Leben zu 
bestimmen, dann wird es - egal ob Sie ein Mann oder eine Frau 
sind - schwierig sein, Erleuchtung zu erlangen. Wenn Sie jedoch 
die notwendigen Eigenschaften für die Dharmapraxis haben, dann 
spielt es überhaupt keine Rolle, was für einen Körper Sie haben. 
 

Die letztendliche Natur des Geistes ist weder 
männlich noch weiblich 

Die Ursache für diese völlige Gleichheit der Möglichkeiten liegt in 
der Natur des Geistes selbst, die weder männlich noch weiblich 
ist. Es gibt nichts dergleichen wie, dass die wahre Natur des 
Geistes bei einem Menschen besser ist als bei irgendeinem 
anderen; auf der letztendlichen Ebene zeigt die leere, klare und 
ungehinderte Natur des Geistes keine begrenzenden Qualitäten 
wie weiblich oder männlich, besser oder schlechter. Auf der 
weltlichen Ebene gibt es natürlich Situationen, in denen der Geist 
eines Menschen mehr Verdunkelungen erleidet als der eines 
anderen. Dies hat mehr mit Karma zu tun als mit Geschlecht oder 
sozialer Stellung. Selbst bezogen auf die verschiedenen Bereiche 
der Wiedergeburt gibt es keinen letztendlichen Unterschied 
zwischen einem Geist und einem anderen. Die tiefen Lehren des 
Buddhadharma bieten uns Wege, die Verdunkelungen zu tilgen 
und eine direkte Erfahrung des Geistes zu erlangen. 
Auf der relativen Ebene jedoch gibt es Unterschiede, etwa in der 
Art, wie die physische Verkörperung auf der subtilen Ebene der 
Energiekanäle und der Energiezentren aufgebaut ist. Gemäss 
den tantrischen Lehren besteht ein ganz feiner Unterschied 
zwischen der Art, wie sich ein Geist in einem männlichen Körper 



-104- 

inkarniert, und der Art, wie er sich in einem weiblichen Körper 
inkarniert. Im psychophysischen Aufbau eines Mannes liegt mehr 
Kraft, mehr konzentrierte und direkte Energie, während es in dem 
einer Frau mehr Weite gibt, was Weisheit bedeutet. Diese 
relativen Unterschiede sollten immer im Zusammenhang mit der 
letztendlichen Natur des Geistes verstanden werden. 
Wenn Frauen im Studieren und Praktizieren von Buddhas Lehren 
verstehen, was gesagt wird, werden sie Erleuchtung erlangen. 
Wenn Männer es verstehen, werden sie Erleuchtung erlangen. 
In der Vajrayana-Tradition verkörpern die Leben der Mahasiddhas 
des buddhistischen Indiens Vorbilder der Dharmapraxis. Unter 
diesen sind Männer wie Tilopa und Naropa und Frauen wie 
Sukhasiddhi und Niguma, deren Erleuchtung zustande kam, weil 
sie den bestmöglichen Gebrauch von ihrer menschlichen Geburt 
machten, nicht weil sie eine besondere Art von Körper hatten. 
 

Tara, die Schützerin 

Ein grosser Bodhisattva ist jedoch immer mit einer weiblichen 
Form verknüpft. Dies ist Tara, die Befreierin. Über ihren Ursprung 
wird folgende Geschichte erzählt. 
Vor Millionen von Jahren gab es ein Universum, in dem eine 
Prinzessin lebte, eine junge Frau, die die Tochter des Königs 
dieser Welt war. Ihr Name war Yeshe Dawa [ye-shes zla-ba], was 
"Mond ursprünglicher Bewusstheit" bedeutet. Und zu dieser Zeit 
lebte in jener Welt ein Buddha mit Namen Dönyö Drubpa [don-
yod grub-pa]. Die Prinzessin entwickelte grosses Vertrauen in 
diesen Buddha und erhielt Belehrungen von ihm. Insbesondere 
erhielt sie Belehrungen über das Erzeugen von Bodhicitta, dem 
mitfühlenden Bemühen um alle anderen Wesen. Das besondere 
Gelübde, das die Prinzessin gab, war, dass sie bis zu ihrer 
Erleuchtung fortfahren wolle, sich als Frau zu inkarnieren, dass 
sie immer einen weiblichen Körper annehmen wolle, um den 
Wesen durch ihre Buddha-Aktivität zu nützen. Nachdem sie 
dieses anfängliche Gelübde abgelegt hatte, verstärkte sie durch 
Ausübung von Bodhicitta die Schutzkraft dieser Verpflichtung 
ausserordentlich. Alle Hindernisse überwindend arbeitete sie 



-105- 

mutig daran, Verdienst anzusammeln, ihre Bewusstheit zu 
vertiefen und den fühlenden Wesen möglichst wirkungsvoll dabei 
zu helfen, sich aus ihrer Verwirrung zu befreien. 
Als Buddha das Wurzeltantra lehrte, das mit Tara verknüpft ist, 
rühmte er diese grosse Bodhisattva: »Tara ist die, welche die 
Wesen schützt und von allen möglichen Ängsten und Leiden 
befreit, denen sie begegnen können. Tara ist die, welche die Tore 
zu den niederen Daseinsbereichen schliesst. Tara ist die, welche 
sie auf den Pfad zu höheren Seinszuständen führt.« Mit diesen 
Worten lobte Buddha die Eigenschaft von Tara, uns Schutz und 
Befreiung von all den Ängsten zu gewähren, die Teil der 
menschlichen Seinsbedingung sind. 
Eine andere Betrachtungsweise von Tara besteht darin, sie als 
eine Emanation von Chenresig, dem Bodhisattva des Mitgefühls, 
anzusehen. Zu einer Zeit, als Chenresig die Leiden all der Wesen 
überall in der Welt sah, war er so bewegt, dass er zwei Tränen 
vergoss; die Träne, die aus seinem rechten Auge floss, wandelte 
sich in die grüne Form der Bodhisattva Tara, und die Träne aus 
dem linken Auge wurde die weisse Form. 
 

Machig Drubpä Gyälmo und Tipupa 

Amitayus ist der Buddha der Unsterblichkeit. Eine grosse 
Vollendete (Siddha), berühmt wegen ihrer Amitayus-Praxis, war 
eine Frau mit Namen Machig Drubpä Gyälmo [ma-gcig grub-pa'i 
rgyal-mo]. Sie meditierte auf diese Gottheit und erlangte nicht nur 
Erleuchtung, das letztendliche Ziel solch einer Praxis, sondern 
auch die mehr weltliche Fähigkeit, ihr Leben zu verlängern. Die 
Überlieferung sagt, dass sie durch die Praxis des Amitayus 
fünfhundert Jahre lang lebte. 
Während Machig Drubpä Gyälmo noch in Indien lebte und lehrte, 
wirkte dort ein anderer berühmter Lehrer, Tipupa. Seine 
interessante Geschichte geht zurück nach Südtibet, in das Gebiet 
von Lodrak, in dem Marpa der Übersetzer lebte. Marpa hatte 
mehrere Söhne; Marpa beabsichtigte, dem Ältesten, Darma Dode 
[dar-ma mdo-sde], seine Übertragung weiterzugeben. Marpas 
Pläne wurden jedoch vereitelt durch den vorzeitigen Tod Darma 



-106- 

Dodes, der von seinem Pferd abgeworfen wurde und eine tödliche 
Verletzung erlitt. Bevor der junge Mann starb, war er jedoch in der 
Lage, eine Technik anzuwenden, die ihn sein Vater gelehrt hatte: 
Er konnte seinen Geist übertragen, nicht vom physischen Körper 
in einen Zustand erleuchteten Bewusstseins, sondern in einen 
anderen physischen Körper, in eine Leiche. Diese Praxis 
erforderte, dass der Körper, von einem Menschen oder auch von 
einem Tier, erst vor kurzem gestorben und noch geeignet war, 
Leben anzunehmen. Der Geist der sterbenden Person konnte 
dann in diesen Leichnam übertragen werden und ihn 
wiederbeleben, so dass er wie zuvor Leben weiter trug. 
Das Problem ist natürlich, dass ein frischer Leichnam nicht immer 
leicht zu finden ist. Als Marpas Sohn starb, wurde die ganze 
Gegend abgesucht, und alles, was gefunden werden konnte, war 
eine tote Taube. Jemand hatte gesehen, wie sie in der Luft von 
einem Falken geschlagen wurde und vom Himmel niederfiel; sie 
war tot, als sie am Boden ankam. So hob er den warmen Körper 
der Taube auf und rannte zurück zu Marpa. 
Sie legten die Taube auf Darma Dodes Brust, und als sein Körper 
zu sterben begann, wurde die Taube lebendig, schüttelte ihr 
Gefieder und setzte sich auf. 
Marpa behielt die Taube einige Tage, fütterte sie gut und achtete 
sorgsam auf sie. Während er meditierte, erkannte er, was zu tun 
sei. Marpa erzählte seinem Sohn, der nun als Taube inkamiert 
war, von einer Begräbnisstätte in Indien. Selbst dort gewesen, 
kannte Marpa den Weg, und er beschrieb ihn sehr klar. Marpa 
lebte nahe der südlichen Grenze Tibets, von der aus die Reise 
nach Indien relativ kurz über die niederen Pässe des Himalaya 
führt. »Fliege nach Indien,« sagte er, »und finde diese 
Begräbnisstätte, wo gerade die Verbrennung eines jungen 
Mannes stattfinden soll. Du wirst in der Lage sein, deinen Geist 
vom Körper der Taube in seinen zu übertragen und wirst so 
wieder eine menschliche Existenz erfahren können.« Dann liess 
er die Taube fliegen. Sie umkreiste dreimal Marpa und seine Frau 
und flog nach Süden. 
Als der Vogel Indien erreichte, fand er den Leichenzug, angeführt 
von einem Brahmanenpaar, dessen fünfzehnjähriger, strahlender 
und vielversprechender Sohn sich eine infektiöse Krankheit 



-107- 

zugezogen hatte und plötzlich gestorben war. Als die Trauernden 
die Leiche zur Verbrennung aufbahrten, landete die Taube auf 
dem Kopf und kippte augenblicklich tot um. Sogleich erwachte der 
Junge und bewegte sich wieder. Zuerst dachten die Zuschauer, 
dass ein Ghul, ein Dämon, Besitz von der Leiche ergriffen habe, 
und sie rannten voller Angst davon. Aber der Junge war imstande, 
zu ihnen zu sprechen, und überzeugte bald die 
Brahmanenfamilie, dass ihr Sohn in der Tat ohne die Hilfe von 
Dämonen wieder zum Leben erwacht war. 
Mit der Zeit wuchs dieser Junge heran und wurde ein berühmter 
buddhistischer Meditierender und Lehrer. Wegen der Taube, die 
sich auf seiner Leiche niedergesetzt hatte, nannten ihn die Leute 
Tipupa, was "Taubenjunge" bedeutet. Sein persönlicher Name 
war jedoch Drime Shenyen [dri-med bshes-gnyen], was "reiner 
spiritueller Freund" heisst. 
Tipupa war noch am Leben und lehrte in Indien, als Milarepas 
Schüler Rechungpa [ras-chung-pa] sich entschloss, dorthin zu 
gehen, um Lehren ausfindig zu machen, die die Übertragungslinie 
bisher nicht erhalten hatte. Er traf Tipupa und lernte mit ihm. 
Eines Tages ging er durch einen Bazar, als jemand sich ihm aus 
dem Nichts heraus näherte und sagte, »sieh an, da ist ja der 
junge tibetische Yogi. Du bist in grossen Schwierigkeiten. Du hast 
nur noch sieben Tage zu leben, wie schade!« und verschwand. 
Rechungpa war entsetzt, und er fragte sich, ob das Vorzeichen 
wahr sei. Er eilte zu seinem Lehrer, Tipupa, der meinte, »es 
scheint so, als ob dies eine genaue Vorhersage gewesen sei. Es 
kommt ein grosses Hindernis auf dein Leben zu, und wenn du 
damit nicht geschickt umgehst, wirst du sterben. Das wirksamste, 
was ich dir empfehlen kann, ist, dass du zu einer Lehrerin gehst, 
die in der Praxis des Amitayus sehr erfahren ist, der Praxis der 
Unsterblichkeit und des langen Lebens.« Die Frau war Machig 
Drubpä Gyälmo. Sie wurde Machig genannt, »die eine Mutter« 
oder »einzige Mutter«, denn sie war liebevoll wie eine Mutter zu 
ihren Schülern, so dass diese sie als ihre Mutter betrachteten. 
Drubpä Gyälmo bedeutet "Königin der Siddhas". Tipupa sandte 
Rechungpa, um Lehren von ihr zu empfangen; indem er die 
Amitayus-Ermächtigung und -Praxis erhielt, war Rechungpa in der 
Lage, die Bedrohung seines Lebens zu vereiteln. Durch seine 



-108- 

Verbindung mit Machig erhielt er die Lehren, die er zurück nach 
Tibet bringen sollte, wo sie in alle Linien des Tibetischen 
Buddhismus miteinflossen, besonders in den Hauptstrom der 
Kagyü-Schule. Bis zum heutigen Tag besteht die Verbindung zur 
Langlebenseinweihung der Königin der Siddhas. 
 

Gelongma Pälmo 

Während der frühen Entwicklung des Buddhismus in Indien, vor 
seiner Übertragung in andere Länder wie Tibet, lebte dort eine 
Prinzessin, Tochter eines indischen Königs, ein ungewöhnlich 
schönes und intelligentes Mädchen, eine vielversprechende 
Thronfolgerin für das Königreich. Als sie heranwuchs, zog sie sich 
jedoch eine besonders ansteckende Form einer lepraähnlichen 
Krankheit zu. Offene Wunden begannen ihren ganzen Körper zu 
überziehen, und ihr Fleisch fing an zu verwesen. So schlimm dies 
auch war, die Ärzte konnten keine Heilung bewirken. Nach und 
nach wurde es offensichtlich, dass sie eine gefährliche Quelle der 
Ansteckung war, und mit dem Fortschritt der Krankheit wurde es 
ekelhaft, sie anzusehen. So löste sie all ihre Bande an ein Leben 
als Prinzessin, verliess den Palast und ging in eine 
Waldeinsiedelei. Sie nahm die Nonnengelübde, um die letzten 
Jahre ihres Lebens intensiver Dharmapraxis zu widmen. 
Während dieser Zeit traf sie einen Lehrer, der sie sehr lieb 
gewann und von ihrer Situation tiefbewegt war. Dieser Lehrer gab 
ihr die Ermächtigung und die Meditationsanweisungen auf die 
elfköpfige, tausendarmige Form des Chenresig. Mehrere Jahre 
lang war dies ihre Hauptpraxis. Während dieser Zeit wurde ihre 
Krankheit schlimmer und schlimmer; ihre Glieder begannen 
abzufaulen, und ihr ganzer Körper war so vollkommen mit offenen 
Wunden bedeckt, dass sie selbst nachts nicht mehr schlafen 
konnte; sie hatte äusserste Schmerzen und lag im Sterben. Dann, 
in dem halbwachen Zustand, der ihre unregelmässige Art zu 
schlafen war, hatte sie einen Traum oder eine Vision: Sie hatte 
den Eindruck, dass jemand, strahlend weiss gekleidet, mit einer 
grossen Vase, gefüllt mit reinem Wasser, in ihren Raum kam und 
dies über ihrem ganzen Körper ausgoss. Sie fühlte, dass die 



-109- 

Krankheit wie die Haut einer Schlange von ihr abgestreift und ihr 
Körper wieder heil gemacht wurde. Als sie erwachte, fand sie 
ihren Körper erneuert, als sei er niemals gepeinigt worden. Von 
Krankheit keine Spur. Augenblicklich war sie erfüllt von tiefer 
Hingabe und der Überzeugung, dass ihre Heilung auf den Segen 
Chenresigs zurückzuführen war. In diesem Moment begann sie 
zu beten und zu meditieren, und sie wurde mit einer direkten 
Vision des sich in ihr auflösenden Bodhisattvas gesegnet. Mit 
dieser Erfahrung erlangte sie einen sehr hohen Zustand der 
Verwirklichung und der direkten Erfahrung der Natur ihres 
Geistes. 
Der Name der Nonne war Pälmo [dpal-mo], was "ruhmreiche 
Herrin" bedeutet. In der Überlieferung ist sie als Gelongma Pälmo 
bekannt. Gelongma [dge-slong-ma] meint einfach eine voll 
ordinierte buddhistische Nonne. Die mit dem Fastenritual der 
tausendarmigen, elfköpfigen Form des Chenresig verknüpften 
Lehren wurden hauptsächlich von dieser Nonne entwickelt und 
verbreitet; tatsächlich bezieht man sich auf diese bekannte Praxis 
immer noch als die Methode oder Tradition der Gelongma Pälmo. 
Viele Menschen verwendeten sie als ihre Hauptpraxis, und nun, 
da tibetische Lamas diese Meditation in den Westen bringen, 
wurden auch viele westliche Menschen davon inspiriert und 
haben am nyungnä [smyung-gnas], dem Fastenritual, 
teilgenommen. 
 

Niguma, Khyungpo Näljor und Sukhasiddhi1

Aufgrund der grossen Weisheit, Gelehrsamkeit und Geschicktheit, 
die der Buddha verkörpert, gab er angemessene Lehren als Mittel 
gegen all unsere emotionalen Verschmutzungen - 84 000 
verschiedene werden erwähnt. 
 
 

 

1 An diesem Punkt folgt der Text einer Belehrung von Lama Norlha über drei Lehrer, 
die für die Shangpa-Linie, und dadurch auch für andere Praxis-Traditionen in Tibet, 



-110- 

grundlegend wichtig sind. 



-111- 

Um diese zu tilgen, gab er 84 000 Lehren, die traditionell die 
84000 Sammlungen genannt werden. 21 000 emotionale 
Verschmutzungen entspringen dem Wurzelgift der Begierde. Als 
ein Gegenmittel für diese erklärte der Buddha die Lehren der 
Vinaya-Sammlung, die Vorschriften für ethisches Verhalten. Um 
die 21 000 emotionalen Verschmutzungen zu beseitigen, die 
aufgrund von Hass entstehen, gab er die 21 000 Lehren, die die 
Sutra-Sammlung ausmachen. Die 21 000 Lehren, die im 
Abhidharma gegeben wurden, der dritten Sammlung, waren dafür 
bestimmt, die 21 000 emotionalen Verschmutzungen, die aus der 
Wurzel der Unwissenheit entspringen, aufzuheben. Jetzt 
verbleiben noch 21 000, die aus der verwickelten Mischung aller 
drei - Begierde, Hass und Unwissenheit - resultieren. Als 
Gegenmittel zu diesen gab der Buddha die 21 000 Lehren, die 
das Tantra ausmachen, die Lehren des Vajrayana. 
Die Lehren, die die Buddhas gaben, sind nicht intellektuelle 
Spekulationen, sondern gründen auf ihrer persönlichen Erfahrung 
der vollkommenen Erleuchtung. Da sie alle Belange von »ich« 
und »mein« aufgegeben haben und sich selbst, unter welchen 
Schwierigkeiten auch immer, dem Wohl aller Wesen verpflichtet 
haben, erfahren die Buddhas ununterbrochen vollständige 
Erleuchtung. Diese erleuchteten Wesen manifestieren sich jeweils 
so, wie es der Befreiung der Wesen dient, indem sie alle dazu 
geeigneten Erscheinungsformen nutzen. 
Deshalb nehmen Buddhas und Bodhisattvas alle Arten von 
Geburt an: Manchmal kommen sie als Könige oder Königinnen, 
Prinzen, Minister, manchmal als Bürger, Bauern, Tiere - welche 
Form auch immer am besten geeignet ist, den Wesen zu nützen, 
welche auch immer notwendig ist, um den Dharma aufzuzeigen. 
Manchmal erscheinen sie als Männer, manchmal als Frauen. Ich 
will die Geschichte zweier Frauen erzählen, Niguma und 
Sukhasiddhi, die sich verantwortlich fühlten, den Dharma in solch 
einer Weise darzulegen, dass ihre Lehren bis auf den heutigen 
Tag zum Nutzen fühlender Wesen weiterbestehen. 

Niguma 
Niguma wurde in Kashmir geboren, einem moslemischen Land, in 



-112- 

einer Region, die das Land des grossen Zaubers genannt wird. 
Während der Zeit des vorherigen Buddhas war dieses Land von 
Wasser bedeckt, und ein Naga-König hatte es in Besitz. Ein 
Arhat, der ein Schüler des Buddhas der damaligen Zeit war, 
sehnte sich danach, dort einen Tempel zu errichten. So ging er zu 
dem Naga-König, um ihn um ein Stück festen Landes zu bitten. 
Der Naga-König versprach dies, aber er wollte lediglich ein Stück 
zur Verfügung stellen, das so gross war wie die Fläche, die der 
Körper des Arhat bedeckte, wenn er in Meditation sass. Dankbar 
nahm der Arhat an, was ihm angeboten wurde, und als die Zeit 
kam, um Besitz von dem Land zu ergreifen, vollbrachte er ein 
Wunder: Sein sitzender Körper bedeckte dieses Land vollständig. 
Der Naga-König hielt sein Versprechen, und das gesamte neue 
Land wurde dem Arhat, dessen Name "Nyimä Gung" war, 
gegeben. 
Mit seiner Wundermacht liess der Arhat all das Wasser 
verschwinden, und bald waren dort ein prächtiger Tempel und ein 
Kloster errichtet. Leute aus den umliegenden Regionen 
begannen, auf diese neue Landschaft und besonders auf ihren 
wunderschönen Tempel aufmerksam zu werden. Sie wollten dort 
leben und besprachen, wie sie vorgehen sollten. Schliesslich 
beschlossen sie, einen grossen Zauberer einzuladen, der eine 
grosse Stadt um den Tempel herum hervorbringen konnte. 
Nachdem er dies getan hatte, und bevor er sein Werk wieder 
ungeschehen machen konnte (wie es Zauberer zu tun pflegen), 
töteten sie ihn. So blieb die Ansiedlung bestehen, und die Gegend 
erlangte den Ruf eines Landes grosser Pracht und grossen 
Zaubers. 
Dieser besondere Platz wurde später der Geburtsort vieler 
Mahasiddhas, einer von ihnen war Naropa. Hier wurde auch die 
grosse Bodhisattva Niguma geboren, die durch 
glücksverheissendes Zusammentreffen als Schwester von 
Naropa in einer tugendhaften, edlen Familie zur Welt kam. In 
früheren Leben hatte sie den Erleuchtungsgeist entwickelt und 
war dem Weg der Bodhisattvas gefolgt. Nun wählte sie freiwillig 
die Geburt als eine Frau, die anderen nützen und sie befreien 
würde. Die Erfahrungen und tiefen Lehren, die sie sich in früheren 
Äonen zu eigen gemacht hatte, erweiterte und überprüfte sie in 



-113- 

ihrer Lebenszeit als Niguma mit den anderen gelehrten 
Mahasiddhas ihrer Zeit. Als Niguma erfuhr sie den vollkommenen 
Zustand des endgültig erwachten Geistes. Erleuchtung 
manifestierte sich durch sie, so dass ihr ganzes Sein, 
eingeschlossen ihre physische Form, weltliches Dasein 
überschritt und sie innerhalb einer Lebenszeit vollkommene 
Buddhaschaft erfuhr. 
Niguma erhielt unmittelbar durch Vajradhara, den ursprünglichen 
Buddha, die höchsten Lehren in der Form persönlicher 
Einweihung in alle Ebenen der Lehren - Sutra, Abhidharma und 
Tantra. Als Folge manifestierte sie sich als eine Bodhisattva der 
zehnten Stufe; dies bedeutet, dass selbst die geringsten 
Verdunkelungen beseitigt waren, so dass ihr Geist mit dem Geist 
des Buddha eins wurde und sie die drei Körper vollkommener 
Erleuchtung erlangte. Seit damals hat sie bis auf den heutigen 
Tag nicht aufgehört, sich in jeglicher subtilen oder mehr 
materiellen Form zu manifestieren, die nötig ist, um den fühlenden 
Wesen über grenzenlose Zeit hinweg zu nützen. 
Ihr bester Schüler war der Mahasiddha Khyungpo Näljor [khyung-
po rnal-'byor], der in Tibet geboren wurde und nach Indien reiste, 
um dort die volle Übertragung von ihr zu erhalten. Während sie 
ihm die Ermächtigungen erteilte, bekräftigte Niguma, dass nicht 
nur er, sondern alle seine Nachfolger und Anhänger zukünftig das 
glückliche Los haben werden, den Segen der Dakinis zu erhalten, 
erleuchteten Wesen zu begegnen und vollkommene Erleuchtung 
zu erlangen. 

Khyungpo Näljor 
Khyungpo Näljor wurde in einem Tigerjahr im südlichen Teil 
Tibets in eine vornehme Familie hineingeboren. Khyungpo ist der 
Familienname - die Sippe des khyung oder Garuda, des 
legendären grossen Vogels, der der Wächter des Nordens ist. Der 
Name seines Vaters war Khyungpo Chujar, der seiner Mutter 
Tashi. So bedeutet sein eigener Name "der Yogi der Garuda-
Sippe." 
Ein Vorzeichen kennzeichnete seine Geburt: Aus Indien kam der 
grosse Mahasiddha Amogha durch die Luft geflogen und 
prophezeite, dass dieses neugeborene Kind, das schon hoch 



-114- 

realisiert war, zu gegebener Zeit nach Indien gehen würde, um 
dort die tiefen Übertragungen zu erhalten, die es zu einem 
grossen Führer der Wesen machen würden. 
Die Qualitäten von Khyungpo Näljor begannen sich zu 
offenbaren, als er noch sehr jung war. Als er fünf Jahre alt war, 
erzählte er detaillierte Geschichten über seine vergangenen 
Existenzen und gab Einblicke in seine kommenden Leben und die 
Zukunft allgemein. Im Alter von zehn Jahren hatte er die 
weltlichen Fächer, die jeder gelehrte Mensch studieren würde, 
abgeschlossen: Philosophie, Astrologie, Astronomie usw. Mit dem 
zwölften Jahr begann er das Studium der Religion, angefangen 
mit Bön. Dann fing er an, sich die Nyingma-Lehren anzueignen 
und zu praktizieren, eingeschlossen die Kernpraxis des Dsogchen 
[rdzogs-chen], die Grosse Vollendung. 
An diesem Punkt reiste Khyungpo Näljor nach Indien, wo er mit 
vielen gelehrten und hoch realisierten Wesen studierte. Die 
besten unter ihnen waren die zwei Dakinis Sukhasiddhi und 
Niguma. Von ihnen erhielt er die letztendlichen Anweisungen, die 
Quintessenz, die ihn zur Erfahrung der höchsten Stufen des 
Bodhisattva-Weges führte und seinen Geist in den erleuchteten 
Zustand von Dorje Chang versetzte. 
Sein Zusammentreffen mit Niguma kam auf folgende Weise 
zustande: Nachdem er Lehren von vielen grossen Siddhas 
erhalten hatte, suchte Khyungpo Näljor erneut nach hoch 
realisierten Lehrern, von denen er fortgeschrittenere 
Anweisungen erhalten könnte. Die am weitesten realisierten 
Lehrer, denen er begegnete, gaben ihm den Rat, dass jemand mit 
seinen Qualitäten die Bodhisattva suchen sollte, die in ihrer 
Realisation und in ihren tiefen Lehren, die sie kundig weitergeben 
konnte, nicht getrennt von Dorje Chang sei. 
Khyungpo Näljor fragte, wo er ein so erleuchtetes Wesen finden 
könne. Es wurde ihm gesagt, dass sich ihre Gegenwart hoch 
gereinigten Wesen überall offenbaren könne. Für die 
unglückseligen Wesen hingegen, die noch in emotionale 
Verschmutzungen verstrickt sind, werde es sehr schwierig sein, 
ihr überhaupt zu begegnen, da sie ihre physische Form aufgelöst, 
den Regenbogenkörper erlangt habe und auf der Ebene von 
Dorje Chang angelangt sei. Hin und wieder besuche sie die 



-115- 

heiligsten Verbrennungsstätten und leite, eine grosse Anzahl 
Dakinis anführend, grosse Opferrituale, Ganacakras (tsogkyi 
khorlo [tshogs-kyi 'khor-lo]). Dort könne die Gelegenheit 
bestehen, die grosse Niguma zu sehen. 
Sobald Khyungpo Näljor den Namen der grossen Dakini gehört 
hatte, fühlte er solche Hingabe, einem elektrischen Schock 
vergleichbar, dass Tränen aus seinen Augen strömten. Sofort 
machte er sich auf, sie beim grossen Bestattungsplatz Sosaling 
[so-sa-gling] zu finden. Während seines Weges dahin richtete er 
fortwährend Bittgebete an die Drei Juwelen. 
Als er den Begräbnisplatz erreichte, sah er vor sich im Raum in 
einer Höhe von sieben Bananenbäumen eine weibliche Gottheit 
von bläulichem Aussehen, die reichhaltigen Knochenschmuck 
trug und in den Händen einen Dreizack und eine Schädelschale 
hielt. Als er sie anstarrte, sah er manchmal eine Gottheit und 
manchmal viele; einige waren in Meditationshaltung und einige 
tanzten oder machten anmutige Gesten. Er war sich sicher, dass 
dies die grosse Bodhisattva Niguma war, und fing an, ehrerbietige 
Niederwerfungen vor ihr zu machen, wobei er sie aufrichtig um 
die Übertragung der Lehren anflehte. 
Niguma spottete über seinen Wunsch und höhnisch warnte sie 
ihn: »Ich bin eine fleischfressende Dakini und ich habe ein 
grosses Gefolge anderer Dakinis, die ebenso wie ich sind. Wenn 
sie kommen, werden wir dich vielleicht essen. Renne davon, 
bevor es zu spät ist!« 
Aber ihre Worte erschreckten Khyungpo Näljor nicht, noch 
veranlassten sie ihn dazu sich zurückzuziehen. Wieder bekundete 
er sein Verlangen, die Übertragung von ihr zu erhalten. Nach 
seiner zweiten Bitte stellte Niguma diese Bedingung: Er müsse ihr 
Gold opfern, wenn er wirklich die Lehren von ihr zu erhalten 
wünsche. Glücklicherweise hatte Khyungpo Näljor 500 
Goldstücke bei sich und diese nahm er und schleuderte sie als 
Opfergabe zu ihr hoch. Wie das Gold in ihren Händen war, warf 
sie es in die Luft, so dass es über den ganzen Wald 
niederregnete. Dieses Verhalten verstärkte nur Khyungpo Näljors 
Vertrauen, dass sie in der Tat die grosse Niguma war. Eine 
fleischfressende Dakini hätte sicherlich Anhaftung an das Gold 
verspürt und etwas behalten. 



-116- 

Mit verstärkter Überzeugung fuhr er fort, sie um die Lehren 
anzuflehen; Niguma wandte den Kopf von einer Seite zur anderen 
und schaute mit ihren strahlenden Augen in die verschiedenen 
Richtungen. So herbeigerufen umringte sie eine grosse Menge 
Dakinis, die alle geschäftig bei der Arbeit waren. Manche bauten 
Paläste, einige errichteten Mandalas und andere trafen 
Vorkehrungen für eine Dharmabelehrung und für das fol- Y gende 
Ganacakra. 
Am Tag des Vollmondes gab Niguma Khyungpo Näljor die 
Ermächtigung und Übertragung der Lehren der tiefen 
Traumpraxis. Mittendrin sprach sie ihn an: »Sohn aus Tibet, 
erhebe dich!« 
Jäh fand sich Khyungpo Näljor frei schwebend in einer Höhe von 
drei Bananenbäumen. Zu Niguma aufblickend sah er, dass das 
grosse Wesen auf der Spitze eines goldenen Berges war, 
umgeben von einem riesigen Gefolge von Dakinis. An den vier 
Seiten des Berges strömten Flüsse hinab. Khyungpo Näljor fragte 
sich laut, ob dieser erstaunliche Berg wirklich war oder ob er 
Zeuge einer wundersamen Vorstellung der Dakinis wurde. 
Niguma antwortete: »Wenn der Ozean des Samsara geleert ist, 
wenn alles Festhalten und alles Anhaften an das Ich völlig 
entwurzelt ist, dann wird jeder Ort und jedes Ding von Gold 
bedeckt sein und ein goldenes Feld der Nicht-Anhaftung bilden. 
Die wirkliche Natur von Samsara, dieser Erscheinungswelt, ist wie 
ein Spiel der Träume und der Illusion. Wenn du durch Erfahrung 
realisiert hast, dass das Spiel der Erscheinungsweit nichts ist als 
ein Traum, oder ist wie die durch einen Zauberer erzeugte 
Illusion, dann bist du über den Ozean von Samsara 
hinausgegegangen. Dies erfordert allergrösste Hingabe an deinen 
Lama. Verstehe dies. Du musst nun von hier gehen. Gehe und 
ergreife deinen Traum!« 
Khyungpo Näljor verstand ihre Anweisungen und ging in den 
Traum hinein, wie es ihm gelehrt worden war. Im Traumzustand 
wurde ihm die volle Ermächtigung für die fünf goldenen Dharmas 
der Niguma erteilt. Dreimal erhielt er im Traum die 
Ermächtigungen, eingeschlossen die der sechs Yogas der 
Niguma. Am Ende sagte ihm Niguma dies: »In diesem Land gibt 
es kein anderes Wesen ausser dir, das die vollkommene 



-117- 

Übertragung dieser Lehren dreimal in einem Traum erhalten hat.« 
Am folgenden Tag gab ihm Niguma erneut dreimal die 
vollständigen Übertragungen mit den detaillierten Erklärungen 
dieser Lehren; diesmal fand die Übertragung im Wachzustand 
statt. Eine Verpflichtung, die zu halten sie ihn aufforderte, war 
diese: Nur er und ein anderer Mahä-siddha namens Lavapa 
hatten die Übertragung der sechs Lehren der Niguma erhalten; 
die Lehren sollten geheimgehalten werden, bis über sieben 
Generationen hinweg eine ungebrochene Linie der Übertragung 
von einem Lama zu einem ausgewählten Schüler pro Generation 
vorhanden sei. Nach der siebten Generation werde es angebracht 
sein, diese Lehren zum Wohl aller stärker zu verbreiten. Nigumas 
Wunschgebete und ihr Segen seien auf dieses Ende hin gerichtet. 
Tatsächlich gibt es keinen wesentlichen Unterschied zwischen 
den sechs Yogas des Naropa und den sechs Lehren der Niguma. 
Der Hauptunterschied liegt in der Übertragungslinie. Die sechs 
Yogas des Naropa kamen von Naropa zu Marpa und dessen 
Nachfolgern, während die sechs Lehren der Niguma über den 
grossen Mahasiddha Khyungpo Näljor kamen. Später wurden die 
zwei Lehren durch die aufeinanderfolgenden Linienhalter 
übertragen, so dass in der Kagyü-Tradition bis zum heutigen Tag 
eine ununterbrochene Linie beider Lehren, der von Naropa und 
der von Niguma, vorhanden ist. 

Sukhasiddhi 
Zu einem anderen Zeitpunkt seiner Entwicklung befragte 
Khyungpo Näljor den Mahasiddha Aryadeva nach denjenigen, die 
imstande seien, sein Verständnis voranzubringen. Aryadeva 
sagte, er selbst habe sieben Monate lang Lehren von einer hoch 
realisierten Dakini erhalten, deren Anweisungen ihn auf die achte 
Bodhisattva-Ebene gebracht hätten. Er ermunterte Khyungpo 
Näljor, diese ebenfalls aufzusuchen, und erzählte ihm die 
Geschichte, wie die Dakini, deren Name Sukhasiddhi war, selbst 
Verwirklichung erlangt hatte. 
In der gleichen Gegend Indiens, in der Niguma gelebt hatte, gab 
es eine grosse Stadt, in der eine Familie lebte: Vater, Mutter, drei 
Söhne und drei Töchter. Es kam eine Zeit, in der das Land von 
einer so schrecklichen Hungersnot heimgesucht wurde, dass der 



-118- 

Lebensmittelvorrat dieser Familie bis auf einen kleinen Krug Reis 
zusammengeschrumpft war, den sie für den äussersten Fall 
aufbewahrte. In ihrer Verzweiflung verliessen die drei Söhne das 
Zuhause und gingen nach Norden, die drei Töchter gingen nach 
Westen und der Vater nach Süden - alle auf der Suche nach 
Nahrung. Aber alles war vergeblich. Während sie in ihrer 
aussichtslosen Suche unterwegs waren, blieb die Mutter daheim. 
Eines Tages kam ein grosser Siddha an ihre Tür, der aufgrund 
seiner Hellsichtigkeit wusste, dass sie einen Krug Reis versteckt 
hatte. Er erzählte der Mutter, dass er seit sehr langer Zeit nichts 
mehr gegessen habe, und bat sie, ihm etwas Reis zu geben. 
Bewegt durch seine Bitte und seine Tugend bot sie ihm den Reis 
an, kochte ihm diesen und ass selbst ein wenig davon. Als die 
Söhne, Töchter und der Vater mit leeren Händen zurückkamen, 
erschöpft und ausgehungert, baten sie die Mutter, den letzten 
Reis herauszugeben, so dass sie wenigstens eine Mahlzeit 
nehmen könnten. Da musste sie eingestehen, dass es keinen 
Reis mehr gab, dass sie ihn einem Siddha gegeben hatte, der 
darum bettelte. Sie erklärte, sie sei sich sicher gewesen, dass 
wenigstens einer von ihnen etwas Nahrung nach Hause 
mitbringen würde; daher habe sie es für richtig gehalten, den Reis 
anzubieten. 
Sie waren alle völlig ausser sich und warfen sie aus dem Haus; 
sie solle ihrer eigenen Wege gehen und selbst für sich sorgen. 
Sie war niemals zuvor von ihrer Familie getrennt gewesen und 
fragte bei ihren Nachbarn um Rat. Alle machten ihr den gleichen 
Vorschlag: Sie solle nach Westen gehen, nach Oddiyana, einem 
reichen Land, dessen Bewohner verständnisvoll und grosszügig 
seien. Dort werde sie vielleicht finden, was sie zum Überleben 
benötige. 
So ging die Mutter nach Oddiyana und fand, dass seine 
Bewohner tatsächlich verständnisvoll waren. Sie war zu einer 
günstigen Zeit angekommen, zur Zeit der Ernte, und die Leute 
gaben ihr Reis in Mengen. Sie nahm diesen Reis mit in eine Stadt 
namens Bita und verwendete ihn, um Chang herzustellen, eine 
Art Bier. Sie verkaufte den Chang, kaufte von dem Erlös Reis, 
braute mehr Chang, und so begann sie nach und nach, ihren 
Lebensunterhalt als Brauerin zu verdienen. Bald konnte sie ein 



-119- 

Gasthaus eröffnen. Unter den Menschen, die wegen ihrer 
Erzeugnisse kamen, war eine regelmässige Kundin, ein junges 
Mädchen, das jeden Tag kam, um Chang und Fleisch zu kaufen. 
Die Mutter wurde neugierig auf dieses Mädchen, das niemals 
irgend etwas ass oder trank, sondern alles davontrug. Wohin 
brachte sie es? Eines Tages wagte sie es, das Mädchen zu 
fragen. Die junge Frau antwortete: »Ziemlich weit weg von hier, in 
den Bergen, lebt der grosse Mahasiddha Virupa in 
ununterbrochener Meditation. Jeden Tag bringe ich ihm dies als 
Gabe.« 
Die Mutter dachte darüber nach und sagte: »In diesem Fall will ich 
dir mein Chang gern als Opfergabe für den grossen Mahasiddha 
geben.« Nun erzählte sie der jungen Frau die Geschichte ihres 
Unglücks, ihren Weggang von ihrer Familie und wie sie nun an 
ihrem Lebensabend die Sinnlosigkeit aller Verstrickung in 
materielle Existenz erkannte. Um Verdienst anzusammeln, wolle 
sie mit ihrem Chang dem Mahasiddha Opfergaben darbringen. 
Von der Zeit an opferte sie dem Mahasiddha regelmässig den 
besten Chang, und die junge Dienerin brachte ihn jeden Tag zu 
dem Meister. Eines Tages geschah es, dass Virupa fragte, wie sie 
es schaffe, jeden Tag Chang und Fleisch zu bringen, ohne jemals 
irgend etwas bezahlen zu müssen - wer mache diese 
Opferungen? Das Mädchen erklärte, dass eine ältere Frau, die 
neu in der Stadt sei, ihm offenbar voller Hingabe regelmässig 
Opferungen darbringen wolle. 
Der grosse Meister Virupa sagte: »Heute soll diese offenbar sehr 
verdienstvolle ältere Frau persönlich zu mir gebracht werden. Ich 
will sie zur vollständigen Befreiung führen.« Als Virupas Dienerin 
diese Nachricht überbrachte, wurde die Mutter aufgeregt, nahm 
reichlich Opfergaben an Chang und Fleisch und machte sich auf, 
Virupa zu besuchen. 
Als sie vor ihn trat, gab ihr Virupa Ermächtigung. Sie war reif für 
eine solche Erfahrung und in vielerlei Hinsicht beinahe schon eine 
verwirklichte Dakini. Die Übertragungen, die Virupa gab, 
vergrösserten ihre Realisation - mit dem Ergebnis, dass sie eine 
grosse Dakini wurde. Diese Frau, die Sukhasiddhi genannt wurde, 
war neunundfünfzig Jahre alt, als sie von ihrer Familie verbannt 
wurde, und sie benötigte ein Jahr, um sich ihre Existenzgrundlage 



-120- 

aufzubauen. Als sie die tiefen Anweisungen von Virupa erhielt, 
war sie also einundsechzig Jahre alt. Mit einsgerichteter 
Überzeugung und Hingabe empfing sie die gesamte 
Ermächtigung und wurde eine erleuchtete Dakini, nicht nur in 
ihrem Wesenskern, sondern auch in Form und Erscheinung. Sie 
nahm die Gestalt eines sechzehn Jahre alten Mädchens an. 
Sukhasiddhi widmete sich ganz der Praxis und hatte die Fesseln 
an die Welt der Erscheinungen gelöst. Durch Praxis und Hingabe 
kam sie mit der Zeit in ihrer Realisation anderen grossen Yoginis 
wie Niguma gleich. Wie diese hatte sie Visionen von Dorje Chang, 
von dem sie vollkommene Übertragungen erhielt. 
Nachdem sie solche Verwirklichung erlangt hatte, nutzte sie ihre 
tiefen Fähigkeiten dazu, sich in einer Art und Weise zu 
manifestieren, die anderen Wesen helfen und sie führen würde. 
Seit mehr als tausend Jahren waren und sind immer noch 
glücksbegünstigte Wesen in der Lage, Sukhasiddhi in der Gestalt 
eines unwandelbar jugendlichen Mädchens wahrzunehmen. 
Dies war die Geschichte, die Aryadeva Khyungpo Näljor über das 
Leben und die Befreiung von Sukhasiddhi erzählte. Aryadeva fuhr 
fort zu erklären, dass Sukhasiddhi manchmal am zehnten Tag 
des Monats im Dickicht eines bestimmten Waldes zu sehen sei, 
umgeben von einem Gefolge von Dakinis. Glücksbegünstigte 
Wesen konnten ihr dort manchmal begegnen, sofern sie sich 
ihnen zeigte. 
So machte sich Khyungpo Näljor, Gold als Opfergabe mit sich 
nehmend und der Beschreibung folgend, zu dem Wald auf. Dort, 
über einem wunderschönen Wacholderbaum, war eine grosse 
Dakini zu sehen, leuchtend weiss, ihre Hand in der Mudra des 
"Ungeborenseins". Sie stand, umringt von einem Gefolge anderer 
Dakinis, inmitten einer ausgedehnten Wolke aus Licht. Beim 
Anblick dieses grossen Wesens war augenblicklich tiefe Hingabe 
in Khyungpo Näljors Herz; seine Haare standen ihm empor und 
Tränen strömten aus seinen Augen. Die Gegenwart der Dakini rief 
unermessliche Freude in ihm hervor, ähnlich der beim Erreichen 
der ersten Bodhisattva-Stufe. 
Er opferte Blumen und umwandelte den Baum unterhalb der 
grossen Dakini und ihres Gefolges. Mit einsgerichtetem Geist bat 
er sie, ihn zu lehren. Sukhasiddhi sagte, dass ihre Lehren die 



-121- 

höchsten des Vajrayana seien und sie diese direkt von Dorje 
Chang übertragen bekommen habe; um deren würdig zu sein, 
müsse er viel Verdienst angesammelt haben und kostbare 
Substanzen, wie Gold, opfern. Mit zusammengelegten 
Handflächen müsse er dann grosse Hingabe entwickeln, um die 
Einweihung, die mündliche Übertragung des Textes und die 
Erklärungen (wang, lung, thri; die drei Vorbereitungsphasen im 
Vajrayana, siehe Glossar) zu erhalten. Khyungpo Näljor wurde 
angewiesen, in der Haltung höchster Ehrerbietung zu sitzen, um 
die tiefgründigen Lehren zu empfangen. Ihn anschauend sagte 
Sukhasiddhi, dass die Erfahrung der kostbaren menschlichen 
Geburt und die Gelegenheit, den höchsten Dharma in ihrer 
Gegenwart zu erhalten, ein grosses Wunder sei. 
In solcher Weise machte Khyungpo Näljor Opferungen und erhielt 
von ihr Unterweisungen. Sukhasiddhi erzählte ihm, dass er in 
Zukunft der Hauptlinienhalter der Lehren sein werde, die sie ihm 
übertragen hatte, und dass die Lehren selbst weiterbestehen und 
zum Wohl der Wesen verfügbar sein würden. Khyungpo Näljor 
erhielt die vier Ermächtigungen von Körper, Rede, Geist und der 
Vereinigung aller drei in die sechs Lehren der Sukhasiddhi, die 
den sechs Lehren der Niguma ähnlich sind. Dann prophezeite sie, 
dass er höchste Erleuchtung erlangen und dass seine Aktivität im 
reinen Bereich des Amitabha allen nützen werde. Sukhasiddhis 
Verwirklichung, wie sie in ihren Lehren verkörpert ist, dauert durch 
die Praktizierenden in vielen Ländern der Welt bis zu diesem 
gegenwärtigen Tag an. 
 

Taten der Bodhisattvas erwecken Vertrauen 

Lebensgeschichten erleuchteter Wesen geben uns Beispiele von 
Verhalten, das uns inspirieren wird und vor allem ein Vertrauen in 
uns entstehen lässt, dass auch wir in ihre Fussstapfen treten 
können. Unsere Verbindung mit dem Dharma und unsere Praxis 
kann zu genau der gleichen Art von Erleuchtung führen, die wir in 
ihrem Leben verkörpert sehen. Ein starkes Gefühl der 
Überzeugung und der Hingabe ist wesentlich, wie wir es im Leben 
des grossen Yogi Milarepa sehen. Nachdem all die 



-122- 

erschöpfenden Aufgaben, die Marpa angeordnet hatte, vollbracht 
waren, war Milarepa schliesslich in der Lage, Marpas 
Manifestation als Yidam Hevajra zu erkennen - sowohl in der 
Form als auch in der Essenz. Nachdem Marpa in all der Pracht 
und all dem Schmuck des Yidams erschienen war, fragte er, was 
Milarepa erfahren habe. Milarepa sagte, in ihm sei Hingabe 
entstanden und das Vertrauen, dass solch ein Zustand, wie 
Marpa ihn manifestiert hatte, verwirklicht werden könne. Milarepa 
bemühte sich dann einsgerichtet, diesen Zustand selbst zu 
erlangen. 
In unserer eigenen Situation als intelligente Wesen, die fähig sind 
zu kommunizieren, zuzuhören, einen Sinn zu finden und zu 
erklären, müssen wir klar den Unterschied zwischen Samsara und 
Nirvana verstehen: lernen, was wirklich getan werden muss, und 
dann die praktischen Schritte unternehmen, dies zu tun. Dies ist 
die wirkliche Lehre und Absicht des Buddha. 
Je grösser unsere Verstrickung in Samsara, desto grösser unser 
Leiden. So sind eben die Dinge. Der Buddha sagte: »Je grösser 
die Macht, desto grösser die Not; je grösser der Reichtum, desto 
grösser der Geiz; je mehr wir in samsarischen Situationen 
gefangen sind, desto grösser unsere Selbsttäuschung.« Wir 
müssen verstehen, dass das, was wir erfahren wollen und 
erfahren können, letztendliches Glück ist, ein Zustand, der 
unzerstörbar ist, jenseits von Umständen und bedingenden 
Faktoren. Um dies zu erreichen, müssen wir vorübergehende 
Befriedigungen, die in jedem Fall voller falscher Versprechungen 
und Vorspiegelungen sind, aufgeben. Wir gehen in Restaurants 
und zu gesellschaftlichen Treffpunkten, um Spass zu haben, wir 
versuchen, einander aufzuheitern, und haschen nach einem 
gewissen Mass von gutem Gefühl und Sicherheit. Selbst wenn wir 
es nicht meinen, sagen wir, wie schön alles sei, wie gut alles laufe 
usw. Aber schliesslich müssen wir der Realität ins Gesicht 
blicken, und dies ist sehr schmerzvoll. Je mehr wir dem Leiden 
entfliehen wollen, indem wir vorgeben, dass es in Wirklichkeit gar 
nicht existiere, umso mehr Leiden bescheren wir uns selbst. Das 
ist nicht der Weg des Dharma. Wenn Sie Ihr Bedürfnis nach 
Erleuchtung erkannt haben, werden sie diese trügerische Jagd 
aufgeben und auf letztendliches Glücklichsein hinarbeiten, was 



eine vollständige Verbindung mit der Praxis des Dharma 
miteinschliesst. 
Erleuchtete, ob aus weit zurückliegender oder heutiger Zeit, 
können uns zu Bewunderung und dann zu Hingabe inspirieren. 
Deshalb sollten wir uns ihr Beispiel aufrichtig zu Herzen nehmen 
und ihnen folgen, indem wir zu unserem Wohl und zum Wohl aller 
Wesen auf die Befreiung hinarbeiten. 
 

 

-123- 



Mahamudra 

 
 
Von den umfassenden Schriften der Lehren, die wir als den 
Buddhadharma kennen, wird traditionsgemäss gesagt, dass sie 
aus 84 000 Sammlungen bestehen und dass jede von ihnen so 
viele Texte enthält, wie mit all der Tinte geschrieben werden kann, 
die ein Elefant auf seinem Rücken zu tragen vermag. Der 
Buddhadharma enthält einen unermesslichen Reichtum an 
Lehren und Techniken. Sie haben alle dieselbe grundlegende 
Absicht, nämlich den fühlenden Wesen in ihren unterschiedlichen 
Bedingungen von Nutzen zu sein und ihnen zu helfen, die wahre 
Natur des Geistes zu verstehen. 
Dem Buddhadharma zufolge hat Erleuchtung drei Aspekte. Einer 
von ihnen ist der Dharmakaya, der oft durch die Gestalt des 
Vajradhara oder Dorje Chang [rdo-rje 'chang] symbolisch 
verkörpert wird. Von dieser Ebene der Bewusstheit aus, die Dorje 
Chang repräsentiert, sind die als Tantras bekannten Lehren 

-124- 



-125- 

verbreitet worden. Im geheimen Herz-Tantra, das im Tibetischen 
sangwä nyingpo [gsang-ba'i nying-po] und in Sanskrit 
guhyagarbhatantra genannt wird, finden wir ein Gebet des 
Lobpreises an den Geist selbst: 
 

Dem einem wunscherfüllenden Juwel gleichenden Geist,  
durch den alle Ziele verwirklicht werden können, 

erweise ich meine Ehrerbietung. 
Die Geist-Natur ist die Grundlage von allem. 

Es gibt nichts in Samsara und Nirvana, das nicht aus ihr kommt. 
 
Die vier grossen Schulen der buddhistischen Tradition in Tibet -
Sakya, Gelug, Kagyü und Nyingma - benutzen in der Praxis viele 
Techniken. Jede von ihnen hat vorbereitende Übungen, die mit 
der Zufluchtnahme zu den Drei Juwelen beginnen. Diese 
Verpflichtung erhält dann eine feste Form durch Handlungen der 
Niederwerfung, Rezitation, Opferung, Reinigung und Meditation, 
durch die wir eine Einheit mit unserem Lama herstellen. Jede 
Schule hat Techniken zum Beruhigen des Geistes und zur 
Entwicklung der Einsicht in seine Natur; jede benutzt Vajrayana-
Meditationsübungen, die eine aufbauende und vollendende 
Phase einbeziehen. Diese vielen Übungen sind alle darauf 
ausgerichtet, ein authentisches Verständnis der Natur des 
Geistes zu vertiefen. Zu keinem anderen Zweck sind sie da. 
In der Kagyü-Schule sind die sechs Dharmas oder Yogas von 
Naropa ein Hauptzyklus der Unterweisung. Es sind sechs 
Techniken, durch die wir die tiefe Umwandlung aller Aspekte 
unserer Erfahrung in Gang setzen können. All diese Techniken 
benützen eine schnelle Herangehensweise. Sie sind ein äusserst 
wirkungsvoller Weg zur Erleuchtung und beziehen die 
Mahamudra-Meditation und den Zyklus der Lehren mit ein, der 
sich mit der Mahamudra-Verwirklichung befasst. 
Mahamudra ist ein Sanskrit-Wort und bedeutet "Grosses Symbol" 
oder "Grosses Siegel". Im Tibetischen heisst es chagya chenpo 
[phyag-rgya chen-po]. Cha ist eine ehrende Bezeichnung für 
Hand, die wiederum ein Schlüsselwort für die Leerheit des 
Geistes und aller Erscheinungen ist. Die zweite Silbe gya 
bedeutet Siegel, wie das Siegel auf einem Dokument. Sie 



-126- 

bezeichnet etwas, das alles unter einem Punkt zusammenfasst 
und es mit seiner Umarmung versiegelt. Sie bezieht sich auf die 
allumfassende Natur der Mahamudra-Verwirklichung: Kein Aspekt 
der Erfahrung fällt aus ihr heraus, denn sie ist das allumfassende 
Gewahrsein der essentiellen Leerheit unserer Erfahrung und der 
Erscheinungsformen. Chenpo bedeutet gross und besagt, dass 
diese Erfahrung endgültig ist - es gibt nichts Grösseres. 
Die Mahamudra-Verwirklichung und die Lehren, die dahin führen, 
können als die Quintessenz aller buddhistischen Praxis betrachtet 
werden. 
Die Lehre ist tief und schwierig zu erfassen, die Erfahrung ist 
unfassbar und kann den Sinnen nicht vorgeführt werden. Ein Vers 
aus den Lehren des Buddha preist die Prajnäpäramitä, die 
Vollkommenheit der Weisheit, die diese Erfahrung verkörpert. 
Die erste Zeile sagt, dass über die Vollkommenheit der Weisheit 
nicht gesprochen, dass sie nicht beschrieben und vorgestellt 
werden kann. Der traditionelle Vergleich ist der mit einem 
Stummen, der Zucker schmeckt und die Erfahrung niemandem 
mitteilen kann. Man muss Mahamudra selbst erfahren, um es zu 
verstehen. Man kann es nicht klar und wirkungsvoll einem 
anderen Menschen beschreiben, doch kann man einen Versuch 
machen, so wie es dieser vierzeilige Vers tut. 
Die zweite Zeile gibt eine nähere Erklärung. Obwohl die Natur des 
Geistes, die Vollkommenheit des Geistes, unbeschreiblich ist, 
können wir doch sagen, dass sie weder einen Ursprung noch ein 
Aufhören hat. In der Natur des Geistes gibt es eine ewige 
Eigenschaft, die leer ist wie der Raum. Die dritte Zeile 
kennzeichnet die Verwirklichung des Geistes als ureigenste 
Möglichkeit des eigenen Bewusstseins. Richtig zu verstehen ist 
sie nur in der eigenen Bewusstheit, in der eigenen Erfahrung und 
nicht in der Beschreibung von irgendjemand anderem. 
Ursprüngliche Bewusstheit ist die unmittelbare und echte 
Erfahrung des Geistes als leer, klar und ungehindert, als 
dynamisch und erkenntnisfähig. Dies kann nur durch persönliche 
Erfahrung und den Gebrauch der eigenen Einsicht für wahr 
befunden werden. 
Die vierte Zeile enthält eine Personifizierung: »Ich erweise der 
Mutter der Buddhas der drei Zeiten meine Ehrerbietung«. In 



-127- 

diesem Bild wird unsere Verwirklichung der Natur des Geistes wie 
auch diese Natur selbst als Ursprung der Erleuchtung 
beschrieben, da wir durch diese unmittelbare Verwirklichung 
Buddhaschaft erfahren. So haben sie die erleuchteten Wesen in 
der Vergangenheit erfahren, und so wird sie jetzt und in der 
Zukunft erfahren werden. Jedes Wesen, das Erleuchtung erreicht, 
erreicht hat oder erreichen wird, verwirklicht dieselbe Natur des 
Geistes, die hier als die Mutter der Siegreichen, der Buddhas, 
personifiziert wird. Wie eine Mutter ihr Kind gebiert, so gebiert der 
Geist, ist seine Natur einmal aufgedeckt, Erleuchtung. So gewiss 
wir aus dem Mutterschoss geboren wurden, so gewiss können wir 
Erleuchtung gebären, indem wir unmittelbar die leere, klare und 
ungehinderte Natur des Geistes verwirklichen. Es gibt keinen 
anderen Weg als diesen. Ikonographisch wird dieses höchste 
weibliche Prinzip von solchen Gottheiten dargestellt wie 
Prajnaparamita selbst oder Dorje Phamo und vielen anderen, 
deren weibliche Formen diesen Zustand der Bewusstheit, die 
Mahamudra-Verwirklichung, symbolisieren. 
 

Herangehensweise an Mahamudra 

In allen Schulen des Buddhismus in Tibet wird eine dreifache 
Herangehensweise anerkannt. Die erste Stufe enthält 
intellektuelles Studium, den Lehren zuhören und ihre Bedeutung 
verstehen. Auf der zweiten Stufe kontempliert man das, was man 
gelernt hat, um sein Verständnis zu vertiefen. Die dritte Stufe 
umfasst die Meditation und die direkte Erfahrung dessen, was 
man verstanden hat. Trotz dieser Gleichheit in der 
Herangehensweise neigt doch jede Schule dazu, ihren eigenen 
Stil zu entwickeln, indem sie entweder hauptsächlich die 
intellektuelle oder akademische Herangehensweise (shäpä kabab 
[bshad-pa'i bka'-bab]) bevorzugt oder eine mehr auf Intuition und 
Meditation beruhende Herangehensweise (drubpä kabab [sgrub-
pa'i bka'-bab]) betont. Die Sakya- und Gelug-Schulen sind 
besonders für ihr intellektuelles Geschick in der Lehre bekannt. 
Sie vertreten die Ansicht, dass man, um den Zustand der 
Bewusstheit zu erlangen, zuerst gründlich verstehen muss, was 



-128- 

diejenigen, die ihn erfahren haben, geschrieben und gelehrt 
haben. Sie nähern sich der unmittelbaren Erfahrung des Geistes 
auf der Grundlage eines sehr gründlichen und weitreichenden 
intellektuellen Verständnisses von der Natur der Wirklichkeit, der 
Erfahrung, des Geistes und so fort. Für sie beinhaltet die erste 
Stufe des Lernens eine gründliche intellektuelle Vorbereitung. 
Die andere, mehr pragmatische, mehr meditative 
Herangehensweise wird von den Kagyüpas und Nyingmapas 
betont, obwohl deren Schulen nicht den Wert einer Herangehens 
weise leugnen, die auf einem weiten intellektuellen Verständnis 
basiert. Ihre Sichtweise ist vielleicht am besten in den Worten von 
Atisha zusammengefasst, der Übertragungen und Lehren von 
Indien nach Tibet brachte und von dem alle Überlieferungslinien 
inspiriert sind. Er sagt, indem er sich auf den indischen Mythos 
vom Schwan bezieht, der aus einer Mischung von Milch und 
Wasser reine Milch herausziehen kann: »Der Bereich des 
Wissens ist unglaublich weit, und das Leben ist sehr, sehr kurz. 
Daher ist die wichtigste Herangehensweise, wie der Schwan die 
Milch vom Wasser trennen zu können, und das zu praktizieren, 
was für die eigene Lage das wichtigste ist.« Dies ist die 
Herangehensweise, auf die sich die Kagyüpas und Nyingmapas 
beziehen, wenn sie betonen, dass man die meditative 
Entwicklung mit einbeziehen muss, und nicht eine umfassende 
intellektuelle Ausbildung als vorbereitende Bedingung 
voraussetzen. Dafür bleibt einem nicht immer genug Zeit, da wir 
ja keine Garantie haben, dass wir lange genug leben, um die 
gesamten benötigten Grundlagen erfassen zu können. Können 
wir jedoch die Essenz der Lehren herausziehen und sie direkt auf 
unser Leben anwenden, verfügen wir über eine gültige 
Herangehensweise'an die Dharmapraxis. 
Trotz dieser Unterschiede in der Betonung haben alle Schulen 
dasselbe letztendliche Ziel, und alle stimmen darin überein, dass 
die dreifache Herangehens weise des intellektuellen Studiums, 
der Kontemplation und der Meditation für die wahre 
Verwirklichung notwendig ist. 
Die intellektuelle Herangehensweise an diesen dreifachen 
Prozess betont ein gründliches Verstehen der buddhistischen 
Schriften und der dazugehörigen Kommentare. In der Sutra-



-129- 

Tradition studiert man den Vinaya, das sind die Regeln für 
monastische Disziplin, die Sutras oder Abhandlungen und den 
Abhidharma, der manchmal als die Psychologie der 
buddhistischen Tradition bezeichnet wird. In der tantrischen 
Tradition studiert man die vier Stufen der Tantras: kriya, charya, 
yoga und anuttarayoga, das heisst die Tantras der Handlung, der 
Anwendung, des Yoga und die höchsten Yoga-Tantras. Für einen 
Menschen, der die intuitive, meditative Herangehensweise wählt, 
besteht die ausreichende intellektuelle Vorbereitung darin, als 
erstes einen qualifizierten Lama zu finden, jemanden mit 
aussergewöhnlicher Vollendung, der einem authentische und 
genaue Unterweisungen in der Meditationstechnik gibt, und als 
zweites, diese Technik gründlich zu studieren. 
Ob wir der scholastischen oder meditativen Herangehensweise 
folgen, hängt von unserer Neigung ab, jedoch ist - ungeachtet wie 
weit oder speziell unser eigenes Interesse auch sein mag - 
einiges an intellektueller Grundlage gewiss notwendig. Es wird 
gesagt, dass jemand, der ohne ein begriffliches Verständnis von 
dem, was er tut, zu meditieren versucht, wie ein Blinder ist, der 
sich bemüht, auf dem freien Feld den Weg zu finden. So jemand 
kann nur umherwandern ohne eine Vorstellung, welche Richtung 
er wählen soll. Andererseits gibt es die Redeweise, dass jemand, 
der viel studiert, ohne dies jemals in der Meditation anzuwenden, 
wie ein Mensch ohne Hände ist, der versucht, eine Felswand zu 
erklimmen. Er kann sie sehen, weiss wie man dahin gelangt, 
weiss genau, welchen Weg man nehmen soll, aber ohne Hände 
ist es nutzlos. 
Obwohl Mahamudra kein sehr weites Thema ist, ist seine 
Bedeutung ausserordentlich tief. Zu verstehen, was darüber 
gesagt worden ist, ist notwendig, aber in sich selbst nicht 
ausreichend. Wir müssen über die Lehren nachdenken und sie 
analysieren, indem wirfragen: »Ist dies wirklich wahr oder nicht? 
Wenn es wahr ist, wie und warum ist es wahr, und wie weiss ich 
es?« Solche Untersuchung, durch die der Geist einige Gewissheit 
erlangt, ist die zweite Phase des Prozesses. Wenn wir einmal in 
den Lehren etwas erkannt haben, das wahr und gültig für unsere 
Situation ist, versuchen wir, es in der Meditation anzuwenden. 
 



-130- 

Die Natur des Geistes 

Die Tatsache, dass überhaupt passende Fragen bezüglich der 
Lehre im Geist auftauchen, ist ein Zeichen für eine beträchtliche 
Ansammlung von Verdienst - zustande gekommen durch gute 
Gedanken und Handlungen in der Vergangenheit. Dennoch 
haben wir nur ein vages und naives Verständnis des Geistes. Wir 
wissen, dass wir einen Geist haben, aber es gibt eine Menge 
Unwissenheit bezüglich seiner Natur. 
Nun, was ist Geist? Der Geist ist das, was gewahr ist, was 
Gedanken aufsteigen lässt, Emotionen und Gefühle wie »ich bin 
glücklich« oder »ich bin traurig.« Der Geist ist das, was all dieses 
erfährt. Im Buddhismus bezeichnen wir die Natur des Geistes als 
Leerheit, womit wir meinen, dass der Geist frei von, leer von 
begrenzenden Merkmalen ist. Er hat keine Form, keine Farbe, 
keine Gestalt, keine Grösse, überhaupt keine Begrenzung. Eine 
Entsprechung dafür ist der offene Raum in diesem Zimmer. Wie 
dieser Raum ist der Geist unfassbar und kann nicht beschrieben 
werden. Genau wie der Raum an sich leer ist - so wie man 
niemals sagt: »Der Raum ist leer bis zu dem Punkt, aber darüber 
hinaus ist der Raum nicht mehr leer« - so ist der Geist an sich 
leer. 
Wenn wir das Licht im Zimmer mit in Betracht ziehen, haben wir 
eine weitere Analogie, denn der Geist hat seine eigene Art von 
Klarheit, wenn auch nicht im visuellen Sinne. Die leuchtende 
Eigenschaft des Geistes ist die dem Geist innewohnende 
Erfahrungsfähigkeit. Obwohl er kein Ding in sich und aus sich 
selbst ist, erfährt der Geist dennoch alles, und diese Fähigkeit ist 
Klarheit. Wir erfahren dies, wenn wir ruhig sitzen. Wenn wir dann 
an einen weit entfernten Ort wie New York oder San Francisco 
denken, können wir ihn augenblicklich im Geist wachrufen. Wenn 
wir nun vom Geist sprechen, beziehen wir uns auf seine Leerheit - 
grundlegende Unfassbarkeit - und seine leuchtende Klarheit, die 
er zeigt. Wie der Raum und das Licht im Raum sind diese Dinge 
nicht voneinander getrennt, sondern zwei Aspekte einer einzigen 
Erfahrung. 
Die Eigenschaften von Leerheit und Klarheit sind nicht die 
vollständige Beschreibung des Geistes. Der Geist ist mehr als 



-131- 

leerer und erleuchteter Raum, er ist auch Gewahrsein, das 
entscheiden kann, »dies ist Form, dies ist Klang, dies ist eine 
Gestalt«. Die Erkenntnisfähigkeit, die es uns ermöglicht, zu 
urteilen und besondere Details zu erkennen, ist eine Manifestation 
der Ungehindertheit des Geistes. 
Obwohl die Leerheit, Klarheit und Ungehindertheit des Geistes 
untrennbar sind, können wir sie von verschiedenen Perspektiven 
aus untersuchen und von ihnen einzeln oder zusammen 
sprechen. Die essentielle Leerheit des Geistes und seine klare 
Natur zusammengenommen sind das, was wir die 
Ungehindertheit des Geistes nennen, sein Erfahrungsvermögen. 
Die grundlegende dreifache Natur des Geistes - Leerheit, Klarheit 
und Ungehindertheit - ist Tathagatagarbha, der Same der 
Erleuchtung, den jedes Lebewesen besitzt, ob menschlicher oder 
anderer Art. Tathagatagarbha ist die grundlegende Reinheit der 
wirklichen Natur des Geistes. In den Worten des Buddha 
Shakyamuni: »Dieser Tathagatagarbha, dieser Same der 
Erleuchtung, durchdringt alle Formen des Lebens. Es gibt kein 
einziges Wesen, das ihn nicht besitzt«. Ein tantrischer Text sagt, 
dass alle Wesen von Natur aus erleuchtet sind, dass jedoch 
hinzugekommene Verdunkelungen die Erfahrung der Erleuchtung 
blockieren. Wenn wir durch die Praxis die wirkliche Natur des 
Geistes erkennen, können wir vollständig erleuchtet werden. 
 

Die Natur der Erfahrung 

Wenn auch die Auffassung, dass der Geist leer von 
irgendwelchen begrenzenden Merkmalen ist, zumindest 
oberflächlich verständlich sein mag, haben doch viele Leute 
grosse Schwierigkeiten mit der Vorstellung, dass das, was wir 
erfahren, gleicherweise leer ist. Was bedeutet es zu sagen, dass 
die Welt der Erscheinungsformen - das belebte und unbelebte 
Universum, das wir wahrnehmen - leer ist? Wie kann dies wahr 
sein für diese Welt voller Felsen, Bäume und Häuser, für Erde, 
Wasser und all die Elemente und die lebenden Geschöpfe, die 
sich umherbewegen und ihr Leben leben? 
In der Aussage, dass etwas, das so wirklich erscheint, essentiell 



-132- 

leer ist, liegt tatsächlich kein Widerspruch. Wir können dies am 
Beispiel des Traumzustandes illustrieren. Wenn wir nachts 
schlafen gehen, träumen wir. Der Geist ist im Traum aktiv. Es gibt 
die Wahrnehmung der Form, die gesehen wird, des Klanges, der 
gehört wird, der Düfte, die gerochen werden, der Geschmäcke, 
die geschmeckt werden, der Strukturen, die gefühlt werden, der 
Gedanken, die entstehen. All dies geschieht im Traumzustand. 
Wenn wir jedoch aufgewacht sind, ist es offensichtlich, dass 
nichts Wirkliches erfahren wurde. Das, was sich ereignete, hatte 
während des Traumes eine herkömmliche Wirklichkeit, aber 
niemand wird behaupten, dass das, was im Traum stattfand, in 
derselben Weise geschah, wie die Dinge in unserem 
Wachzustand geschehen. Der Traum war eine Serie geistiger 
Projektionen: er hatte eine herkömmliche, zeitweilige Wirklichkeit, 
aber keine letztendliche. Weil dem Traum eine andauernde 
Selbst-Natur fehlt, können wir sagen, dass er leer ist. 
In genau gleicher Weise können wir über unsere Wahrnehmung 
der Welt im Wachzustand denken. In uns entstehen alle Arten von 
Ideen, Gefühlen, Konzepten und Reaktionen. Die Dinge, die wir 
erfahren, können uns glücklich, traurig oder ärgerlich machen, 
können unsere Anhaftung oder Ablehnung vergrössern. Doch 
wenn auch alle diese Gedanken und Reaktionen entstehen, sie 
alle haben keinerlei aus sich selbst heraus bestehende Natur: wir 
sollten sie nicht für wirklich halten - sie sind einfach fortlaufende 
geistige Projektionen, die durch besondere Umstände geschaffen 
werden. Aus diesem Grund können wir sagen, dass unsere 
Erfahrung leer ist, da ihr jegliche letztendliche Selbst-Natur fehlt. 
Wir können sagen, dass kein Aspekt unserer Erfahrung, sei es 
der äusseren Erscheinungswelt oder der inneren geistigen Welt, 
ein Atom Wirklichkeit besitzt. Nichts, das wir erfahren, ist irgend 
etwas anderes als die Wahrnehmung der eigenen Erfahrungen 
durch den Geist, denen Wirklichkeit nur im herkömmlichen Sinn 
zukommt. 
Da sie dies verstanden und erfahren haben, können Lehrer wie 
Milarepa Wunder demonstrieren und Dinge geschehen lassen 
entgegen den normalen, im Universum herrschenden Gesetzen. 
Wenn das Universum in sich etwas letztendlich Wirkliches wäre, 
wären seine Gesetze unverletzlich und wunderbare 



-133- 

Geschehnisse unmöglich. Tatsächlich sind die Gesetze, die die 
herkömmliche Wirklichkeit regieren, flexibel. Wenn wir dies 
erkannt haben, haben wir zumindest einige begrenzte Kraft, um 
die Erscheinungswelt zu beeinflussen. 
Wenn es der Fall ist, dass alle Erfahrung nur die Projektion des 
Geistes ist, was bestimmt dann die Weise wie unsere 
Wahrnehmungen geschehen? Die Weise, wie der Geist die Welt 
erfährt, wird durch die Kraft des Karma, der Handlungen und ihrer 
Ergebnisse, bestimmt. 
Auf der Basis der grundlegenden Unwissenheit über die wirkliche 
Natur des Geistes entwickeln sich karmische Neigungen und 
andere Verdunkelungen. Der grundlegende Zustand der Nicht-
Bewusstheit ist wie die Erde, in die Samen gesetzt werden 
können. Die Samen stellen die karmischen Neigungen dar, die 
durch körperliche, geistige und verbale Handlungen verstärkt 
werden. Wenn ein Same einmal gesät ist, braucht er 
Unterstützung von der Erde und Nahrung, Wasser, Licht, Wärme: 
ohne diese bleibt er untätig. Sind alle benötigten Bedingungen 
vorhanden, keimt der Same, wächst, blüht und vervielfältigt sich. 
In derselben Weise ist die durch eine Handlung angelegte und 
verstärkte Neigung im grundlegenden Zustand der Verwirrung 
gespeichert und bleibt dort verborgen, bis die Umstände in der 
Umgebung oder im Geist selbst einen Kanal schaffen, durch den 
die Neigung auftaucht und als ein aktiver Teil unserer Erfahrung 
zur Reife gelangt. Wir leben als Menschen in einem relativ 
begünstigten Zustand positiver kannischer Neigungen, die durch 
tugendhafte Handlungen geistiger, verbaler und körperlicher Art in 
zahllosen vorangegangenen Leben verstärkt wurden. Das 
gesamte menschliche Karma ist ähnlich genug, damit wir alle 
mehr oder weniger dieselbe Welt erfahren: Wir haben uns auf 
Handlungen eingelassen, die ähnliche, wenn nicht gar gleiche 
Eindrücke ergeben, wie die Welt beschaffen ist. 
Zusätzlich zu diesem allgemeinen Karma gibt es noch das 
individuelle Karma, das die besonderen Variationen in der 
Erfahrung eines jeden Wesens erklärt. Gierig zu sein oder zu 
stehlen erschafft eine Neigung, die - wenn sie verstärkt wird - in 
Erfahrungen der Armut und Not mündet, oft in einem zukünftigen 
Leben. Andererseits schafft Grosszügigkeit in materieller oder 



-134- 

anderer Hinsicht Bedingungen, die in Wohlstand münden, wenn 
sie verstärkt werden. Überlegte Handlungen des Tötens lassen 
eine Tendenz entstehen, die - wenn sie verstärkt wird - als 
Ergebnis viel Krankheit und ein kurzes Leben bringt; wohingegen 
das Beschützen und Achten des Lebens zu guter Gesundheit und 
einem langen Leben führen. Kurz gesagt, während die Menschen 
die allgemeinen Eigenschaften teilen, die dem menschlichen 
Zustand gemeinsam sind, sind einige reicher oder ärmer als 
andere, glücklicher oder unglücklicher, gesünder oder 
ungesünder, langlebiger oder kurzlebiger. 
Karma hat also sowohl allgemeine wie besondere Aspekte, die 
zusammen unsere Gruppen- und Einzelerfahrung erklären. Um 
jedoch die Natur dieser Erfahrung und die Arbeitsweise des 
karmischen Prozesses von Ursache und Wirkung zu verstehen, 
müssen wir die Natur des Geistes erkennen. Um die Natur des 
Geistes zu verstehen und von ihr eine unmittelbare Erfahrung - 
die Mahamudra-Verwirklichung - zu erlangen, müssen wir 
meditieren. 
In der Mahamudra-Praxis gibt es einen fortgeschrittenen Grad an 
Verwirklichung, der im Tibetischen rochig [ro-gcig] genannt wird, 
was "ein Geschmack" bedeutet. An diesem Punkt wird die 
Gleichheit von Subjekt und Objekt augenscheinlich, und der 
ursächliche Zusammenhang wird in der Erfahrung deutlich. Wir 
können sehen, wie eine gegebene Ursache zu einer 
entsprechenden Wirkung führt. 
Wie kommt es, dass wir nicht bereits über diese Erfahrung 
verfügen? Was hält uns davon ab, gerade jetzt die Natur des 
Geistes unmittelbar zu begreifen? Es gibt vier grundlegende 
Ursachen dafür, die die "vier Fehler" genannt werden. 
Der erste Grund ist, dass uns der Geist zu nahe ist (nye drag [nye 
drags]), um erkannt zu werden. Seit dem Augenblick, in dem wir 
geboren wurden und begannen, unsere Augen zu benutzen, 
haben wir niemals unmittelbar unser eigenes -Gesicht gesehen. 
In unserer gegenwärtigen Lage kann der Geist alles erfahren, 
aber er kann nicht seine eigene Natur sehen. Der zweite Grund 
ist, dass die Erfahrung zu tief (sab drag [zab drags]) für uns ist, 
um ergründet zu werden. Wir sind wie Menschen, die auf die 
Oberfläche des Ozeans schauen. Wir vermuten, dass er tief ist, 



-135- 

aber wir haben keine Vorstellung davon, wie tiefer tatsächlich ist. 
Wenn wir Mahamudra erfassen könnten, wären wir erleuchtet, 
denn es zu erfassen bedeutet, es zu verwirklichen, und es zu 
verwirklichen bedeutet, ein Buddha zu sein. 
Der dritte Grund ist, dass Mahamudra zu leicht (la drag [sla 
drags]) für uns ist, als dass wir es glauben könnten. Für 
jemanden, der es wirklich verstanden und erfahren hat, ist 
Mahamudra das leichteste Ding in der Welt. Es gibt nichts zu tun: 
Wir müssen keine Ozeane überqueren, um dorthin zu gelangen, 
und keine Berge ersteigen. Das einzig Notwendige ist reines 
Gewahrsein der letztendlichen Natur des Geistes, die immer da 
ist. Darüberhinaus gibt es nichts zu tun - doch können wir es 
einfach nicht glauben, dass Mahamudra so leicht zu tun oder eher 
nicht zu tun ist. Es verlangt nur, dass wir in der Natur des Geistes 
ruhen. 
Der vierte Grund ist, dass Erleuchtung zu herausragend (sang 
drag [bzang drags]) für uns ist, um damit im Einklang zu sein. 
Buddhaschaft ist die vollständige Entfaltung des grenzenlosen 
Potentials des Geistes, der eine unbegrenzte Anzahl 
verschiedener Formen annehmen kann und Eigenschaften 
besitzt, die wir niemals in einer gewöhnlichen Person vorfinden. 
Das unermessliche Potential der Buddhaschaft passt nicht in 
unsere enge Denkweise, und wir können uns einfach nicht der 
Vorstellung fügen, dass solch ein Zustand die wirkliche Natur des 
Geistes ist. 
Was müssen wir unter diesen gegebenen Schwierigkeiten tun, um 
die Natur des Geistes unmittelbar zu erfahren? Es gibt zwei 
grundlegende Elemente der Umwandlung: (1) unsere eigenen 
Anstrengungen, um schlechte Handlungen und Verdunkelungen 
zu reinigen und darüberhinaus Verdienst und Erkenntnis zu 
entwickeln; und (2) Hingabe gegenüber unserem Lama, der eine 
unerlässliche Rolle im Zustandebringen unserer Umwandlung 
spielt. Diese beiden Elemente zusammen bringen die 
Mahamudra-Verwirklichung. 
Die reine grundlegende Natur des Geistes, die ohne Verwirrung 
oder Verdunkelung ist, wird "gleichzeitig entstehende 
ursprüngliche Bewusstheit" genannt (lhenkye yeshe [lhen-skyes 
ye-shes]). Ursprüngliche Bewusstheit, die an sich die Natur des 



-136- 

Geistes und frei von verdunkelnden Faktoren ist, entsteht 
gleichzeitig mit dem Bewusstsein (namshe [rnam-shes]). Es gibt 
einen Text, der uns sagt, dass die einzigen Mittel für die 
Verwirklichung der gleichzeitig entstehenden ursprünglichen 
Bewusstheit unsere eigenen Anstrengungen im Läutern der 
Fehler und im Entwickeln von Verdienst und Erkenntnis sind, 
sowie unsere Hingabe und unser Vertrauen gegenüber einem 
qualifizierten Lama. Jede andere Herangehensweise ist 
Zeitvergeudung. Diese beiden Elemente von Anstrengung und 
Hingabe müssen zusammenkommen, deshalb werden sie in 
körperlichen Übungen wie Niederwerfungen, in verbalen Übungen 
wie Gebet und Mantra und in geistigen Übungen wie Visualisation 
und Meditation miteinander verbunden. Diese Kräfte werden 
gebraucht, um die vierte karmische Ebene der Verdunkelung zu 
tilgen. Wir schaffen ein Gegengewicht zu den negativen 
Neigungen und befreien uns schliesslich von ihnen als Quellen 
der Verwirrung. Durch die Shine-Meditation entwickeln wir 
Stabilität oder Ruhe des Geistes; dies bedeutet, dass unser Geist 
in einem gegebenen Zustand ohne Zerstreuung oder Verwirrung 
ruhen kann. An diesem Punkt beginnen wir die dritte Ebene der 
Verdunkelung, die Ebene der emotionalen Trübungen, zu tilgen. 
Die nächste Phase der Meditation ist Einsicht in die Natur des 
Geistes, indem man die Techniken von Lhagthong anwendet. 
Dies wird oft die Erfahrung des Nicht-Selbst genannt, die zwei 
Aspekte hat: das Fehlen eines persönlichen Selbst und das Nicht-
Bestehen aller Erscheinungsformen als unabhängige 
Wesenheiten. Wir beginnen wahrzunehmen, dass dem Selbst und 
den Gegenständen, die wir als äusserlich erfahren, jede 
letztendliche Wirklichkeit fehlt. Durch die Erfahrung dieser 
Einsicht wird die zweite Ebene der Verdunkelung getilgt, die der 
gewohnheitsmässigen Neigungen zu dualistischer Anhaftung. 
Durch die Praxis der Mahamudra-Meditation bewegen wir uns 
nun von einem Zustand der Unwissenheit zu einem Zustand 
direkter Wahrnehmung und Erfahrung der grundlegenden Natur 
des Geistes. Wenn Unwissenheit in ursprüngliche Bewusstheit 
verwandelt worden ist, ist die erste, subtilste Ebene der 
Verdunkelung, die Verdunkelung der grundlegenden 
Unwissenheit, aufgelöst. Dies ist die vollständige Erleuchtung. 



-137- 

Diese Bedingungen und Übungen scheinen gewaltig zu sein, aber 
dies besagt nicht, dass es notwendigerweise eine grosse Menge 
Arbeit erfordert, Mahamudra zu verwirklichen. Es hängt von den 
Umständen ab. Wenn ein Mensch durch Leben der Läuterung 
und Entwicklung gereift und mit einer grossen Ansammlung von 
Verdienst und Erkenntnis versehen ist, dann kann eine 
augenblickliche Umwandlung stattfinden, wenn er auf einen 
geschickten, erleuchteten Lehrer trifft. 
 

Hingabe an den Lama 

Eine wichtige Stufe in der Praxis des Mahamudra ist die 
Meditation auf den Lama, der als die Einheit allen Segens und 
aller Inspiration angesehen wird. Wir visualisieren den Lehrer 
entweder im Himmel vor uns oder oberhalb unseres Kopfes. Wir 
beten einsgerichtet um den Segen des Lama und meditieren 
anschliessend, dass die Gestalt des Guru mit uns verschmilzt. 
Danach lassen wir den Geist einfach in seinem natürlichen 
Zustand ruhen. An diesem Punkt befinden wir uns tatsächlich in 
der Mahamudra-Meditation. 
Die Wichtigkeit des Lama ist charakteristisch für den Vajrayana 
und wird im Hinayana und Mahayana  nicht angetroffen. Es ist 
wahr, dass das Beten zu den Buddhas und Bodhisattvas und die 
Zufluchtnahme bei ihnen ein wirkungsvoller Weg zur Erleuchtung 
ist, jedoch ist er langsamer als der Vajrayana-Weg, auf dem mit 
dem Lama eine Arbeitsbeziehung hergestellt wird. Das Vajrayana 
enthält Lehren, die einen in diesem Leben zur Erfahrung der 
vollständigen Erleuchtung führen können. Der Lama ist derjenige, 
der diese Belehrungen überträgt. Darum ist der Lama in der 
tantrischen Praxis so entscheidend, und deshalb messen die 
Mahamudra -Lehren, die Teil der tantrischen Praxis sind, der 
Beziehung des Schülers zum Lehrer solch ein Gewicht bei. 
Jemand mit den höchsten Fähigkeiten, der Mahamudra 
praktiziert, hat starkes Vertrauen zu seinem Lama und intensives 
Mitgefühl für alle anderen Wesen. Er versteht, dass alle fühlenden 
Wesen das Potential zur Erleuchtung in sich haben, sich jedoch 
durch all die Verwirrungen und Verdunkelungen, die sie von der 



-138- 

unmittelbaren Erfahrung des Geistes abhalten, endloses Leiden 
und Entäuschung schaffen. Dieses Verständnis ist die Quelle des 
Mitgefühls. In jeder Dharmapraxis, welche Technik oder 
Meditation auch immer angewandt wird, sollte nach der mit 
grossem Vertrauen genommenen Zuflucht die Entwicklung von 
Bodhicitta folgen. 
Jeder Buddha, der in der Vergangenheit Erleuchtung erlangte, ist 
dahin gekommen, indem er zuerst Bodhicitta entwickelte, den 
tiefen Wunsch, dass die Praxis nicht nur zum eigenen Wohl, 
sondern zum Wohl und schliesslich zur Erleuchtung aller Wesen 
diene. Weil wir so sehr mit unseren eigenen Interessen befasst 
sind und so wenig mit dem Wohlergehen der anderen, irren wir 
fortwährend in Verwirrung umher und verstärken die Verstrickung 
in Samsara. Aus diesem Grund ist die Sorge um das Glück und 
die Befreiung der anderen für die Dharmapraxis entscheidend. 
Dieser beste Personentyp praktiziert unermüdlich und mit starker 
Hingabe, so dass er jede zu bewältigende Aufgabe mit 
Begeisterung ausführt. Wenn alle diese Eigenschaften im 
Praktizierenden zusammenkommen, kann eine ganz vorzügliche 
Umwandlung stattfinden. Die meisten Menschen jedoch haben 
nicht diese überragenden Fähigkeiten. Wie kann also jemand 
vorgehen, um die letztendliche Bewusstheit zu erlangen, der im 
vorangegangenen Leben herangereift ist, aber immer noch auf 
einer niedrigeren Ebene der Vorbereitung ist? So wie uns Wolken 
davon abhalten, die Sonne zu sehen, so halten uns dicke 
Schichten der Verdunkelung in unserem Geist davon ab, der 
Natur unseres Geistes gewahr zu sein. Die Funktion unserer 
Praxis ist, diese Verdunkelungen zu entfernen, bis die 
unmittelbare Erfahrung des Geistes zugänglich wird. 
Sie brauchen nicht voll Verzweiflung aufzugeben, indem Sie 
denken: »Es ist hoffnungslos. Ich habe so viele Verdunkelungen, 
dass es mich etliche Leben kosten wird, sie los zu werden«. Wir 
sind nicht dafür bestimmt, so zu denken. Schnelle Umwandlung 
ist das Ziel der wundervoll wirksamen Lehren des Buddha. Wenn 
Sie regelmässig praktizieren, sei es nur für wenige Stunden oder 
wenige Minuten, können Sie die Verwirrungen und 
Verdunkelungen, deren Ansammlung Zeitalter gebraucht hat, 
entfernen. Das ist der besondere Segen und die Wirksamkeit des 



-139- 

Dharma. 
 

Praxis 

Damit die Mahamudra-Meditation sich richtig entwickelt, sollte 
unsere Körperhaltung so gerade wie möglich sein - nicht 
angespannt oder starr, sondern aufrecht und locker. In der Tat ist 
die Entspannung von Körper, Rede und Geist in der Meditation 
sehr wichtig. Was die Rede betrifft, so sollten die Kiefer nicht 
zusammengepresst, noch sollten die damit verbundenen Muskeln 
angespannt sein. Die Lippen sollten sich nicht bewegen. Der 
Geist sollte weder verspannt sein, noch in eine bestimmte 
Richtung gezwängt werden. 
Haben wir einmal die richtige entspannte Haltung eingenommen, 
können wir folgende Technik versuchen: das Suchen nach 
"Ursprung, Aufenthaltsort und Richtung" des Geistes (jung nä dro 
sum [byung gnas 'gro gsum]). In diesem Zusammenhang ist Geist 
derjenige, der alles erfährt was wir wahrnehmen, denken und 
fühlen. Wir untersuchen, indem wir dieses Geistes gewahr sind: 
Woher kommt er? Können wir irgendeinen Ursprung für ihn 
finden? Wo ist der Sitz des Geistes? Ist er irgendwo innerhalb 
oder ausserhalb des Körpers? Hat er in irgendeinem körperlichen 
Organ seinen Sitz oder in irgendeinem besonderen Teil des 
Körpers? Oder ist er in der äusseren Welt? Wenn der Geist sich 
bewegt, geht er dann tatsächlich irgendwo hin? Bewegt sich der 
Geist in irgendeine besondere Richtung? Wenn ja, wie bewegt er 
sich? 
Solange der Geist in Ruhe ist und einfach in einem Zustand klarer 
und durchscheinender Bewusstheit verweilt, ohne irgendwelche 
Gedanken, ist es niemand anderes als der Geist selbst, der dann 
ruht und diese Ruhe erfährt. Wenn ein Gedanke entsteht, nimmt 
der Geist eine bestimmte Ausdrucksform, eine bestimmte 
Richtung an. Wie kommt dies zustande? Mit dieser Technik 
versuchen wir des Vorgangs gewahr zu sein, wie Gedanken 
entstehen und Gestalt annehmen. Wir versuchen die Natur der 
tatsächlichen Erfahrung der Entstehung von Gedanken im Geist 
zu verstehen. Der Ansatzpunkt ist nicht, ob der Gedanke gut oder 



-140- 

schlecht ist. Wir befassen uns nicht mit dem Inhalt des 
Gedankens, sondern mit seiner Natur. Wie entsteht ein Gedanke 
im Geist? Wenn er entstanden ist, wo ist er? Wie und wo verbleibt 
er? Wenn er verschwindet, in welche Richtung geht er? Norden, 
Süden, Osten, Westen, aufwärts, abwärts? Wohin verschwindet 
er? Was ist das Aufhören eines Gedankens? Wenn es keinen 
Gedanken im Geist mehr gibt, sondern der Geist in einem 
Zustand klarer, unzerstreuter Bewusstheit verweilt, wo ist er dann 
genau? Können wir den Geist irgendwo lokalisieren? Wie 
verbleibt der Geist, wenn er in diesem Zustand verweilt? Wenn 
wir den ruhenden Geist untersuchen, finden wir dann irgendeine 
Grösse oder Gestalt oder begrenzende Eigenschaften, die wir 
unterscheiden und definieren können? 
In dieser Herangehensweise versuchen wir also den Geist 
hinsichtlich seines Ursprungs, seines Sitzes und seiner Richtung 
zu verstehen. Gibt es in seinem Entstehen, Verweilen und 
Vergehen irgend etwas, das anders denn als leerer, klarer und 
ungehinderter Geist beschrieben werden könnte? Wie würden wir 
ihn genau beschreiben? 
Benutzen wir diese Technik wieder und wieder, bis in uns einige 
Gewissheit darüber entsteht, was den Geist bildet und wie er 
arbeitet, dann ist es durchaus möglich, dass wir zu einem 
gewissen Grad echter Verwirklichung gelangen. Auf der anderen 
Seite gibt es auch die Gefahr, dass wir uns selbst zum Narren 
halten, dass wir uns in unserer eigenen Verwirrung verlieren und 
denken, dass wir ein wirkliches Verständnis erlangt haben, wenn 
wir tatsächlich überhaupt nichts verstanden haben. Dies ist genau 
der Punkt, an dem eine Beziehung zu einem qualifizierten 
Meditationslehrer wichtig ist. Wir brauchen jemanden, der uns den 
Vorgang erklären, unsere Erfahrungen beurteilen und Rat geben 
kann. Wenn wir in dieser Weise durch unsere eigenen 
Bemühungen und mit zusätzlicher Unterstützung durch den Rat 
eines geschickten Lehrers unsere Technik der Meditation 
verfeinern, wird unsere eigene Erfahrung stabil und echt werden. 
Traditionell wird gesagt, dass der von Erregung freie Geist aus 
sich heraus völlig glücklich ist, so wie Wasser, wenn es nicht 
aufgewühlt ist, von Natur aus durchscheinend und klar ist. Dies ist 
eine sehr genaue Beschreibung. In der Mahamudra-Meditation 



-141- 

sollten wir eine reine Bewusstheit haben von der Natur des 
Geistes wie sie ist, ohne irgendeine Anstrengung, einen 
besonderen Bewusstseinszustand zu erzwingen oder eine 
bestimmte Erfahrung zu ersinnen. Das Ziel ist in diesem Sinn, 
völlig entspannt in einem Zustand blosser Bewusstheit zu 
verweilen, ohne Zerstreuung oder Dumpfheit, wachsam 
hinsichtlich der Natur des Geistes. Wenn der Geist in einem 
solchen Zustand ruht und ein Gedanke entsteht, ist dann der 
ruhende Geist zum tätigen Geist geworden? Oder ist etwas 
anderes, etwas vom Geist Getrenntes, dem ruhenden Geist 
hinzugefügt worden? Sind Geist und Gedanke dasselbe? Dies 
sind die Fragen, derer wir beim Meditieren gewahr sein müssen. 
Ruht der Geist in diesem klaren Zustand unzerstreuter 
Bewusstheit, ohne dass gegenwärtig irgendwelche Gedanken 
auftauchen, dann ist die eigene Bewusstheit des Geistes die 
Fähigkeit, die diesen Seinszustand wahrnimmt (und auch den 
Geist in Bewegung, wenn er tätig ist und Gedanken entstehen). 
Sind der ruhende Geist, der sich bewegende Geist und die 
Bewusstheit des Geistes verschieden oder identisch? 
Diese Fragen gehören zu einer anderen Herangehensweise, die 
in der Mahamudra-Tradition "die Zustände der Ruhe, der 
Bewegung und der Bewusstheit" (nä gyu rig sum [gnas 'gyu rig 
gsum]) genannt wird. Wenn Sie mit dieser Herangehens weise 
arbeiten und zu einer nach ihrem Gefühl bedeutungsvollen 
Erfahrung gelangen, dann sollten Sie einen Lama um Rat fragen, 
dessen Beurteilung Ihnen helfen wird zu entscheiden, ob sie echt 
ist oder nicht und ob Sie in die richtige Richtung arbeiten oder 
nicht. Wie in der vorigen Herangehens weise wird eine Klärung 
(ngotrö [ngo-sprod]) ihrer Erfahrung durch einen dazu befähigten 
Lama sehr förderlich sein. 
 

Fehler und Missverständnisse 

Wenn Sie das Wesen dieser Belehrungen verstehen und sie gut 
in die Praxis umsetzen, dann gibt es vielleicht keine 
wirkungsvollere Herangehensweise zur Erlangung vollkommener 
Erleuchtung. Ohne Verstehen und ohne wirkungsvolle Praxis sind 



-142- 

Sie jedoch offen für alle Arten von Irrtümern. Ohne gründliches 
Verständnis könnten Sie den einen oder anderen Aspekt der 
Lehre überbetonen und sie so verdrehen. Sie könnten zum 
Beispiel die Aussage aus dem Zusammenhang nehmen, dass 
Erscheinungsformen, Geist und Erfahrung alle leer sind, und eine 
nihilistische Ansicht entwickeln, indem Sie denken, nichts spiele 
eine Rolle, weil alles leer sei, und Karma, gute und schlechte 
Handlungen, Erleuchtung und Nicht-Erleuchtung gebe es nicht. 
Dies ist vielleicht das einzige überaus schädliche 
Missverständnis, das Sie überhaupt entwickeln könnten. 
Es ist natürlich wahr - die Lehren sagen, dass der Geist und alle 
Erfahrungen leer sind. Aber die richtige Herangehensweise ist, 
zuerst die subjektive Natur der Erfahrung zu verstehen: dass alles 
was wir wahrnehmen - die äussere Welt, der physische Körper 
und die innere Arbeitsweise unseres Geistes - eine Projektion und 
ein Ausdruck des Geistes ist. Wenn wir dies verstanden haben, 
kommen wir zum Geist zurück und finden heraus, dass er 
tatsächlich essentiell leer von begrenzenden Eigenschaften ist. 
Dies jedoch nur zu verstehen ist nicht genug. Sie müssen es 
durch die Meditation erfahren. Nur dann, wenn Sie unmittelbar die 
Leerheit des Geistes und aller Erfahrung verwirklicht haben, 
könnten Sie vielleicht sagen: »Ich bin jetzt dem karmischen 
Prozess, der ursächlichen Beziehung zwischen Handlung und 
Erfahrung nicht mehr unterworfen«. Solange, bis Sie die 
unmittelbare Verwirklichung der Leerheit erreicht haben, die den 
karmischen Prozess durchtrennt, ist Karma immer noch unfehlbar 
und unvermeidlich. Positive Handlungen werden weiterhin 
positive Ergebnisse und negative Handlungen werden negative 
Ergebnisse entstehen lassen. Dies ist nicht etwas, das Sie in 
irgendeiner Weise ändern können. Es ist einfach die Weise, in der 
sich der karmische Prozess so lange entfaltet, wie Sie nicht die 
Verwirklichung der Leerheit des Geistes und aller Erfahrung 
erlangt haben. 
Folgt man dem Mahamudra-Weg der Meditation, so gibt es viele 
weitere Möglichkeiten des Irrtums. Wenn dem Geist zum Beispiel 
Wachheit fehlt, ist das Ergebnis keineswegs reine Meditation, 
sondern Dummheit. Verstärkt man diese Situation, indem man sie 
als Grundlage der meditativen Erfahrung nimmt, so führt sie zur 



-143- 

Wiedergeburt im Begierdebereich als Tier: besonders als 
ausgesprochen lethargisches Tier wie ein Krokodil oder ein 
Geschöpf, das für Monate ununterbrochen Winterschlaf hält. 
Selbst positive Anzeichen in der Entwicklung unserer Meditation 
können zu Hindernissen werden. In der Mahamudra-Praxis 
können wir drei grundlegende Formen positiver Erfahrung 
unterscheiden: Zustände der Glückseligkeit (dewa [bde-ba]), 
Zustände der Klarheit (sälwa [gsal-ba]) und Zustände nicht-
konzeptueller Bewusstheit (mitogpa [mi-rtog-pa]). 
Kommt zum Beispiel eine Erfahrung der Glückseligkeit auf, und 
wir haften ihr an oder verstärken sie, so fallen wir in den Irrtum 
der Begrenzung. Solche Praxis wird gewiss zu einer höheren 
Wiedergeburt beitragen, unter den Göttern des Begierdebereichs 
etwa. Die Meditation ist jedoch instabil, und ihre Ergebnisse 
erschöpfen sich; sie wird uns nicht in einen reinen Zustand der 
Verwirklichung führen, der dem Kreislauf der Wiedergeburten 
nicht unterliegt. 
Entstehen Erfahrungen der Klarheit, so führt das Haften daran zur 
Wiedergeburt auf der einen oder anderen der siebzehn Ebenen 
der Götter im Formbereich, die sich noch immer im Kreislauf von 
Samsara befinden. Entsteht die Erfahrung nicht-konzeptueller 
Bewusstheit in der Meditation, und wird Leerheit selbst zu einem 
Gegenstand der Anhaftung, so führt diese Art von Meditation, 
wenn sie verstärkt wird, zu einer Wiedergeburt auf der einen oder 
anderen der vier Ebenen des formlosen Bereiches von Samsara, 
und wir werden im Kreislauf des bedingten Daseins gefangen 
bleiben. 
Solange, bis wir tatsächlich die Befreiung von Samsara erlangen, 
sind solche Irrtümer möglich. Es ist daher wichtig, nicht 
aufzuhören, uns selbst zu läutern, indem wir negative Neigungen 
entfernen und positive wie Mitgefühl, heilsame Ausrichtung usw. 
entwickeln. Diese sind alle sehr wichtig. 
Es ist vielleicht die beste Weise, diese kurze Einführung in 
Mahamudra mit den Worten Tilopas zu beschliessen, die er 
sagte, als sein Schüler, der grosse Pandit Naropa, unter seiner 
Anleitung die erste Erfahrung der Mahamudra-Verwirklichung 
hatte: 
»Naropa mein Sohn, trenne dich nie von den Übungen, die dein 



-144- 

Verdienst fördern und deine Erkenntnis vertiefen. Verdienst und 
Erkenntnis sind wie zwei Räder an dem Wagen, der dich zur 
Erleuchtung führt.« 
 

Fragen und Antworten 

FRAGE: Wenn der Geist in sich rein ist, woher kommen dann die 
Verdunkelungen? 
 
ANTWORT: Im Buddhismus versuchen wir nicht, einen Ursprung 
für die Unwissenheit zu finden. Wir sagen nicht, dass der Geist an 
einem bestimmten Punkt unfähig wurde, sich selbst zu sehen, 
und die unmittelbare Erfahrung seiner eigenen Natur verloren hat. 
Wir sprechen eher vom anfangslosen Kreislauf des Daseins und 
akzeptieren, dass es, solange der Geist besteht, auch 
Unwissenheit gibt, die gleichzeitig mit dem Geist entsteht (länchig 
kyewa [lhan-gcig skyes-ba]). Mit dem Geist erscheint die 
Unwissenheit, und in unserem gegenwärtigen Zustand können wir 
nicht vom von der Unwissenheit getrennten Geist sprechen. Es 
kommt zu einer weiteren Verzerrung: Die essentielle Leerheit des 
Geistes ist verzerrt in eine subjektive Neigung zu etwas, das als in 
sich selbst bestehend erscheint. Statt die essentielle Leerheit des 
Geistes unmittelbar zu erfahren, erfahren wir ein Selbst. 
Die buddhistischen Texte übertreiben nicht, wenn sie sagen, dass 
unser grösster Feind das Festhalten an einem Selbst ist. Warum? 
Wir sind in einer Situation gefangen, wo der Geist unfähig ist, 
seine eigene essentielle Leerheit zu erfahren, und stattdessen ein 
Selbst postuliert, dessen Bestand gesichert werden müsse. So 
entwickeln wir all die Bedürfnisse und Wünsche, die befriedigt 
werden müssen, um solch ein Selbst aufrecht zu erhalten. Das 
Leiden entsteht aus der endlosen Suche, das zu befriedigen, was 
nicht befriedigt werden kann. »Ich« führt zu »ich bin«, was zu »ich 
will« führt usw. 
Die grundlegende Ebene der Unwissenheit, die erste Stufe der 
Verdunkelung im Geist, ist die Unfähigkeit des Geistes, seine 
eigene Natur zu erkennen. Ausserdem ist der Geist nicht einfach 
nur leer. Ein weiterer Aspekt ist seine Klarheit, die seine Fähigkeit 



-145- 

ist, alle Sinneseindrücke, Gedanken, Gefühle und Vorstellungen 
zu erfahren. Aufgrund der grundlegenden Unwissenheit wird 
dieser Aspekt des Geistes für etwas anderes gehalten. Die 
Objekte, die wir wahrnehmen, werden nicht als Ausdruck der 
Klarheit des Geistes gesehen, sondern als getrennt vom Geist in 
und aus sich selbst heraus bestehend. Eine dualistische Spaltung 
ist eingetreten zwischen dem postulierten Selbst und einem 
Objekt, das als getrennt von ihm verstanden wird. Diese Dualität 
und die Anhaftung daran ist die Verdunkelung der 
gewohnheitsmässigen Neigungen, die zweite Ebene der geistigen 
Verdunkelung. 
So haben wir in unserer gegenwärtigen Situation bereits einen 
Grad von Unwissenheit, der uns veranlasst, ein Selbst als etwas 
letztendlich Wirkliches zu erfahren. Zudem ist die Klarheit des 
Geistes in etwas Objektives verzerrt worden, das als vollständig 
getrennt vom Geist und als letztendlich wirklich erfahren wird. 
Dieser Zustand wird sich für immer fortsetzen, falls wir nicht 
Erleuchtung erlangen. Wir können nicht erwarten, dass er sich 
einfach von selbst auflöst. Im Gegenteil, wenn wir nicht über die 
Verdunkelungen hinausgehen, die zu dieser Verzerrung geführt 
haben, ist der Zustand dauerhaft. Solange wir nicht Erleuchtung 
erlangen, wird er sich weiterhin selbst verstärken. Sogar wenn wir 
schlafen gehen, nehmen wir diesen Dualismus des 
Wachzustandes mit. In einem gänzlich verschiedenen Bereich, 
wo die Projektionen des Geistes in Träumen erscheinen, gibt es 
immer noch die Wahrnehmung von "ich" und "anderen", dem 
Selbst und etwas ausserhalb von ihm. Diese Aufspaltung lässt all 
die anderen komplexen Aspekte des Traumzustandes zu, wie 
Vergnügen, Glück, Schmerz usw. 
In der Zukunft, wenn jeder von uns dahin gelangt zu sterben und 
unsere physischen Körper verschwunden sind, dann besteht 
selbst in diesem völlig körperlosen Zustand, wo es keine 
physische Basis für das Bewusstsein geben kann, ein 
fortgesetzter Eindruck von Verkörperung, und die dualistische 
Gewohnheit des Geistes setzt sich fort: Erfahrungen, die im Geist 
auftauchen, werden in ein Umfeld projiziert und als etwas anderes 
als der Geist selbst erfahren. 
Der dritte Aspekt des Geistes ist seine Ungehindertheit. In einem 



-146- 

reinen Zustand ist dies einfach die unwillkürliche erkennende 
Aktivität des Geistes. Wenn wir jedoch in der Spaltung zwischen 
Subjekt und Objekt gefangen sind, entsteht der Gedanke, »dieser 
Gegenstand ist gut, ich will ihn«, und so formen sich Anziehung 
und Anhaftung. Oder wir denken, »das bedroht mich, das ist 
schlecht«, und Ablehnung und Widerwillen entwickeln sich. Es 
gibt auch eine andere Möglichkeit - die der schlichten Dummheit, 
in der man überhaupt nicht die Situation versteht, sondern einfach 
in der gesamten Illusion gefangen ist. Die drei grundlegenden 
Gifte oder Muster gefühlsmässiger Reaktion - Anhaftung, 
Abneigung und Dummheit - kommen hier hinzu, und aus ihnen 
entwickelt sich eine Fülle an Gefühlen, die wir traditionell die  
84 000 Gefühle nennen, die den Geist trüben. Die Verzerrung der 
Ungehindertheit des Geistes bildet die dritte Ebene der 
Verdunkelung, die Verdunkelungen der gefühlsmässigen 
Trübungen. 
Wenn wir über die drei Bereiche des Universums sprechen - den 
Begierdebereich, den Formbereich und den formlosen Bereich - 
reden wir über die verzerrte Seite der reinen Natur des Geistes, 
die in sich selbst essentiell leer, in ihrer Natur klar und in ihrer 
Manifestation ungehindert ist. 
Was auf der allgemeinen Ebene auf das Universum zutrifft, lässt 
sich auch auf das individuelle unerleuchtete Wesen anwenden: 
Die Erfahrung eines Selbst ist eine verzerrte Wahrnehmung der 
unmittelbaren Erfahrung der essentiellen Leerheit des Geistes; 
die Erfahrung der Rede ist die verzerrte Wahrnehmung der klaren 
Natur des Geistes; und die Erfahrung des physischen Körpers ist 
die verzerrte Wahrnehmung der ungehinderten Manifestation des 
Geistes. Durch diese dreifache Verzerrung erschaffen wir nicht 
nur das samsarische Dasein allgemein, sondern zugleich Körper, 
Rede und Geist eines individuellen Wesens. 
Aus diesen Verzerrungen ergeben sich für uns verschiedene 
Konsequenzen. Körperlich, verbal und geistig reagieren wir durch 
emotionale Trübung, die durch die Wiederholung 
gewohnheitsmässig wird. Sind die Gewohnheiten einmal 
aufgebaut, führen sie wiederum zu weiteren Handlungen, die wie 
alle Handlungen später zu besonderen Ergebnissen führen. Die 
Kausalität verbindet unsere Erfahrungen mit unseren 



-147- 

Handlungen. Dies ist karmische Verdunkelung. Insofern ist unsere 
grundlegende Verwirrung, unsere Unwissenheit bezüglich der 
grundlegenden Natur des Geistes schädlich für uns selbst wie für 
andere. 
Wir können uns diese vier Ebenen der Verwirrung (grundlegende 
Unwissenheit, Dualität, gefühlsmässige Trübungen, ungeschickte 
Handlungen) als voneinander abhängig vorstellen. Grundlegende 
Unwissenheit ist das Versäumnis des Geistes, die ursprüngliche 
Bewusstheit wahrzunehmen, die seine eigene Natur ist. Aus 
dieser grundlegenden Unwissenheit entwickelt sich das 
dualistische Haften an ein Selbst und andere als getrennte, 
unabhängige Einheiten. Dies ist die zweite Ebene der 
Verdunkelung. Die dritte ist die geistige Trübung, die dem 
dualistischen Anhaften entspringt. Auf den gefühlsmässigen 
Trübungen basierend entwickelt sich schliesslich die vierte 
Ebene, karmische Verdunkelung, worin alle diese ungeschickten, 
negativen Neigungen durch körperliche, verbale und geistige 
Handlungen verstärkt werden. 
In unserer gegenwärtigen Verfassung als unerleuchtete Wesen 
erfahren wir alle vier Ebenen zur selben Zeit. Die dem Geist 
innewohnende Reinheit ist nicht verlorengegangen, aber sie ist so 
verhüllt, dass wir eine grosse Menge Verdunkelung erfahren. 
Verwirrung verdeckt die reine Natur des Geistes, wie Wolken die 
Sonne verdecken. Was allein all diese Verwirrung 
zusammenbindet, ist das Festhalten an der Wirklichkeit eines 
Selbst. 
Solange all diese Ebenen der Verwirrung und Verdunkelung nicht 
aufgelöst sind, kann Erleuchtung nicht entstehen. Wir müssen die 
ursprüngliche Reinheit und Durchsichtigkeit des Wassers, das 
jetzt von Ablagerungen getrübt ist, wiederherstellen; wir müssen 
die Wolken zerstreuen, die die Sonne verdecken, so dass wir klar 
sehen und ihre Wärme direkt empfangen können. Wenn wir 
einmal durch Meditation die Leerheit des Geistes, seine Klarheit 
und Ungehindertheit verstanden haben, dann beginnt die starke 
Einschnürung, die durch das Anhaften am Selbst und den 
Erscheinungen geschaffen wird, sich aufzulösen. 
 
FRAGE: Meine Gefühle scheinen so wirklich wie mein Körper und 



-148- 

die Welt um mich herum. Sie stören meine Praxis. Was kann ich 
dagegen tun?  
 
ANTWORT: Gegenwärtig sind wir uns instinktiv sicher, dass wir 
existieren und einen Geist haben. Wir sind uns sehr stark des 
physischen Körpers bewusst. Wir denken »mein Körper« und 
neigen dazu, beide, Körper und Geist, als eines anzusehen. Wir 
sind folglich darauf ausgerichtet, Gefühle auf den körperlichen 
und geistigen Ebenen gleichzeitig zu erfahren, so als würden sie 
irgendwie beiden innewohnen. Tatsächlich ist der Ursprung allen 
Gefühls geistig, und letzten Endes hat die Weise, wie diese 
Gefühle im Geist entstehen, nichts mit dem Körper zu tun. Wir 
haben den Geist einfach so konditioniert, sie so zu erfahren, als 
gäbe es für jedes Gefühl einen körperlichen Ursprung. Der Geist 
ist jedoch in Wirklichkeit wie ein strenger König und der Körper 
wie ein demütiger Diener. Es ist die Funktion des Körpers, den 
Befehlen des Geistes zu folgen, was er ohne eine ihm eigene 
Identität tut. Wenn es im Geist keine Begierde gäbe, wäre auch 
keine im Körper. Ist der Geist frei von Ärger, ist es auch der 
Körper. 
Unser jetziges Problem ist, dass wir Körper und Geist als 
einheitlich erfahren und daher alles, was im Geist auftaucht, 
augenblicklich in körperliche Handlung umsetzen möchten. Wenn 
Begierde oder Ärger im Geist erscheinen, beeilen wi; ins, sie auf 
einer körperlichen Ebene auszudrücken. Unsere einzige 
Erfahrungsweise scheint die zu sein, dass die Gefühle in Geist 
und Körper gleichzeitig auftauchen. Jedoch ist dies nicht der Fall. 
Wenn dies so wäre, dann würde der Körper nach dem Tode, wo 
Körper und Geist getrennt worden sind, weiterhin Begierde und 
Ärger empfinden und entsprechend handeln. 
Es ist notwendig zu verstehen, wie die Gefühle im Geist 
entstehen, und wie der physische Körper auf der Projektion des 
Geistes gegründet ist. Wir müssen mehr über die Natur des 
Geistes selbst verstehen und die Unfassbarkeit der Gedanken 
und Gefühle sehen, die aus einem essentiell leeren Zustand des 
Geistes entstehen. Da ja Gedanken und Gefühle - Anhaftung, 
Abneigung, Neid, Stolz usw. - keine Substanz haben und 
unfassbar sind, brauchen wir nicht all die Schwierigkeiten auf uns 



-149- 

zu ziehen, sie körperlich oder verbal auszudrücken. Selbst wenn 
wir keine unmittelbare meditative Erfahrung haben, können viele 
Schwierigkeiten gelöst werden, indem man intellektuell versteht, 
dass geistige Projektionen so unfassbar und leer wie der Geist 
selber sind. Nägärjuna, der grosse indische Siddha und Gelehrte, 
sagte: 
Alle Dinge sind verwirklicht, wenn Leerheit verwirklicht ist. Nichts 
ist verwirklicht, wenn Leerheit nicht verwirklicht ist. 
Wenn man dieses grundlegende Verständnis der Leerheit des 
Geistes und seiner Projektionen hat, dann wird jede 
Meditationsmethode wirksam sein. Wenn nicht, wird keine 
Technik funktionieren. 
 
FRAGE: Widerspricht das Verlangen nach Erleuchtung nicht den 
Lehren, die ja sagen, dass Begierde etwas Schlechtes ist? 
 
ANTWORT: Wir müssen Erleuchtung wollen, denn wir müssen da 
beginnen, wo wir gerade jetzt sind - beschmutzt mit einer grossen 
Menge dualistischer Anhaftung. Da unsere Erfahrungen von 
einem Gefühl des "Ich" regiert sind und das "Ich" daher "Dinge" 
will, sollten wir zumindest etwas wollen, das Wert hat - 
Erleuchtung. Wenn wir tatsächlich der Erleuchtung näher 
kommen, dann wird die Notwendigkeit, sie zu wollen, weniger 
machtvoll. Indem wir über die erste, zweite und dritte Bodhisattva-
Stufe voranschreiten, erfahren wir eine zunehmende Bewusstheit 
in Bezug auf die Leerheit des Selbst und die wahre Natur des 
Geistes. Dies bringt eine allmähliche Verringerung unserer 
Begierde nach Erleuchtung. 
Wir können dies recht einfach illustrieren. Wenn Sie sich heute 
morgen, von wo auch immer in New York, aufgemacht haben, 
hierher zu kommen, hatten Sie zuerst den starken Gedanken in 
Ihrem Geist: »Ich gehe zu den Belehrungen.« Je näher Sie 
gekommen sind, desto weniger haben Sie sich darum 
gekümmert, weil Sie näher gekommen sind. Als Sie schliesslich 
hier angekommen waren, da gab es keinen Grund mehr zu 
denken, »ich muss zu den Belehrungen kommen,« weil Sie 
bereits angekommen waren. Dualistisches Verlangen nach 
Erleuchtung wird allmählich aufgelöst und braucht nicht als ein 



-150- 

Hindernis angesehen zu werden; in gewisser Weise ist es sogar 
essentiell. 
 
FRAGE: Wie kann man Mahamudra praktizieren, wenn man 
keinen regelmässigen Kontakt zu seinem Lama hat? 
 
ANTWORT: Wenn wir nicht imstande sind, in der Nähe unseres 
Lamas zu sein, dann bedeutet dies nicht, dass wir nicht den 
Segen, die Inspiration und die Anleitung des Lehrers erhalten 
können. Wenn wir wirkliches Vertrauen in unseren Lehrer haben, 
dann spielt es keine Rolle, wie weit weg wir sind oder wie selten 
wir unseren Lama sehen. Es sind unser eigener Glaube, unsere 
Hingabe und unsere Gebete, die die Wohltaten herbeiführen. 
Wenn solch ein Vertrauen fehlt, könnten wir zu Füssen unseres 
Lamas schlafen und würden keinen Nutzen daraus ziehen. 
 
FRAGE: Wenn ich versuche zu meditieren, fährt mein Geist fort 
umherzuwandern. Was kann ich tun? 
 
ANTWORT: Für die richtige Meditation ist es notwendig, Shine 
praktiziert zu haben, die Meditation des ruhigen Verweilens. Dies 
wird alle störenden Gefühle befrieden und Ihrem Geist 
ermöglichen in Einsgerichtetheit zu verweilen. 
Anfangs, wenn Sie mit der Meditation des ruhigen Verweilens 
beginnen, gleicht die Erfahrung dem Wasser, das von einem 
Berggipfel stürzt: Der Geist rennt einfach weiter, angefüllt mit 
vielen Gedanken. Später, auf der zweiten Stufe, ist der Geist wie 
dieser Fluss, wenn er die Ebenen erreicht hat, langsam und stetig 
dahinfliessend. Noch später, auf der letzten Stufe, erreicht das 
Wasser des Flusses das Meer und vermischt sich mit ihm. 
Achtsamkeit und Hingabe werden Ihnen helfen, den Geist in 
dieser Weise zu beruhigen, und dann werden Sie imstande sein, 
richtig zu meditieren. 
 
FRAGE: Ich bin körperlich nicht sehr stark, und es ist schwierig 
oder unmöglich für mich, mit gekreuzten Beinen zu sitzen, 
geschweige denn Niederwerfungen zu machen usw. Bedeutet 
dies, dass ich nicht lernen kann zu meditieren? 



-151- 

 
ANTWORT: Für Menschen, die jung und gesund sind, ist es 
wichtig, strikt die Meditationshaltung zu bewahren. Die körperliche 
Disziplin hilft, sowohl den Körper wie die Meditation zu stärken. 
Ältere Leute jedoch oder jene, die eine schwache Gesundheit 
haben oder irgendeine Krankheit, können ihre Meditation in vielen 
verschiedenen Haltungen ausführen, selbst im Liegen. 
Der Meditierende ist der Geist, nicht der Körper. Wenn Sie richtig 
mit dem Geist meditieren können, wird Ihre Meditation gut sein. 
 
FRAGE: Ich habe so viele Verantwortlichkeiten in meinem Leben, 
dass ich nicht viel Zeit für Praxis habe. Was kann ich tun? 
 
ANTWORT: Es gibt in Tibet eine Geschichte über zwei junge 
Männer. Der eine war ziemlich intelligent und hatte viel über 
Samsara und den Zustand der Erleuchtung nachgedacht, und 
was diese beiden Zustände bedeuteten. Der andere hatte das 
grundlegende Verständnis, dass die Welt nicht solch ein guter 
Platz und dass Dharmapraxis sehr gut ist. Darüberhinaus hatte er 
überhaupt kein klares Verständnis der Situation. Einmal unterhielt 
er sich mit dem Intelligenten und sagte zu ihm: »Dharmapraxis 
scheint wirklich schwierig: sie ist etwas, wozu man seinen Geist 
benutzen muss. Sie verlangt so viel Anstrengung, und es ist 
wirklich hart und mühsam, sich selbst dahingehend zu 
verpflichten.« Sein Freund antwortete: »Es ist nicht so schwierig. 
Man sammelt die ganze Zeit über, in allem was man tut, Gutes 
und Schlechtes an. Einfach beim Gehen kann das, was du sagst 
oder tust, eine gute Handlung sein. Das einfache Gehen kann das 
Leben eines Geschöpfes vernichten, wenn du auf ein Insekt trittst 
und es tötest. Wir sind immer in gute oder schlechte Handlungen 
verwickelt. Gutes muss nicht eine grosse Sache sein - du kannst 
dir einfach dessen bewusst sein, was du jeden Augenblick tust.« 
Wenn Sie umherspazieren und an einen Garten kommen, der 
besonders schön ist, dann kann Ihre Erfahrung dieser Schönheit 
eine Opfergabe an die Drei Juwelen oder an Ihren Lama sein. 
Man kann sie mit der aufrichtigen Absicht darbringen, dass 
dadurch alle Wesen Verdienst entwickeln, ihre Bewusstheit 
vertiefen und auf dem Weg voranschreiten mögen. In dieser 



-152- 

Weise kann eine gewöhnliche ästhetische Erfahrung in eine 
Opfergabe verwandelt werden, die Ihre Motivation sehr gross und 
sehr machtvoll machen kann. Wenn Sie einem Tier begegnen, 
können Sie etwas sehr Einfaches tun, wie OM MANI PEME 
HUNG sagen, so dass es den Klang hört - ein Same wird so 
gepflanzt. Dies verlangt keine Anstrengung ausser dem 
Wiederholen der sechs Silben, und doch ist es nutzbringend. 
 
FRAGE: Was sind Anzeichen dafür, dass höhere Ebenen der 
Verwirklichung erreicht wurden? Was geschieht? 
 
ANTWORT: Durch Verwirklichung wächst die Freiheit des 
Geistes. Das ist wirklich alles, was geschieht. Jedoch drückt sich 
diese Freiheit in vielfältiger Weise aus. 
Stellen Sie sich hundert verschiedene Bilder des Buddha vor, von 
denen jedes eine Vielfalt an Farben, Haltungen usw. zeigt, an 
hundert verschiedenen Plätzen der Welt - Indien, China, Amerika, 
Kanada, Frankreich usw. Stellen Sie sich vor, dass Sie 
versuchen, auf all diese verschiedenen Bilder des Buddha 
gleichzeitig zu meditieren. Wir wären schon gut, wenn wir eines 
klar visualisieren könnten. Dies ist so, weil unser gegenwärtiger 
Geist so begrenzt ist. Auf der ersten der zehn Bodhisattva-Stufen 
kann der Geist alle diese hundert Gegenstände der Meditation in 
einem einzigen Augenblick ohne Verwirrung erfassen, ohne dass 
ein einziges Detail fehlt. Dies ist Freiheit des Geistes. 
Wenn diese Freiheit sich auszudrücken beginnt, unterliegt sie 
noch bestimmten Begrenzungen, aber ihr Ausmass ist weit 
grösser als das unserer jetzigen Erfahrung. Eine Geschichte mag 
dies illustrieren. 
Ein Mahasiddha mit Namen Jalandhara hielt eine spezielle 
Überlieferungslinie des Hevajra Tantra. Er gab einem Schüler die 
Ermächtigung und die Meditationsanweisung zur Visualisation 
des Yidam Hevajra. Dann sandte Jalandhara ihn ins Retreat. 
Hevajra hat sechzehn Arme und ist eine recht komplexe Figur. 
Der Schüler meditierte auf diese Form und identifizierte sich mit 
ihr in der Meditation. Er hatte in seiner Praxis Erfolg bis zu dem 
Punkt, dass er fühlte, er sei der Yidam und könne tatsächlich 
diese sechzehn Arme manifestieren. Zu diesem Zeitpunkt kam 



-153- 

Jalandhara nachschauen, was sein Schüler mache. Als er ankam, 
sagte er zu ihm, »du solltest meine Füsse waschen.« Indien ist oft 
sehr heiss und staubig. Wenn also jemand nach einer langen 
Reise zu Besuch kommt, ist es ein Zeichen der Achtung und 
Höflichkeit, die Füsse des Besuchers in kühlem Wasser zu 
waschen. Tatsächlich schien der Lama von der Wanderung 
verschwitzt, müde und staubig. Der Schüler brachte eine 
Schüssel mit Wasser, um die Füsse seines Lamas zu waschen. 
Der Lama sagte: »Wasche meine Füsse, indem du jeweils eine 
Hand für einen Fuss benutzt.« So begann der Schüler mit seiner 
linken Hand Jalan-dharas rechten Fuss zu waschen und mit 
seiner rechten den linken Fuss. Unversehens schaute er hinab, 
da hatte der Guru vier Füsse. Das stellte ihn jedoch vor kein 
Problem. Er emanierte einfach zwei Hände mehr und wusch die 
vier Füsse. Dann waren es acht Füsse, wiederum kein Problem, 
er emanierte acht Hände. Dann waren es sechzehn Füsse, und 
so emanierte er sechzehn Hände. Mit einem Mal schaute er 
jedoch auf 32 Füsse, und da steckte er fest. Er hatte sich in seiner 
Meditation auf die sechzehn Hände als etwas so Wirkliches, so 
Substantielles bezogen, dass er nicht über diese Zahl 
hinausgehen konnte. 
 
FRAGE: Ist die Diskussion der Leerheit einzig auf die 
Mahamudra- Lehren beschränkt? 
 
ANTWORT: Die Lehre der Leerheit ist für die buddhistischen 
Lehren grundlegend. In der Prajnaparamita, der Literatur, die die 
Vollkommenheit der Weisheit behandelt, finden wir von 
verschiedenen Gesichtspunkten ausgehende detaillierte Analysen 
der Leerheit. Achtzehn Aspekte der Leerheit werden aufgezählt, 
um ein Verständnis der Leerheit der Erscheinungen und des 
Geistes zu erleichtern. 
Sowohl in den japanischen wie tibetischen Traditionen wird der 
Grundsatz der Leerheit sowie ihre Erfahrung in der Meditation 
stark betont. In beiden Traditionen wird das Herz-Sutra gesungen. 
Die Sprachen sind verschieden, aber die wesentlichen Aussagen 
sind dieselben: »Da gibt es kein Auge, kein Ohr, keine Nase, 
keine Zunge, keinen Körper und keinen Geist.« 



-154- 

Dies ist eine Verneinung der letztendlichen Wirklichkeit aller 
Aspekte unserer Erfahrung. Oberflächlich gesehen scheint es 
absurd, wenn ein Mönch feierlich rezitiert, dass er keine Augen, 
keine Zunge, keine Ohren hat - und er sie offensichtlich doch 
benutzt. Worüber spricht er dann? Denken Sie an einen Traum. In 
den Träumen hören, sehen, schmecken, riechen, berühren und 
denken wir, und es werden doch keine Sinnesorgane benutzt. Der 
Geist überträgt den Eindruck einer sinnlichen Erfahrung, aber es 
sind überhaupt keine Sinnesorgane darin verwickelt. Man wacht 
auf, und die Szenerie verschwindet. Später behandeln wir die 
Erinnerung als etwas, das der Geist erfunden hat. Wenn wir diese 
Analyse auf den Wachzustand ausdehnen, werden wir verstehen, 
dass alle Erscheinungen und Erfahrungen im wesentlichen wie 
die Erfahrungen in den Träumen sind - in dem Sinn, dass sie an 
derselben illusorischen Natur teilhaben. Wenn wir meditieren, 
geraten wir in Schwierigkeiten, falls uns ein grundlegendes 
Verständnis der Leerheit und der Unfassbarkeit der Vorstellungen 
und Gefühle fehlt. Deshalb wurden vom Buddha die Belehrungen 
über die Vollkommenheit der Weisheit gegeben, und deshalb wird 
immer noch das Herz-Sutra rezitiert. 
Wenn wir z.B. mit der Meditationspraxis von Chenresig arbeiten, 
meditieren wir über die Gestalt Chenresigs und visualisieren uns 
selbst in dieser Gestalt. Wenn wir uns schlafen legen, legt sich 
dann der Bodhisattva auch zum Schlafen hin? Meditierende 
können sich selbst solche Probleme erschaffen, wenn sie die 
Erscheinungen als substantiell oder aus sich selbst bestehend 
behandeln. Wenn sie einmal die Leerheit des Geistes begriffen 
haben, entstehen jedoch solche Verwirrungen nicht mehr. 
Leerheit steht nicht auf und legt sich nicht nieder. Sie unterliegt 
keinen Beschränkungen. Es gibt eine ungeheure Freiheit in der 
Weise, wie man den Geist benutzen kann, wenn man verstanden 
hat, dass er essentiell leer ist. 
Das Herz-Sutra endet mit einem Mantra, TÄYATHA OM GATE 
GATE PARAGATE PARASAMGATE BODHI SOHA, dem Mantra 
der Vollkommenheit der Weisheit, einem Mantra, das alle Leiden 
stillt. Es kondensiert die Erfahrung der Leerheit in einer verbalen 
Formel. Das Mantra kennzeichnet die Erfahrung der Leerheit: Es 
gibt keinen Grund, auf dem das Leiden entstehen kann, weil man 



-155- 

die essentielle Leerheit des Geistes und aller seiner Erfahrungen 
gesehen hat. 
 
FRAGE: Rinpoche hat über die herkömmliche und letztendliche 
Wirklichkeit gesprochen. Verstärkt eine solche Bezeichnung nicht 
einfach wieder das dualistische Denken? 
 
ANTWORT: Solange wir nicht unmittelbar die letztendliche Nicht-
Wirklichkeit des Selbst, des Geistes und der Kausalität erfahren 
haben, ist es sehr wichtig, sowohl die Wirklichkeit wie die Nicht-
Wirklichkeit zu akzeptieren. Dies bedeutet, wir müssen, bis wir 
erleuchtet sind, zwei Haltungen einnehmen. Wir können selbst 
jetzt den Standpunkt einnehmen, dass alle Erscheinungen 
letztendlich leer sind. Da sie letztendlich unwirklich und essentiell 
leer sind, sind alle Erscheinungen nur herkömmlich wirklich. Sie 
sind nicht letztendlich, sondern stehen tief und wechselseitig 
miteinander in Beziehung. Dies ist das wechselseitig abhängige 
Entstehen aller Dinge. 
Andererseits ist es sehr wichtig, die Weise zu beachten, wie die 
Dinge auf der herkömmlichen Ebene arbeiten, weil wir immer 
noch daran gebunden sind. Haben wir einmal die letztendliche 
Ebene erreicht, wird es zwecklos sein, über herkömmlich oder 
letztendlich zu reden - wir werden über beide Begriffe wie über 
jegliche dualistische Denkweise hinausgegangen sein. Solange, 
bis wir zu diesem Zustand gelangt sind, ist es jedoch nützlich, die 
letztendliche Nicht-Wirklichkeit der Erscheinungen zu akzeptieren 
und auch die nie fehlgehende herkömmliche Wirklichkeit der 
Dinge anzuerkennen. 
 
FRAGE: Schafft die Intelligenz des Geistes die Gedanken, derer 
sie gewahr wird? 
 
ANTWORT: Wenn wir einen Beobachter aufstellen, so wie die 
Intelligenz, die die Gedanken, die sie erschafft, beobachtet, 
spalten wir den Geist von dem ab, was er erschafft. Wenn wir 
einen solchen anfänglichen Dualismus errichten, können wir eine 
endlose Reihe von Beobachtern, die Beobachter beobachten, 
erschaffen. Der Geist ist nicht so. 



-156- 

In derselben Weise, wie diese Lichtquelle, diese Lampe neben 
mir, unwillkürlich durch das Licht ausgedrückt wird, das sie 
ausstrahlt, so kommt der Geist, der essentiell leer und in seiner 
Natur klar ist, augenblicklich und unwillkürlich als geistige Aktivität 
zum Ausdruck. Intelligenz ist einfach der Aspekt des Geistes, der 
gleichzeitig mit geistiger Aktivität auftritt und dessen gewahr ist. 
Was im Geist erscheint ist die Bewusstheit, der Geist strahlt seine 
spontane Aktivität aus. 
 
FRAGE: Welche Beziehung gibt es zwischen Mahamudra-
Verwirklichung und Mitgefühl? 
 
ANTWORT: Durch das Verstehen der Natur Ihres eigenen 
Geistes beginnen Sie, mehr von der Lage eines jeden Wesens in 
Samsara zu verstehen. Diese Art von Verstehen lässt von selbst 
und ohne die allergeringste Anstrengung Mitgefühl für jedes 
fühlende Wesen aufkommen. Wenn Sie die Natur des Geistes im 
allgemeinen richtig erkennen, gelangen Sie dahin, insbesondere 
die Weise zu verstehen, wie der Geist auf den unreinen und 
reinen Ebenen arbeitet. Indem Sie verstehen, dass das Reine und 
das Unreine zwei Aspekte desselben Geistes sind, entwickelt sich 
in Ihnen Mitgefühl für die Wesen, die im unreinen Zustand der 
Erfahrung gefangen sind, und Vertrauen in diejenigen, die die 
reinen Zustände der Bewusstheit verwirklicht haben. Vertrauen 
und Überzeugung in Hinblick auf die Buddhas und Bodhisattvas 
und das Ziel der Erleuchtung zum Wohl aller fühlenden Wesen 
entwickeln sich dann von selbst. 
Darüberhinaus sind Sie durch das Verstehen der Natur des 
Geistes besser imstande, mit dem Leiden, den Ängsten und 
Frustrationen umzugehen, denen Sie begegnen. Wenn Sie einmal 
dieses grundlegende Verständnis haben, können Sie mit allem 
wirkungsvoller umgehen. 
Angenommen, Sie hätten z.B. eine grosse schmerzvolle 
Eiterbeule auf Ihrem Handrücken. Sie könnten verschiedene 
Heilmethoden versuchen, indem Sie sie massieren oder 
behutsam Salbe einreiben, und nach einiger Zeit könnten Sie die 
Beule geheilt haben. Sie könnten jedoch auch mit einer Nadel in 
die Blase stechen und so den Eiter sofort entfernen. Während 



andere Arten der Praxis wie ein behutsames, langsames und 
graduelles Herangehen sind, so sticht das Verständnis der Natur 
des Geistes direkt in den Kern des Problems. Warum? Weil man 
zu dem Verständnis gelangt, dass alle Gedanken und Gefühle, 
alle Ängste und geistigen Unruhen, nichts als eine Projektion des 
Geistes sind. 
 

 

-157- 



-158- 

Epilog: Die acht Gedanken 
Durch die Kraft der von Mitgefühl erfüllten Wahrheit der höchsten 
Zuflucht, durch die Wurzel guter Handlung und durch eine 
uneingeschränkt grossmütige Motivation möge ich allein, aus 
eigener Anstrengung die Leiden, welcher Art sie auch seien, aller 
den Raum erfüllenden Wesen vertreiben. 
Möge ich durch die Vortrefflichkeit positiver Aktivität in dieser Welt 
und jenseits von ihr die Hoffnungen und Wünsche der Wesen in 
dem Augenblick, in dem sie entstehen, erfüllen. 
Mögen mein Körper, Fleisch und Blut, meine Haut und alles 
andere an mir allen fühlenden Wesen in bestmöglicher Weise 
zugute kommen. 
Mögen sich die Leiden der Wesen, die ausnahmslos meine Mütter 
gewesen sind, in mir auflösen; mögen sie mein Glück und meine 
guten Qualitäten erlangen. 
Möge, solange die Welt besteht, in meinem Geist nicht einmal für 
einen Augenblick der Gedanke entstehen, anderen schaden zu 
wollen. 
Möge ich mich unermüdlich bemühen, anderen Wesen zu nützen, 
ohne auch nur einen einzigen Augenblick darin nachzulassen, sei 
es aufgrund von Niedergeschlagenheit oder Erschöpfung oder 
irgend etwas Ähnlichem. 
Möge ich imstande sein, jede erwünschte Freude mühelos allen 
Wesen zu geben, die durstig oder hungrig, notleidend oder arm 
sind. 
Möge ich die grosse Last auf mich nehmen: die schwer zu 
ertragenden Leiden der Wesen in der Hölle und in anderen 
Bereichen, und mögen sie befreit werden. 
 
Dieses Wunschgebet, Die acht Gedanken eines grossen 
Menschen, wurde von Karma Rangjung Künchab [Kalu Rinpoche] 
verfasst. 



 
 

Der Kudung im Tempel 

-159- 



-160- 

Anhang I - Kalu Rinpoche 

Kalu Rinpoche wurde 1905 im Distrikt Treshö Gang chi Rawa in 
der Region Hör in Kham, Ost-Tibet, geboren. Diese gebirgige 
Gegend an der Grenze zu China ist für den unabhängigen Geist 
ihrer Bevölkerung bekannt. Sein Vater, Karma Legshä Drayang 
[kar-ma legs-bshad sgra-dbyangs], der dreizehnte Ratag Pälsang 
Tulku, war nicht nur als Meister der Vajrayana-Meditationstechnik 
anerkannt, sondern auch aufgrund seiner Heilkunst und 
literarischen Bildung. Er und seine Frau, Drölkar Chungchung 
[sgrol-dkarchung-chung], Rinpoches Mutter, waren Schüler von 
Jamgön Kongtrul Lodrö Thayä ['jam-mgon kong-sprul blo-gros 
mtha'-yas], Jamyang Khyentse Wangpo ['jam-dbyangs mkhyen-
brtse dbang-po] und Mipam Rinpoche, die Begründer und Führer 
der rime [ris-med]-Bewegung waren. Diese sorgte für eine 
Wiederbelebung des religiösen Lebens im Tibet des 
ausgehenden 19. Jahrhunderts, indem sie die Bedeutung 
sektiererischer Unterschiede auf ein Mindestmass reduzierte und 
die gemeinsame Grundlage der Übertragungslinien sowie die 
Wichtigkeit der Meditation betonte. 
Beide, Vater und Mutter, widmeten sich der Praxis, und sofort 
nach ihrer Heirat zogen sie sich zur religiösen Einkehr zurück. Sie 
sahen einander kaum während dieser Zeit. Doch als sie eines 
Nachts zusammen waren, träumten beide, dass sie von dem 
grossen Meditationslehrer und Gelehrten Jamgön Kongtrul 
besucht wurden, der ankündigte, er werde kommen, um bei ihnen 
zu bleiben, und darum bat, ihm ein Zimmer zu geben. Nicht lange 
danach entdeckte Drölkar Chungchung, dass sie schwanger war. 
Der Traum war von glücklicher Vorbedeutung gewesen; die Zeit 
der Schwangerschaft ging freudvoll und ohne Komplikationen 
vorüber. Drölkar Chungchung arbeitete weiterhin mit ihrem Mann, 
und eines Tages, während sie gerade mit ihm Heilkräuter 
sammelte, erkannte sie, dass das Kind bald zur Welt kommen 
werde. Als die beiden zurück zu ihrem Haus eilten, da sahen sie 
den Himmel voller Regenbögen. 
Solche Zeichen wurden in dem benachbarten Landstrich als 
Ankündigung der Geburt einer besonderen Inkarnation 



-161- 

angesehen. Normalerweise wurde die Erziehung eines Tulku so 
früh wie möglich einem Kloster anvertraut, doch Karma Legshä 
Drayang weigerte sich, diesem Brauch zu folgen. Wenn der 
Junge keine hohe Inkarnation sei, sagte er, wäre die Ausbildung 
verschwendet; wenn doch, so werde er fähig sein, geeignete 
Lehrer und entsprechende Bildung selbst zu finden. Genau dies 
tat er. 
Schon früh entwickelte er eine vorbildliche Haltung, löste die 
Bindung an Besitz und weltliche Lebensfreuden. Als junger Mann 
durchstreifte er von Zeit zu Zeit die Gebirgswildnis, Schluchten, 
Felsen und Grate. Spontan und ungezwungen entwickelte sich in 
ihm der Wunsch, sich der Dharmapraxis zu widmen, und so 
beschloss er, dies zu tun. Wenn er im Gebirge unterwegs war, 
sang Rinpoche Mantras, damit ihr Segen den wilden Tieren, den 
Fischen und Insekten zugute käme, die sich in der Nähe 
aufhielten. 
Zu hause stand seine Erziehung unter strenger Aufsicht seines 
Vaters. Nach einer vorbereitenden Ausbildung in Grammatik, 
Schreiben und Meditation begann Rinpoche mit dreizehn Jahren 
sein reguläres Studium im Kloster Palpung [dpal-spungs]. Zu 
dieser Zeit übertrug ihm der elfte Tai Situ Rinpoche, Pema 
Wangchog Gyälpo [pad-ma dbang-mchog rgyal-po], die getsül 
[dge-tshul]-Ordination und gab dem jungen Mönch den Namen 
Karma Rangjung Künkhyab [kar-ma rang-byung kun-khyab]. Das 
Präfix "Karma" weist Rinpoche als einen Praktizierenden der 
Karma Kagyü-Tradition aus, und "Rangjung Künkhyab" bedeutet 
"selbstentstanden, alldurchdringend". 
In Pälpung und anderswo in Kham studierte Rinpoche die Lehren 
der Sutras und Tantras, erhielt Belehrungen und Ermächtigungen 
von vielen grossen Lamas. Während eines yarnä [dbyar-gnas], 
dem traditionellen Retreat während der Regenzeit, das von 
Buddha Shakyamuni eingeführt wurde, hielt Rinpoche im Alter 
von fünfzehn Jahren vor einer Versammlung von hundert 
Mönchen und Laien einen tiefgründigen und lehrreichen Vortrag 
über die drei Arten der Gelübde. 
Mit sechzehn trat Rinpoche in das Künsang Dechen Ösal Ling 
ein. Das von Jamgön Kongtrul Lodrö Thayä begründete Retreat-
Zentrum (drubkhang [sgrub-khang]) war eine der zwei mit dem 



-162- 

Pälpung Kloster verbundenen Retreat-Einrichtungen. Hier 
vollendete er das traditionelle Dreijahres-Retreat unter der Leitung 
seines Wurzellamas (tsawä lama [rtsa-ba'i bla-ma]), des 
ehrwürdigen Lama Norbu Döndrub [nor-bu don-sgrub], von dem 
er die vollständige Übertragung der Karma Kagyü- und Shangpa 
Kagyü-Überlieferungen erhielt. 
Im Alter von fünfundzwanzig Jahren ging Rinpoche fort, um 
alleine ein ausgedehntes Retreat in den unwirtlichen Bergen 
Khams durchzuführen. Dort wanderte er ohne Besitz umher, 
nahm Obdach, wo immer er es finden konnte, ohne menschliche 
Gesellschaft zu suchen und zu benötigen. 
Zwölf Jahre lang lebte er so, vollendete seine Praxis und opferte 
alles, um ungeteilte Liebe und Mitgefühl für alle Wesen zu 
entwickeln. »Es gibt kein höheres Siddhi als Mitgefühl«, hatte sein 
Wurzellama gesagt. Dieses selbstgenügsame Leben hätte er 
wohl noch länger fortgeführt, wenn nicht schliesslich Situ 
Rinpoche Nachricht geschickt hätte, dass es für ihn an der Zeit 
sei, in die Welt zurückzukehren und zu lehren. 
Kalu Rinpoche kehrte zurück nach Pälpung und übernahm die 
Verantwortung für die Leitung (drubpön [sgrub-dpon]) der 
Dreijahres-Retreat-Gruppen. Zu dieser Zeit erkannte Rangjung 
Rigpe Dorje, der verstorbene sechzehnte Gyalwa Karmapa, 
Rinpoche als Aktivitäts-Ausstrahlung von Jamgön Kongtrul Lodrö 
Thayä1. Man erinnerte sich wieder an Jamgön Kongtruls 
Vorhersage, dass seine Aktivitäts-Ausstrahlung ein Rime-Meister 
sein werde, der sich der Förderung von Praxis und Retreat 
widmen werde. 
 
 
 

 

1 Zur selben Zeit gab es damals vier weitere Ausstrahlungen von Jamgön Kongtrul: 
die seines Körpers, seiner Rede, seines Geistes und seiner Qualitäten. Von diesen 
war die Ausstrahlung des Geistes, der in Pälpung lebende Tulku Jamgön Khyentse 
Öser [mkhyen-brtse 'od-zer], zusammen mit Tai Situ Rinpoche ein Wurzelguru des 
Gyalwa Karmapa. Jamgön Khyentse Öser war auch ein Lehrer und Freund von 
Kalu Rinpoche, ebenso wie Jamgön Pema Drime [pad-ma dri-med], ein anderer der 
fünf Jamgön Ausstrahlungen, der im Nyingma Kloster von Shechen in Ost-Tibet 
Lehrer war. 



-163- 

In den vierziger Jahren begann Rinpoche, in ganz Tibet Klöster zu 
besuchen, die traditionellen Zentren vieler Schulen und 
Übertragungslinien, und bei einem Besuch in Lhasa gab er dem 
Regenten des jungen Dalai Lama Belehrungen. 
1955, einige Jahre vor der vollständigen militärischen Besetzung 
Tibets durch China, besuchte Rinpoche den Gyalwa Karmapa in 
Tsurpu, der ihn bat, Tibet zu verlassen, um in Indien und Bhutan 
Vorbereitungen für das unvermeidliche Exil zu treffen. Rinpoche 
ging zuerst nach Bhutan, wo er zwei Retreat-Zentren einrichtete 
und dreihundert Mönche ordinierte. Nach Indien weiterreisend 
machte er eine ausgedehnte Pilgerreise zu allen wichtigen Stätten 
des Buddhismus. 1965 errichtete er in Sonada, nahe bei 
Darjeeling, sein eigenes Kloster Samdrub Dargyä Ling [bsam-
sgrub dar-rgyas gling], wo er zuletzt wohnte. Einige Jahre nach 
Gründung des Klosters schuf Rinpoche dort die Möglichkeit zum 
Dreijahres-Retreat und gründete weitere Retreat-Zentren an 
anderen Orten Indiens. 
Seit 1971 ist Kalu Rinpoche viermal nach Europa und 
Nordamerika gereist, wo er Zentren für Dharmapraxis und für das 
traditionelle Dreijahres-Retreat für die Menschen aus dem Westen 
einrichtete. In Sonada gab er 1983 den vier grossen 
Herzenssöhnen (thugsä [thugs-sras] - das bedeutet nahe Schüler 
oder Nachfolger) des letzten Gyalwa Karmapa, wie auch 
Tausenden anderen Tulkus, Lamas, Mönchen, Nonnen und 
Laien, den grossen Zyklus der Ermächtigungen, der rinchen 
terdsö [rin-chen gter-mdzod] genannt wird und einer der dsöchen 
nampar nga [mdzod-chen rnam-par nga], d.h. "fünf Schätze" von 
Lehren und Ermächtigungen ist, die durch Jamgön Kongtrul Lodrö 
Thayä gesammelt wurden. 
 
Kalu Rinpoches Aktivitäten der letzten Jahre, besonders seine 
vier Reisen in den Westen, sind im ersten Kapitel dieses Buches 
beschrieben. 



-164- 

Offener Brief an die Schüler und Freunde des 
Meisters der Zuflucht, Khyab Dje Kalu 
Rinpoche. 
Kloster Sonada, 15. Mai 1989 
 
Das Folgende ist ein offener Brief an alle Schüler des Meisters 
der Zuflucht Khyab Dje Kalu Rinpoche. Dieser Brief stammt von 
Bokar Tulku Rinpoche, dem Hauptschüler und Dharma-
Nachfolger Rinpoches, sowie von Lama Gyaltsen, dem Neffen 
und lebenslangen Begleiter von Rinpoche, und von Khenpo Lodrö 
Dönyö, dem Abt des Klosters Sonada. Der Brief ist dem Wortlaut 
nach von Bokar Rinpoche verfasst, wohingegen der Inhalt ihre 
gemeinsame Erfahrung wiedergibt. 
 
Am Mittwoch, dem 10. Mai 1989 um 15.00 Uhr, ist unser 
kostbarer Lama Khyab Dje Kalu Rinpoche von dieser Welt in die 
reinen Bereiche hinübergegangen. Damit in diesen Zeiten des 
gemeinsamen Verlustes und Schmerzes Rinpoches Gegenwart 
jedem seiner Schüler näher gebracht wird, möchten wir die 
Ereignisse der letzten Monate sowie das, was in nächster Zeit 
geschehen soll, darlegen. 
 
Ende November reiste Rinpoche mit den Lamas und Mönchen 
seines Klosters sowie den Mitgliedern seines 
Übersetzungskomitees - insgesamt etwa hundert Personen - zu 
Beru Khyentse Rinpoches Kloster in Bodhgaya. Rinpoche wollte, 
dass sie alle mit ihm zusammen reisten, so dass das Kloster - 
Rinpoche umgeben von seinen Mönchen und Schülern - in einer 
Karawane von zwei Bussen und zwei Autos nach Bodhgaya fuhr. 
Nachdem er die Aktivitäten der Lamas, der Mönche und der 
Übersetzer geregelt hatte, reiste Rinpoche nach Los Angeles, wo 
er für einige Wochen blieb und eine Reihe von Einweihungen und 
Belehrungen gab. Rinpoche wurde eingeladen, in Amerika zu 
bleiben, damit er seine Kräfte wieder sammeln könnte. Er war 
jedoch entschlossen, nach Indien zurückzukehren, um die 



-165- 

Übersetzungsarbeit, die seit zwei Jahren sein Hauptanliegen war, 
zu unterstützen. 
Nach Indien zurückgekehrt, machte Rinpoche einen kurzen 
Besuch in Bodhgaya, wo er seine Mönche und die Übersetzer in 
ihrer Arbeit ermutigte und sich mit Dilgo Khyentse Rinpoche traf, 
der gerade dabei war, im Kagyü-Kloster ein drupchen (ein 
vollständiges Ritual mit Selbsteinweihung; häufig wird in einem 
solchen Ritual Lama-Medizin hergestellt, Anm.d.Übersetzer) zu 
vollenden. Dann reiste er nach Sherab Ling, dem Kloster von Tai 
Situ Rinpoche. Kalu Rinpoche war schon oft nach Sherab Ling 
eingeladen worden, hatte jedoch vorher noch nie kommen 
können. Er meinte, dass diese Reise es ihm ermöglichen würde, 
sowohl an den Losar Feierlichkeiten (tibetisches Neujahr) in 
Sherab Ling teilzunehmen, wie auch S.H. den Dalai Lama zu 
besuchen, der sich zu der Zeit in seinem Sitz in Dharamsala 
aufhielt. Er blieb etwa eine Woche lang in Sherab Ling. 
Während er dort war, konnte er tatsächlich Seine Heiligkeit in 
Dharamsala besuchen. Sie waren lange zusammen, assen 
gemeinsam und besprachen eine Reihe von Themen. Seine 
Heiligkeit drückte seine Freude über Rinpoches Aktivitäten aus 
und versprach, sein Möglichstes zu tun, um Rinpoches 
Übersetzungsprojekt zu fördern. Er zeigte Besorgnis über 
Rinpoches gesundheitlichen Zustand und liess ihn von seinem 
persönlichen Arzt untersuchen. Seine Heiligkeit bemerkte, dass 
unter all den Lamas, die daran arbeiten, den Dharma in der Welt 
zu verbreiten, keiner sei, dessen Aktivität und Güte grösser seien 
als die von Rinpoche. 
Rinpoche kehrte nach Bodhgaya zurück, wo er weitere zwei 
Wochen blieb, bevor er mit seinen Lamas und Mönchen und den 
Übersetzern - wie zuvor in einer Karawane reisend - in die 
Gegend von Darjeeling zurückkehrte. Da Rinpoche in Salugara 
bei Siliguri den Bau eines grösseren Stupa begonnen hatte, blieb 
er dort mit allen aus seinem Kloster für drei Wochen. Während 
dieser Zeit arbeiteten die Lamas und Mönche an der Bemalung 
der Relief-Skulptur, die die Wände schmückte, und an der 
Herstellung von 100 000 Tsa-Tsas für die Einsegnung des Stupa. 
Die Übersetzer arbeiteten weiter an der Übersetzung von Jamgön 
Kongtrul Lodrö Thayäs Enzyklopädie des Wissens. Rinpoche 



-166- 

verbrachte täglich mehrere Stunden am Stupa, um die 
verschiedenen Projekte persönlich zu beaufsichtigen. In diesem 
Zeitraum blieb Rinpoches Gesundheit gut, und seine Aktivität war 
ungemindert. 
Am 21. März zog Rinpoche wieder nach Sonada. Über mehrere 
Wochen schien er schwächer zu werden, obwohl er aus 
medizinischer Sicht keine besondere Krankheit hatte. Lama 
Gyaltsen, ich selbst und andere aus Rinpoches Umgebung 
versuchten, ihn dazu zu bewegen, nach Singapur oder Frankreich 
zu reisen, um die besseren Bedingungen dort zu nutzen, aber 
Rinpoche wies es entschieden zurück, zu diesem Zeitpunkt zu 
verreisen. Es war für Rinpoche schwierig, etwas zu essen, und 
sein Körper wurde immer schwächer. Am 15. April bestand Dr. 
Wangdi aus Darjeeling darauf, dass Rinpoche in ein Krankenhaus 
in Siliguri gehen solle. Im Krankenhaus besuchten ihn viele 
Rinpoches, unter anderem Chadral Rinpoche, ein grosser 
Nyingma Lama und enger Freund, Jamgön Kongtrul Rinpoche 
und Gyaltsab Rinpoche. Rinpoches Gesundheitszustand 
verbesserte sich ein wenig; die Vorschläge, doch woanders 
medizinische Hilfe zu suchen, lehnte er jedoch weiterhin ab. Nach 
zwei Wochen war Rinpoche entschlossen, in sein Kloster in 
Sonada zurückzukehren. Der Arzt hingegen hielt es für dringlich, 
dass er noch weitere drei Wochen im Krankenhaus bleibe. 
Schliesslich fand er sich, nach meinem und Khenpo Dönyös 
Zureden, bereit, noch eine Woche zu bleiben, bevor er nach 
Sonada zurückkehren würde. 
Rinpoche kam am Freitag, dem 5. Mai, spätnachmittags zu Hause 
an. Er war offensichtlich froh, wieder daheim zu sein, als er, in 
einer Sänfte sitzend, die von mehreren seiner Lamas auf den 
Schultern getragen wurde, ins Haus gebracht wurde, und er 
lächelte und winkte den Umstehenden zu. Ausser einer kurzen 
Zeit am Morgen nach seiner Ankunft, als er die traditionellen 
Willkommens-Khatags [kha-btags] der Klostermitglieder empfing, 
verweilte Rinpoche in striktem Retreat. Er blieb rege und 
interessiert, hin und wieder sprach er einzelne an und zeigte 
Anteilnahme an ihrem Wohlergehen. Während dieser wenigen 
Tage war Rinpoche guter Dinge und sein Gesundheitszustand 
schien stabil. Wenn Lama Gyaltsen sich nach seinem Befinden 



-167- 

erkundigte, bekam er stets zur Antwort, dass es ihm gut gehe. 
Selbst als es einige äussere Anzeichen von körperlichen 
Schwierigkeiten gab, fühlte Rinpoche offenbar keine Schmerzen. 
Als er gefragt wurde, wie es ihm gehe, antwortete Rinpoche: »Die 
Zeit des Tages ist die Kultivierung der Erfahrung der Illusion. Die 
Zeit der Nacht ist die Kultivierung der Erfahrung des Traumes.« 
Lama Gyaltsen und ich fühlten, dass Rinpoche hier über seinen 
derzeitigen Geisteszustand sprach. 
Bei einer anderen Gelegenheit äusserte Rinpoche mir gegenüber, 
er fühle nach nun 85 Lebensjahren, dass sein Leben erfüllt und 
vollständig sei. Eine gewöhnliche Person ist niemals mit ihrem 
Leben zufrieden oder sie verlangt, unbegrenzt weiter zu leben. 
Rinpoche empfand jedoch kein Bedauern. Besorgnis äusserte er 
darüber, dass die Übersetzung der Enzyklopädie des Wissens 
noch nicht vollendet war und dass er vielleicht mit seinen 
Anstrengungen, das Übersetzerkomitee zusammenzustellen, zu 
spät begonnen habe. Khenpo Dönyö und ich versicherten ihm, 
dass das Komitee personell gut besetzt sei und die Arbeit gut 
vorangehe. Wir versprachen beide, uns um das Projekt bis zu 
seiner Vollendung zu kümmern, und dass, selbst wenn Rinpoche 
nicht mehr in der Lage sein werde, seine Verwirklichung zu 
sehen, die Arbeit vollendet und seinen Namen tragen werde. 
Um zwei Uhr am Morgen des 10. Mai verschlechterte sich 
Rinpoches Zustand dramatisch. Wir fanden erst später heraus, 
dass er einen Herzanfall erlitten hatte. Beim Verlassen des 
Krankenhauses hatte der Arzt gesagt, dass seine Lungen nur 
noch mit 40% ihrer Kapazität arbeiteten und dass dies eine 
zusätzliche Belastung für sein Herz sei. Khenpo Dönyö wurde 
sofort in das drei Stunden entfernte Siliguri geschickt, um den 
Doktor aus dem Krankenhaus zu holen. Ein anderer Wagen 
wurde nach Darjeeling geschickt, um Dr. Wangdi zu bringen. 
Chadral Rinpoche wurde aus seinem nahegelegenen Kloster 
herbeigerufen und Jamgön Kongtrul Rinpoche wurde in Rumtek 
benachrichtigt. Chadral Rinpoche und die Ärzte konnten schnell 
kommen. Man riet Rinpoche, wieder nach Siliguri ins 
Krankenhaus zu gehen, doch Rinpoche lehnte ab. Er sagte, dass 
Ärzte herbeigerufen werden könnten, er jedoch das Kloster nicht 
verlassen werde. Später am Morgen, nachdem wir alle darauf 



-168- 

bestanden hatten, dass er wieder ins Krankenhaus gehen solle, 
sagte er schliesslich, wir könnten tun, was wir mochten. Als alles 
für den Wechsel ins Krankenhaus vorbereitet war - das Gepäck 
war schon in den Wagen verstaut - deutete Rinpoche an, dass er 
sich für einige Augenblicke in seinem inneren Zimmer auszuruhen 
wünsche. Auf dem Weg dorthin hatte er noch die volle 
Beherrschung über seinen Körper. 
Im inneren Zimmer wurde ihm Sauerstoff gegeben und intravenös 
Glukose eingeflösst. Sein Bett wurde von der Wand abgezogen, 
und zu Rinpoches Rechten standen Lama Gyaltsen und Khenpo 
Dönyö, zu Rinpoches Linken Chadral Rinpoche und ich. Rinpoche 
bedeutete, dass er aufrecht sitzen wolle, was der Arzt und die 
Schwester ihm aber nicht gestatteten. Kurze Zeit später deutete 
er wieder an, dass er aufrecht sitzen wollte, aber wiederum 
weigerten sich der Arzt und die Schwester hartnäckig, dies zu 
erlauben. Lama Gyaltsen fühlte sich schrecklich, war jedoch 
machtlos, dem Arzt zu widersprechen. Dann versuchte Rinpoche 
selbst sich aufzurichten, hatte jedoch Schwierigkeiten. Lama 
Gyaltsen, der fühlte, dass vielleicht der Zeitpunkt gekommen war 
und es vielleicht ein Hindernis für Rinpoche darstellte, nicht 
aufrecht sitzen zu können, stützte Rinpoches Rücken, als er sich 
aufsetzte. Rinpoche streckte mir seine Hand entgegen, und ich 
half ihm ebenfalls, sich aufzurichten. Rinpoche wollte ganz und 
gar gerade sitzen, was er sowohl sagte wie auch mit einer Geste 
seiner Hand anzeigte. Da der Arzt und die Schwester sich 
darüber aufregten, entspannte Rinpoche seine Haltung ein wenig. 
Tränen rannen uns unkontrollierbar übers Gesicht, und unsere 
Herzen waren von Schmerz erfüllt. Rinpoche legte seine Hände in 
Meditationshaltung, und seine Lippen bewegten sich leicht. Ein 
tiefes Gefühl von Frieden und Glück legte sich über uns alle und 
durchdrang unseren Geist. Alle Anwesenden fühlten, dass das 
unbeschreibliche Glück, das uns erfüllte, nur die sehr schwache 
Widerspiegelung dessen war, was Rinpoches Geist gerade 
erfüllte. Lama Gyaltsen hatte auch eine vorüberziehende 
Erfahrung tiefer Trauer, die charakteristisch ist für das mitfühlende 
Gewahrsein der Leiden im Daseinskreislauf. Dies wurde auch als 
eine Gabe empfunden, die von Rinpoches Gewahrsein kam. 
Langsam senkten sich Rinpoches Blick und seine Augenlider, und 



-169- 

der Atem hielt an. 
Der Doktor und die Schwester wollten noch mit einigen 
aussergewöhnlichen Mitteln versuchen, den Atem 
wiederzubeleben, aber Chadral Rinpoche sagte, dass man 
Rinpoche jetzt in Frieden ruhen lassen solle. 
Ich bin bei einer Anzahl von Menschen Zeuge gewesen, wie sie 
diese Welt verlassen haben. Manchmal gibt es einen kurzen, 
röchelnden Atemzug, manchmal eine lange Einatmung oder 
Ausatmung. Bei Rinpoche war keines von beidem der Fall: Es war 
ein höchst ungewöhnliches Hinübergleiten in tiefe Meditation. 
Der Doktor führte seine Untersuchung durch, und dann ordneten 
Chadral Rinpoche und ich Rinpoches Kleider und liessen ihn in 
seinem thugdam [thugs-dam], der letzten Meditation des Lama. 
Ein oder zwei Stunden später kam Jamgön Kongtrul Rinpoche an 
und verbrachte eine kurze Zeit mit Rinpoche. Später am Abend 
traf Shamar Rinpoche ein und sass ebenfalls mit Rinpoche 
zusammen. Beide bemerkten, wie lebendig Rinpoches Gestalt 
doch sei, so als ob er jeden Augenblick zu sprechen beginnen 
werde. 
Am Morgen des dritten Tages - Samstag, 13. Mai - deuteten alle 
Anzeichen darauf hin, dass der Thugdam vollendet war. Als wir 
Rinpoches Körper wuschen und seine Kleider wechselten, fanden 
wir keine der gewöhnlich auftretenden Spuren von Körperausfluss 
oder Unreinheit. Sein Körper war auch überhaupt nicht steif, 
sondern weich und beweglich geblieben. Rinpoches Körper, jetzt 
kudung [sku-gdung] genannt, wurde in eine vorbereitete, mit 
Brokat ausgelegte Kiste gesetzt und in Rinpoches 
Empfangszimmer gebracht. 
In Rücksprache mit Jamgön Kongtrul Rinpoche und Chadral 
Rinpoche wurde entschieden, den Kudung nicht zu verbrennen, 
sondern ihn als mardung [dmar-gdung] herzurichten, so dass er 
immer bei uns sein wird. Dies war eine in Tibet praktizierte 
Tradition. In dieser Weise bleibt der körperliche Aspekt der 
Gestalt des Lamas als eine Reliquie zurück und dient zur 
religiösen Inspiration. Die Aktivität des Lamas geht weiter, 
solange Wesen durch Sehen, Hören, Betrachten, Berühren oder 
Preisen der Reliquie seines Mardung befreit werden. Man sagt, 
dass jegliche Art von Verbindung damit heilsam ist, ganz gleich 



-170- 

ob der Geist des Betreffenden dem positiv gegenüber steht oder 
nicht. In dieser Weise wird der Mardung die Grundlage für die 
Verbreitung und Langlebigkeit des Dharma, die Grundlage für den 
zeitlichen wie letztendlichen Nutzen der Wesen. 
Der Weggang von Khyab Dje Kalu Rinpoche aus dieser Welt ist 
ein Augenblick ausserordentlicher Traurigkeit für alle fühlenden 
Wesen. Durch seine Abwesenheit ist die Welt ein dunklerer und 
ärmerer Platz geworden. Sein mildes Wesen, seine 
allumfassende Güte, seine leuchtende Weisheit und sein 
unwiderstehlicher Sinn für Humor hat in allen Teilen der Welt die 
Herzen berührt. Die Subtilität seiner Einsicht, seine vollständige 
Meisterung des Geistes und seiner Erscheinungsformen liegt 
ausserhalb des Zugriffs unseres gewöhnlichen Verständnisses. 
Es ist schwierig, unser aussergewöhnliches Glück zu ermessen, 
dass wir solch einen erleuchteten Menschen getroffen und eine 
Dharma-Verbindung mit ihm hergestellt haben. Jetzt können wir 
daher ein Gefühl tiefer persönlicher Trauer über unseren Verlust 
nicht vermeiden. 
Jedoch wissen wir aufgrund der Unterweisungen von Rinpoche 
und durch unser Verständnis des Dharma, dass alle 
zusammengesetzten Dinge vergänglich sind und dass es die 
letztendliche Offenheit des Geistes ist, wo wir wirklich unserem 
Lama begegnen. Der Lama ist niemals von uns getrennt gewesen 
und wird auch niemals von uns getrennt sein. Was uns zu tun 
bleibt, ist, wahrhaftig zu sein gegenüber Rinpoches Vision, 
seinem Beispiel, seiner Unterweisung und seinem Rat. Dies 
können wir tun, indem wir unsere Trauer abschütteln und die 
Gaben unermesslicher Güte feiern, die er uns gegeben hat, 
indem wir die Reinheit unserer Verpflichtungen und Vajra-
Gelöbnisse bewahren und die Qualitäten eines erleuchteten 
Wesens entwickeln, die uns Rinpoche so deutlich demonstriert 
hat. Und dies alles mit den tiefsten Gebeten an Rinpoche, dass er 
schnell die menschliche Gestalt annehmen und wiederkommen 
möge, um bei uns zu sein. 
 
Mit aufrichtigen besten Wünsche für euch alle, 
Bokar Tulku, Rinpoche Lama und Gyaltsen Khenpo Lodrö Dönyö 



 
 
 
 
 
 
 

 

-171- 



-172- 

Anhang II – Die fünf Skandhas 
Von Lama Norlah 

 
Wegen der praktischen Bedeutung, die im Verstehen der fünf 
skandhas - der Komponenten unserer Erfahrung - liegt, baten die 
Herausgeber Lama Norlha, den Direktor von Kalu Rinpoches New 
Yorker Retreat-Zentrum, Belehrungen darüber zu geben. Lama 
Norlha gibt hier eine kompakte Darstellung der Skandhas und 
schliesst darin Belehrungen ein, die vorschlagen, wie die 
entsprechenden Kenntnisse in der Meditation genutzt werden 
können. 
Am Ende des Aufsatzes wird eine tabellarische 
Zusammenfassung der Skandhas mit der tibetischen 
Terminologie gegeben. 
Bei allen Belehrungen, die der Buddha in den Sutras gegeben 
hat, ob sie sich mit der Grundlage des Weges, dem Weg selbst 
oder der Frucht des Weges befassen, ist eine thematische 
Zuordnung zu den fünf Skandhas (pungpo nga [phung-po Inga]) 
möglich. Das Studium der fünf Skandhas ist wichtig, da es sich 
direkt auf unsere gewohnheitsmässige Tendenz bezieht, an 
einem Selbst anzuhaften. 
Skandha, ein Sanskrit-Wort, bedeutet "Haufen" oder "Aggregat", 
und bezieht sich auf die Objekte und auf die geistigen Zustände, 
aus denen unsere Erfahrung zusammengesetzt ist. Es gibt fünf 
Skandhas: Form, Empfindung, Erkennen, willentliche Gestaltung 
und Bewusstsein. 
 

Form (sug [gzugs]) 

Der erste, Form, ist ein sehr allgemeiner Begriff, der sich auf all 
die vielen Dinge bezieht, die durch das Auge und die anderen 
Sinnesorgane wahrgenommen werden können, ob sie nah oder 
fern sind, klar oder undeutlich, angenehm oder unangenehm, in 
der Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft. Formen werden 
danach klassifiziert, ob sie Ursachen oder Wirkungen sind. Es gibt 



-173- 

vier Hauptarten kausaler Form und elf Hauptarten, die Wirkungen 
sind. 
Von den vier Arten von Form, die als Ursache dienen, ist Erde in 
ihrem allgemeinsten Sinn als Boden aller Aktivität die erste. Die 
zweite ist Wasser, der verbindende Wirkstoff, der Dinge 
zusammenfügt. Die dritte ist Feuer mit der grundlegenden 
Charakteristik Hitze: Feuer ist der Katalysator, der die Dinge 
reifen lässt. Die vierte ist Wind, Ursache für Bewegung und 
Auflösung. 
Es gibt elf Arten daraus sich ergebender Form. Die ersten fünf 
sind die Sinne - Formen, die imstande sind, die Sinnesobjekte 
wahrzunehmen. Die zweiten fünf sind die Sinnesobjekte selbst. 
Die elfte ist eine Art von Form, über die ich später ausführlich 
sprechen werde. 
Formen werden in zwei Gruppen untergliedert: in jene, zu denen 
ein Kontakt hergestellt werden kann (durch die Hand, mit einem 
Stock usw.) und in jene, die geistig erfahren werden können (wie 
solche, die in der Meditation erscheinen). 
Die erste Art von Form ist der Gesichtssinn, der das Auge in die 
Lage versetzt, Objekte visuell wahrzunehmen. Er ist einer Sarma 
vergleichbar, einer bestimmten blauen Blume mit einem weissen 
Zentrum. Dann gibt es die Form, die die Fähigkeit des Ohres 
repräsentiert, den Gehörsinn. Er wird verglichen mit den 
Auswüchsen auf der Rinde einer Birke. Die nächste Form 
entspricht der Fähigkeit der Nase, dem Geruchssinn. Er ist wie 
eine Traube feiner Kupfernadeln, die innen hohl sind. Dann gibt 
es die Form, die mit der Zunge in Verbindung steht, den 
Geschmackssinn. Dieser ist wie ein Halbmond auf der 
Zungenoberfläche.Schliesslich gibt es jene Art von Form, die die 
Fähigkeit körperlicher Empfindung ist. Sie ähnelt der Haut des 
Regnajam [reg-na-'jam], eines Vogels in Indien mit feinen 
Daunen, die jeden Teil seines Körpers bedecken. 
Das erste der fünf Sinnesobjekte ist Form als Objekt des 
Gesichtssinnes. Visuelle Objekte können auf zweierlei Weise 
klassifiziert werden: durch die Farbe und die Gestalt. In Bezug auf 
Farben sind vier grundlegend: rot, gelb, blau und weiss. Zu den 
Farbphänomenen zählen auch Staub, Rauch, Sonnenlicht, 
Schatten und Nebel. Alle solchen Erscheinungen sind Arten der 



-174- 

Formklasse "Farbe". Der Schimmer, der zwischen dem Blau des 
Himmels und der Erdoberfläche erkennbar ist, wird ebenfalls als 
Beispiel dieser Art von Form angesehen. Auch der Himmel selbst, 
der keine Gestalt hat, hat nichtsdestoweniger eine Farbe und wird 
deshalb auch als Form klassifiziert. Manche Farben werden als 
angenehm, manche als unangenehm und manche als neutral 
angesehen. 
Die andere Art, visuelle Formen anzuschauen, bezieht sich auf 
ihre Gestalt - lang, kurz, breit, dünn, rund, halbrund usw. All die 
unterschiedlichen Gestalten innerer und äusserer Erscheinung, 
mit denen wir vertraut sind, sind Abwandlungen der Kategorie 
"Form als Gestalt". Manche Gestalten sind angenehm, manche 
unangenehm und manche neutral. 
Die zweite Art von Sinnesobjekten ist Klang, d.h. die Objekte, die 
durch das Ohr wahrgenommen werden. Manche Klänge werden 
von fühlenden Wesen gemacht, von Menschen oder Tieren. Dies 
können stimmhafte Klänge sein oder solche wie Fingerschnippen. 
Dann gibt es Klänge, die nicht aus der Aktivität fühlender Wesen 
herrühren, wie Klänge von Erde, Wasser, Feuer, Wind oder 
Gestein. Es gibt auch Klänge, die aus der Wechselwirkung 
fühlender Wesen mit unbelebten Objekten entstehen, wie z.B. 
Trommelschläge: die Trommel gibt nur einen Klang von sich, 
wenn sie von einem Wesen geschlagen wird. Manche Klänge 
bekunden den Wesen eine Bedeutung, andere nicht, so wie die 
Klänge der Elemente. 
Zu den Klängen, die eine Bedeutung ausdrücken, gehören von 
weltlichen Wesen verwendete Namen und Worte. Es gibt auch 
Namen und Vorstellungen, die von höheren Wesen verwendet 
werden, um hohe und unfassbare Bedeutungen auszudrücken, so 
wie Körper des Buddha, Buddha-Bereich usw. Generell können 
Klänge angenehm, unangenehm oder neutral sein. 
Die dritte Gruppe der Sinnesobjekte ist Geruch in seiner 
ungeheueren Vielfalt. Gerüche können angenehm, unangenehm 
oder neutral sein. Weiterhin gibt es eigenständige Gerüche, der 
natürliche Duft eines Objektes wie z.B. Sandelholz, und 
zusammengesetzte Düfte wie der von Weihrauch. 
Das vierte sind die vielen Arten von Geschmack, die Objekte der 
Zunge. Sechs sind grundlegend: süss, sauer, bitter, salzig, scharf 



-175- 

und zusammenziehend. Durch die Mischung dieser sechs 
entstehen viele Varianten. Allgemein können wir sagen, dass es 
köstliche, schlechte und neutrale Arten von Geschmack gibt. 
Die fünfte Klasse der Sinnesobjekte ist das Fühlbare - Objekte, 
die durch den Körper gefühlt werden. Diese können aufgeteilt 
werden in die - auf die vier Elemente bezogenen - Ursachen 
dessen, was wir erfühlen, und in die sieben durch sie 
hervorgerufenen Gefühlsempfindungen: weich, rauh, schwer, 
leicht, hungrig, durstig und kalt. Es gibt viele andere Arten 
fühlbarer Empfindungen, die der Körper erfahren kann, solche wie 
Gefühle der Geschmeidigkeit, Festigkeit, Entspannung, 
Zufriedenheit und Gefühle von Krankheit, Alter und Tod. Eine 
weitere Unterscheidung wird vorgenommen zwischen den 
fühlbaren Objekten innerhalb und ausserhalb des Körpers. 
Die elfte Klasse von Form beinhaltet erstens atomare Form, die, 
obwohl sie Materie ist, nur vom Geist erkannt, aber nicht gesehen 
werden kann. Dann gibt es vorgestellte Form, wie reflektierte 
Bilder und Träume. Weiter gibt es die Art von Form, die durch 
angewandte Meditationskraft, im Samadhi, gesehen wird. Es gibt 
auch Objekte, die allein durch die Geisteskraft geschaffen 
werden. Auf der Ebene der Buddhaschaft versteht man, dass in 
Wirklichkeit die vier Elemente nicht existieren; deshalb kann 
Form, die nicht aus den vier Elementen zusammengesetzt ist, 
erzeugt werden, so wie jene in den Buddha-Bereichen. Ein 
anderes Beispiel dieser elften Art ist Form, die nicht durch eine 
Erscheinung vermittelt werden kann; man sagt, dass sie z.B. im 
Nehmen von Gelöbnissen inbegriffen ist. Von dem Zeitpunkt an, 
da ein Gelöbnis genommen wird, bis zu dem, an welchem es 
gebrochen oder zurückgegeben wird, kommt noch eine 
besondere Art von Form hinzu. Stellen Sie sich einen Mönch vor, 
der Gelöbnisse genommen hat, aber keinerlei monastische 
Roben trägt. Schauen wir ihn an, so wissen wir nicht, dass er ein 
Mönch ist und Gelöbnisse genommen hat. Sind aber die 
Gelöbnisse, auch wenn wir sie nicht sehen können, nicht 
gebrochen, so besteht doch die nicht wahrnehmbare Form des 
Gelöbnisses, das durch eine Erscheinung nicht kenntlich gemacht 
werden kann. 
Gelöbnisse beinhalten auch schlechte Gelöbnisse. Wenn jemand 



-176- 

sagt, »ich gebe dir eine bestimmte Geldsumme, wenn du diesen 
oder jenen tötest,« und Sie versprechen, den Mord zu begehen, 
so haben Sie ein Gelöbnis genommen. Bis Sie die Tat wirklich 
vollbringen, sind Sie durch das Gelöbnis gebunden. 
Die Art von Form, die durch das Nehmen von Gelöbnissen 
erzeugt wird, ob gut oder böse, ist unvorstellbar wirksam und 
machtvoll. Selbst während des Schlafes, oder wenn der Geist 
wandert und Sie es vergessen zu haben scheinen, bleibt das 
Gelöbnis doch bestehen. Fällt aber einst die bewusste 
Entscheidung, das Gelöbnis nicht mehr länger zu halten und den 
Plan nicht weiter zu verfolgen, so ist die Gelöbnisform zerstört. 
Deshalb ist es von grossem Nutzen, sehr sorgsam mit 
tugendhaften und untugendhaften Taten zu sein, da solche 
Handlungen darüber entscheiden, ob Gelöbnisse gehalten 
werden. Im Grunde wird diese Gelöbnisform als Form klassifiziert, 
da ihr Wesen Körper und Sprache beeinflusst. 
Die Ansammlung von Atomen des Körpers und der Sprache kann 
auch indirekt Wissen an andere weitervermitteln. Als Parallele: 
wenn Kieselsteine so angeordnet werden, dass sie den Umriss 
eines Pferdes zeigen, so sehen wir nicht kleine Steine; wir sehen 
ein Pferd, wenn tatsächlich auch kein Pferd gegenwärtig ist, und 
wir reagieren entsprechend. Wir sehen eher das Pferd und nicht 
das, wodurch es mitgeteilt wird. Da die mitgeteilte Form nicht 
gleich den wirklich erblickten Steinen ist, ist dies ein anderer 
Aspekt nicht wahrnehmbarer Form. 
Ein anderes Kriterium, anhand dessen die zehn Arten von Form 
(die fünf Sinne und ihre Objekte) untersucht werden können, ist 
die ganze Bandbreite ihrer Grössenunterschiede. Ausgehend vom 
"allerkleinsten", von denen sieben ein "sehr kleines" Teilchen 
ausmachen, usw. gelangen wir nach und nach zu grösseren 
Teilchen, die Namen haben wie "Eisen," "Wasser," "Hase," 
"Schaf," "Ochse," "Lichtstrahl" (gleich einem Stäubchen im 
Sonnenlicht). Einige grössere Einheiten sind: "Fingerbreite," 24 
davon ergeben eine Elle, vier von diesen einen Klafter 
("Bogenspanne"); 500 Bogenspannen ergeben eine "Hörweite," 
acht von diesen ergeben eine yojana. 
Was wir bisher besprochen haben, ist mit den drei Bereichen von 
Samsara verknüpft (dem Begierde-, Form- und formlosen 



-177- 

Bereich). Innerhalb des Begierdebereichs existieren alle fünf 
Sinne und alle fünf Sinnesobjekte. In der Welt der höheren Götter 
gibt es jedoch kein Ohr und kein Hören, denn die Götter sind in 
der Lage, den Klängen Entsprechendes ohne diesen besonderen 
Sinn wahrzunehmen. Deshalb gibt es in der Welt der Götter nur 
acht Arten von Form. Wenn man durch die Macht der Meditation 
in die Form- und formlosen Bereiche vorrückt, so findet man 
weniger und weniger Sinnesorgane und Sinnesobjekte. 
 
FRAGE: Wie verschwindet Materie in den höheren meditativen 
Bereichen? 
 
ANTWORT: Wenn Sie in den Zustand der Meditation eintreten, so 
wird zuerst der Gehörsinn unwirksam, gefolgt vom Geruchssinn, 
Geschmackssinn, körperlichen Gefühl und letztlich vom 
Gesichtssinn. Die Sinne verschwinden nicht tatsächlich: Es ist 
mehr so, dass Sie sie in der Meditation nicht benötigen. Eine 
tiefere Art des Wissens und Verstehens ist verfügbar. Die 
unterschiedlichen Sinne sind wie rohe Werkzeuge; wurde 
meditative Kraft entwickelt, so liefert dies subtilere und genauere 
Arten von Information. Die Sinne sind also nicht tatsächlich 
verschwunden, sie verrichten lediglich keine Funktion mehr. 
 
FRAGE: Warum hören die Götter keine Klänge? 
 
ANTWORT: Der einzige Grund, warum man Klängen zuhört, liegt 
darin, bestimmte Arten von Informationen zu erhalten. Wenn Sie 
diese Information durch Samadhi haben, so brauchen Sie nicht zu 
hören. Dies ist bei Göttern der Fall. 
Als ich im Alter von ungefähr fünfzehn Jahren in Tibet war, hörte 
ich einmal zufällig meinen Wurzellama Dargyä Gyamtso mit dem 
früheren Jamgön Kongtrul Rinpoche sprechen. Sie tauschten 
Erfahrungen darüber aus, wie sie arbeiteten. Mein Wurzellama 
hatte die Verwirklichung eines Buddha und brauchte seine Sinne 
nicht verwenden. Ich war sehr jung und verstand natürlich nichts 
von alledem. Ich fand das damals eher belustigend. Sie stellten 
einander viele Fragen, so wie: »Da du nicht mehr länger mit 
deinen Sinnen wahrzunehmen brauchst, würdest du es fühlen, 



-178- 

wenn ich brennenden Weihrauch an deine Haut halten würde?« 
Oder: »Bist du in der Lage zu wissen, was ich sage, ohne es zu 
hören?« und dergleichen Dinge mehr. Ich lachte und konnte nicht 
verstehen, dass das, worüber sie sprachen, aus der Geisteskraft 
in Samadhi resultierte, die durch Shine entsteht. Ähnlich ist es für 
uns schwer begreiflich, wie die Götter durch die Kraft der 
Meditation Klänge hören oder nicht hören, da wir nicht auf dieser 
Ebene sind. Aber es sollte verstanden werden, dass die Kraft des 
Geistes die der Sinnesorgane immer übertrifft. 
 
FRAGE: Wenn ein Mensch stirbt, an welchem Punkt 
verschwindet der Gehörsinn? Wenn wir versuchen, einer 
sterbenden Person, die nicht mehr in der Lage ist zu hören, 
Unterstützung zu geben, wie können wir kommunizieren - wie 
erreicht man eine solche Person? 
 
ANTWORT: Die Elemente der fünf Sinne sind sehr, sehr subtil 
und rein. Sie bestehen aus Erde, Wasser, Feuer und Wind. 
Während des Sterbeprozesses wird die Verbindung zwischen 
diesen Elementen, den äusseren Objekten und dem Geist 
durchgetrennt, und Sie sind nicht mehr länger in der Lage, durch 
die Sinnesorgane wahrzunehmen. Wenn Sie sich in den Lehren 
des Bardo oder in den sechs Yogas des Naropa üben, so werden 
Sie langsam beginnen, diese Situation zu verstehen. 
Der Vorgang des Sterbens und der Vorgang des Einschlafens 
sind ähnlich. Da wir fühlende Wesen sind, ist die Unwissenheit, 
während wir schlafen, sehr machtvoll. Wenn wir keine Lehren 
darüber erhalten haben, diese Unwissenheit umzuwandeln, wird 
auch die Zeit des Todes sehr verwirrend sein. In einem Traum 
haben Sie den Eindruck, sehen und hören und riechen zu 
können, obwohl Ihre physischen Sinnesorgane nicht tätig sind. 
Ihre Sinnesorgane sind nicht in Gebrauch, aber Sinneseindrücke 
entstehen durch die Macht der Gewohnheit. Im Sterbeprozess 
gibt es drei Bardos. Zwischen Chikhä und Chönyi Bardo "lösen" 
sich die Sinne wieder in den Geist auf. Auf den Chönyi Bardo folgt 
der Sipa Bardo, in dem viele Arten von Erfahrung auftreten. 
Dieser dritte Bardo beginnt gewöhnlich etwa drei Tage nach dem 
Tod, obwohl dies von Mensch zu Mensch stark variiert. Auf alle 



-179- 

Fälle ist es ähnlich wie beim Einschlafen; man beginnt nicht sofort 
zu träumen. Es gibt eine Übergangsphase, bevor die Traumbilder 
in Erscheinung treten. Wenn Sie dazu fähig sind, jetzt den 
Traumzustand für Übungen gut zu nutzen, so werden Sie es zur 
Zeit Ihres Todes leicht haben. Sie werden dann, oder im Bardo, 
nicht viel leiden müssen, denn Sie werden den Vorgang 
verstehen. Sich in der Traumpraxis zu üben ist nicht schwierig. 
Aber um darin erfolgreich zu sein, benötigen Sie den Segen Ihres 
Lamas, und Sie müssen fortfahren, Verdienst anzusammeln und 
Verdunkelungen zu reinigen; dann wird der ganze Vorgang 
einfach sein. 
 
FRAGE: In Bezug auf die elfte Kategorie von Form sagten Sie, 
dass die Gelöbnisform besteht, indem sie sich durch Körper und 
Rede manifestiert. Ich frage mich, ob diese Kategorie nur auf 
Gelöbnisse angewendet wird oder auch solche Dinge wie 
Anschauungen und die Muster unseres täglichen Verhaltens 
beinhaltet? Beinhaltet sie die geistigen Gewohnheiten, die unser 
Verhalten ändern oder begrenzen? 
 
ANTWORT: Meinungen und allgemeine Anschauungen werden 
als Teil des vierten Skandhas klassifiziert. Die Gelöbnisform 
bezieht sich speziell auf eine bestimmte Art von Gelöbnis oder 
Entscheidung, etwas verbal oder physisch zu tun. Wenn ein 
Gelöbnis genommen wird, sei es gut oder schlecht, ähnelt der 
Vorgang dem der Übertragung eines Objektes von einer Person 
auf eine andere. Wenn Sie zum Beispiel Mönch werden, müssen 
Sie die Gelöbnisse von jemand anderem empfangen, der diese 
Gelöbnisse schon hält. Die Handlung, die Gelöbnisse zu nehmen, 
hat auch viel damit zu tun, eine Entscheidung zu treffen und zu 
beschliessen, dass Sie sich aufmachen, etwas zu tun; es gibt 
immer einen speziellen Zweck, eine ausdrückliche Absicht. Dies 
unterscheidet Gelöbnisse von anderen, mehr allgemeinen Arten 
von Anschauungen, die Ihre Handlungen beeinflussen. 
Dies beschliesst unsere Diskussion über den ersten Skandha, 
das Formaggregat. Wir werden nun die vier Gedanken 
betrachten, die den Geist umwandeln und die die Grundlage aller 
Dharmabelehrungen sind. Wir werden beginnen, indem wir die 



-180- 

Schwierigkeit erörtern, die Reichtümer und günstigen 
Gelegenheiten einer kostbaren menschlichen Geburt zu finden. 
 

Meditationspraxis 

Um nachvollvollziehen zu können, was es bedeutet, eine kostbare 
menschliche Geburt mit ihren acht günstigen Gelegenheiten und 
zehn Möglichkeiten gefunden zu haben, ist es wesentlich, sich 
bewusst zu sein, wie selten die unvorstellbare Macht und 
Fähigkeit ist, die wir nun haben, den Dharma zu praktizieren. 
Wenn wir keinen Gebrauch von dieser Gelegenheit machen, 
werden wir sie bald verlieren und es wird schwierig sein, sie 
wieder zu finden. 
Alle Menschen können bezüglich ihrer grundlegenden Motivation 
und Befähigung in geringere, mittlere oder höhere Personen 
eingeteilt werden. Geringe sind solche, die positive Handlungen 
ausüben, um ihre eigene Situation während dieses Lebens zu 
verbessern, um glücklich zu sein und es bequem zu haben. Die 
mittleren sind diejenigen, die verstehen, dass dieses Leben 
vergänglich und voller Leid ist, und positive Handlungen mit der 
Absicht ausführen, Frieden im nächsten Leben zu erlangen. 
Menschen dieser zweiten Art haben ein Verständnis von Ursache 
und Wirkung und wissen, dass durch negatives Verhalten ihre 
nächsten Leben negativ sein werden, während positives 
Verhalten später positive Früchte hervorbringen wird. Die dritte, 
höhere Art versteht ebenso das Gesetz von Ursache und 
Wirkung, aber zusätzlich würdigen die betreffenden die Tatsache, 
dass alle fühlenden Wesen unsere Eltern gewesen sind. Solche 
Menschen werden nicht versuchen, Frieden nur für sich zu 
gewinnen, sondern haben die Vorstellung, dass es notwendig ist, 
Karma und emotionale Verschmutzungen zu reinigen, um 
vollkommene Buddhaschaft zum Wohl aller Wesen zu erlangen. 
Durch den kostbaren menschlichen Körper sind wir dazu fähig, 
positive Handlungen auszuführen, negative Verhaltensweisen 
abzulegen, den Weg des Bodhisattva zu beschreiten, um 
Buddhaschaft zu erlangen, wie es Milarepa tat, und unfehlbar in 
diesem Leben das Wohl aller fühlenden Wesen herbeizuführen. 



-181- 

Deshalb ist der kostbare menschliche Körper, den wir erhalten 
haben, weit machtvoller als der von Wesen der sechs Bereiche 
wie Götter, Nagas usw. Wenn Sie über die Schwierigkeit 
meditieren, das kostbare menschliche Dasein zu erhalten, so 
müssen Sie jedoch verstehen, dass sich die Früchte der 
Meditation nicht notwendigerweise in dieser Lebenszeit zeigen, 
sondern vielmehr erst in zukünftigen Leben reifen mögen. 
Wäre der Körper von Dauer und vollkommen unwandelbar, so 
wäre jede Handlung annehmbar. Da der Körper tatsächlich aber 
vergänglich ist, ist es wichtig, sofort mit der Dharmapraxis zu 
beginnen. Wir können nicht vorhersagen, welche Art von Geburt 
wir in unserem nächsten Leben nehmen werden; wir können uns 
nicht sicher sein, dass unser nächstes Leben glücklich verlaufen 
wird oder dass wir Leiden vermeiden werden. Es ist deshalb 
wichtig für uns, über die grossen Leiden der drei niederen Welten 
nachzudenken: die Welten der Höllen und hungrigen Geister, die 
wir nicht wahrnehmen können; und die Tierwelt, von der wir nur 
einen Teil sehen, und nicht gerade den mit den grössten Leiden. 
Wenn wir sehr sorgfältig die furchtbaren Leiden der niederen 
Welten betrachten, macht uns das mit Recht traurig und bestürzt. 
Über dieses Thema gibt es eine besondere Meditation, die von 
Karma Chagme [chags-med] stammt, einem grossen Lama aus 
Ost-Tibet. Er lebte im siebzehnten Jahrhundert während der Zeit 
des neunten und zehnten Karmapa. Ich habe selbst diese 
Belehrungen erhalten und halte sie für eine besonders wirksame 
Meditationsmethode. 
Stellen Sie sich zuerst einen hohen Berg vor. Die Landstriche 
ringsum sind voller Wesen der sechs samsarischen Welten. 
Bedenken Sie all die unterschiedlichen Arten von Karma, die 
jedes dieser fühlenden Wesen hat, und all die verschiedenen 
Leiden, die jedes von ihnen erfährt. Besinnen Sie sich darauf und 
visualisieren Sie dies sehr klar. Dann betrachten Sie sich selbst: 
Sie haben einen gesunden Körper, können sich auf Lamas 
stützen, Dharma praktizieren und jeden Weg einschlagen, den 
Sie wählen. Erwägen Sie freudig, welch günstige Situation Sie 
erhalten haben, und verstehen Sie diese als die Frucht 
angesammelten Verdienstes durch positive Handlungen früherer 
Leben. Bedenken Sie, dass all die fühlenden Wesen am Fuss des 



-182- 

Berges die Resultate negativer Handlungen erfahren und nun 
sehr leiden. Führen Sie sich dann vor Augen, dass auch Ihre 
Situation schwierig ist - dass auch Sie in diese Bereiche grossen 
Leidens fallen werden. An diesem Punkt kommt Ihnen der 
Gedanke, dass Sie ein letztgültiges Mittel finden müssen, um sich 
aus diesem Kreislauf des Leidens zu befreien. 
Über und vor Ihnen im Himmel visualisieren Sie Ihren Lama als 
einen der Yidams des Buddhadharma, in den Sie grosses 
Vertrauen haben. Meditieren Sie auf ihn. Für diese bestimmte 
Praxis ist es besonders wirksam, den Lama als Chenresig zu 
visualisieren, da diese Gottheit für ihre Liebe und ihr Mitgefühl 
bekannt ist. Stellen Sie sich Chenresig vor als die Essenz aller 
Buddhas. Hören Sie dann den Lama zu Ihnen sagen: »Du hast 
einen kostbaren menschlichen Körper erhalten und bist imstande 
zu hören, zu kontemplieren und den vollkommenen Dharma zu 
praktizieren. Wenn Du aber keine tugendhaften Handlungen 
ausführst und schlechte nicht zurückweist, so wird nichts Gutes 
kommen. Wenn Du in Deinem nächsten Leben keinen 
hervorragenden menschlichen Körper erhältst, so wirst Du 
grosses Leid erfahren.« 
Meditieren Sie über das Leiden, das Sie erfahren werden, wenn 
Sie in eine der niederen Welten fallen. Dies wird Sie ermutigen, 
den Dharma gut zu praktizieren. Durch Verzicht und Annahme 
wird Ihr menschliches Leben von Sinn erfüllt sein. Denken Sie 
auch über die Tatsache nach, dass all die fühlenden Wesen im 
endlosen Kreislauf der Wiedergeburten zur einen oder anderen 
Zeit Ihre Mutter waren und dass sie sehr freundlich zu Ihnen 
gewesen sind: entwickeln Sie deshalb grosses Mitgefühl und 
Empfindsamkeit für ihre Leiden. Entschliessen Sie sich mit 
Bestimmtheit, dass Sie schnell ausnahmslos jedes von ihnen in 
einen Buddha-Bereich führen werden. 
Visualisieren Sie als nächstes, dass aus Chenresigs Herz 
Lichtstrahlen kommen. Die Strahlen berühren Sie, reinigen all die 
Sünden und Verdunkelungen Ihres Körpers, Ihrer Rede und Ihres 
Geistes. Sie sind augenblicklich in Dewachen [bde-ba-can] 
wiedergeboren, dem reinen Bereich grosser Glückseligkeit. Dann 
strömen durch die Macht und Fähigkeit, die Sie auf diese Weise 
erhalten, Lichtstrahlen aus Ihrem Herzen und berühren alle 



-183- 

fühlenden Wesen und reinigen dabei ihre Leiden, Sünden und 
Verdunkelungen; auch sie sind in dem reinen Bereich 
wiedergeboren und werden zu Glücksbegünstigten, vollkommen 
erleuchtet. An diesem Punkt können Sie sich selbst und alle 
anderen als Chenresig visualisieren. 
 
FRAGE: Wie verstärkt diese Meditation Mitgefühl? 
 
ANTWORT: Sie führt Sie dazu, die Lage aller fühlenden Wesen 
wahrzunehmen, zu verstehen, dass es Karma und emotionale 
Verschmutzungen sind, die ihre grosse Leiden verursacht haben. 
Dies führt in der Folge dazu, einen ausserordentlich starken 
Wunsch zu entwickeln, die Wesen aus diesem Zustand 
herauszuführen. Sie wollen sie vom Leid fernhalten und ihnen 
Glück geben. Da diese Meditation von Karma Chagme Rinpoche 
besonders erdacht wurde, um sich auf Chenresig zu 
konzentrieren, den Bodhisattva des liebenden Mitgefühls, 
verstärkt sie das Mitgefühl und die Liebe des Ausübenden für die 
fühlenden Wesen. Die Absicht liegt darin, einen Zustand von 
Frieden und Glückseligkeit im höchsten Sinn zu erlangen. Die 
Meditation über Liebe, sich zu wünschen, dass alle fühlenden 
Wesen glücklich sein mögen, hat das Erlangen von Frieden zur 
Folge. Die Meditation über Mitgefühl, sich zu wünschen, dass 
man alle fühlenden Wesen von jeglicher Art des Leides fern zu 
halten vermag, hat das Erlangen von Glückseligkeit zur Folge. 
 
FRAGE: Was ist, wenn man Schwierigkeiten mit der 
Visualisierung hat? Und wie lange soll normalerweise eine 
Sitzung dieser Meditation dauern?  
 
ANTWORT: Wenn Sie die Visualisation nicht klar sehen, so 
sollten Sie sich keine Sorgen machen. Zu Visualisieren ist 
tatsächlich sehr schwierig. Die beste Hilfe ist im allgemeinen die 
Stärke Ihrer Entschlossenheit. Sie sollten eine kräftige 
Bestimmtheit erzeugen, dass die Dinge so sind, wie es die 
Visualisation beschreibt. 
Wieviel Zeit Sie auch immer für diese Praxis verwenden ist gut. 
Aber, ob es eine lange oder eine kurze Spanne ist: das 



-184- 

allerwichtigste Ziel, das durch diese Meditation vollendet werden 
soll, ist, Mitgefühl und Liebe für die fühlenden Wesen zu 
entwickeln. 
 

EMPFINDUNG (tsorwa [tshor-ba]) 

Der zweite Skandha ist Empfindung. (Dieser Ausdruck kann auch 
als Gefühl übersetzt werden.) Es gibt dfet-6rundarten körperlicher 
Empfindung: angenehm, schmerzhaft und neutral. Geistige 
Empfindungen können angenehm oder schmerzhaft sein. Die 
neutrale geistige Empfindung, oder das Gefühl von Gleichmut, ist 
nicht verschieden von der neutralen körperlichen Empfindung. So 
gibt es insgesamt fünf Arten von Empfindung. 
Die sechs Organe (Auge, Ohr, Nase, Zunge, Haut, Geist) 
erfahren angenehme, schmerzhafte und neutrale Empfindungen. 
Multiplizieren wir die sechs Organe mit den drei Empfindungen so 
können wir 18 Arten von Gefühl aufführen. Ein einfacherer Weg 
der Einteilung beinhaltet zwei Gruppen: physische (die fünf Sinne) 
und geistige Gefühle. Weiterkönnen Empfindungen in Bezug 
darauf unterteilt werden, ob sie mit materiellen Dingen verknüpft 
sind oder ob sie von materiellen Objekten unabhängige 
Sehnsüchte beinhalten. 
Die Empfindungen sind von unterschiedlicher Heftigkeit. Manche 
sind offensichtlich und werden deutlich gespürt, andere nicht. 
Nehmen Sie an, jemand sitzt und schreibt, und auf einem nahen 
Tisch liegt ein anderer Federhalter. Der Schreiber ist stark mit 
seiner Arbeit beschäftigt, und wenn irgendjemand kommt und den 
anderen Federhalter nimmt, sieht er, wie der Federhalter 
genommen wird, ohne es jedoch zu registrieren. Wenn er aber 
später gefragt wird, »was ist mit dem Federhalter geschehen?«, 
wird es ihm plötzlich zu Bewusstsein kommen, dass ihn jemand 
weggenommen hat: Die frühere visuelle Wahrnehmung wurde zu 
diesem späteren Zeitpunkt verarbeitet. 
Der Grund, weshalb wir diesen Skandha oder irgendeinen der 
fünf Skandhas beschreiben, ist der, dass Sie wissen, was diese 
sind und dadurch die Funktionen des Geistes erkennen und 
verstehen können. Man sollte nicht versuchen, sie auszulöschen. 



-185- 

Das Wesen der Empfindung ist Vergänglichkeit. Also ist das 
Wesen von Glück und Leiden Vergänglichkeit. Wissen wir dies 
nicht, so entwickeln wir Anhaftung. Kleben wir an ihrer 
Wirklichkeit, so werden unsere Absichten auf der Hoffnung nach 
angenehmen Empfindungen beruhen. Jedes Gefühl, gut oder 
schlecht, ist vergänglich. Wenn die natürliche Beschaffenheit der 
Empfindung wirklich als vergänglich verstanden wurde, dann ist 
Anhaftung etwas, was der Vergangenheit angehört. Aufgrund 
dessen ist das Leid des Anhaftens an der Wirklichkeit vermindert. 
 

ERKENNEN (dushe ['du-shes]) 

Der dritte Skandha ist Erkennen. Dies ist das Greifen nach 
charakteristischen Merkmalen, was bedeutungsgleich ist dem 
Anhaften an Samsara als etwas Wirklichem und Dauerhaftem. 
Im ersten Augenblick der Empfindung ist dieses Greifen oder 
diese Anhaftung an die sechs Sinne (der Geist eingeschlossen) 
und deren entsprechende Objekte nicht notwendigerweise 
vorhanden. (Die Objekte des Geistes beinhalten Bilder, 
Erinnerungen, Gedanken und abstrakte Begriffe.) Empfindung 
selbst ist eine sehr direkte, einfache Erfahrung. Es ist der zweite 
Augenblick, in dem ein Greifen nach dem Objekt aufkommt. 
Dieses Ergreifen ist der dritte Skandha. 
Es gibt zwei Aspekte dieses dritten Skandha. Der erste ist Greifen 
nach den Merkmalen des Objektes; dies ist die Identifizierung 
eines Objektes, so wie wenn man z.B. sagt: »Das ist gelb. Das ist 
rot. Das ist weiss.« Der zweite Aspekt ist das Ergreifen von 
charakteristischen Merkmalen in begrifflichen Ausdrücken. Dies 
beinhaltet die Unterscheidung eines Objektes von einem anderen 
Objekt, wie wenn man sagt: »Dies ist ein Mann. Dies ist eine 
Frau.« Man kann ein Objekt durch seine Versinnbildlichung 
erkennen, aber ebenso kann man aufgrund der charakteristischen 
Merkmale eines Objektes verstehen, was für ein Objekt das ist, 
ohne auch nur seinen Namen zu wissen. 
Erkennen wird seiner Reichweite entsprechend eingeteilt. Ist z.B. 
die Erkenntnisfähigkeit auf die sechs Arten von Wesen im 
Begierdebereich beschränkt, wird dies als geringes Erkennen 



-186- 

erachtet. Diejenigen, deren Verständnis die Bereiche von Form 
und Formlosigkeit in ihr Wahrnehmungsfeld einbeziehen kann, 
werden als solche mit ausgedehntem Erkennen angesehen. 
Schliesslich gibt es grenzenloses Erkennen, das bei der 
"Unendlichkeit des Raumes" beginnt und sich mehr und mehr 
ausweitet bis zur Wahrnehmung eines Buddha, der sämtliche 
Situationen in den sechs Welten ohne jegliche Begrenzung 
erkennt. Das Wissen eines Buddha nimmt jede Kleinigkeit jedes 
fühlenden Wesens wahr, eingeschlossen deren Gedanken und 
vergangene Leben. 
 
FRAGE: Würden Sie den Unterschied erklären zwischen dem 
Erkennen von Merkmalen und der Fähigkeit, zwischen Dingen zu 
unterscheiden, dem Vermögen, Unterscheidungen zu treffen? 
 
ANTWORT: Es ist im wesentlichen das gleiche. Der Unterschied 
ist eigentlich eher ein quantitativer als ein qualitativer. Erkennen 
von Objekten ist eine noch ganz allgemeine Fähigkeit, die Natur 
der Dinge zu erfassen. Begreifen durch Unterscheidung ist eine 
viel feinere Kraft, durch welche man verschiedene Begriffe 
anwenden kann, um Dinge innerhalb einer bestimmten Kategorie 
zu kennzeichnen. Wenn Ihnen eine vollkommen neue Sache 
gezeigt wird, sehen Sie deren Farbe und Gestalt, aber Sie werden 
nicht wissen, was es ist. Sie werden auch nicht in der Lage sein, 
eine Beurteilung darüber abzugeben. Wenn z.B. jemand eine 
Atombombe vor mich hinlegen würde, so würde ich sie sehen, 
aber nur als eine Art grauer Form. Ich würde nicht 
notwendigerweise wissen, dass sie uns alle töten könnte. 
 

WILLENTLICHE GESTALTUNG (duje [du-byed]) 

Der vierte Skandha beschäftigt sich damit, welche Art von 
Tätigkeit im Geist verrichtet wird. In einer allgemeinen Weise 
bezieht er sich auf Gedanken. In diesem Skandha gibt es 51 
Arten geistiger Zustände oder Vorkommnisse (semjung [sems-
byung]); diese Zustände können tugendhaft, untugendhaft usw. 
sein. 



-187- 

Die erste Gruppe der einundfünfzig besteht aus den fünf 
allgegenwärtigen geistigen Zuständen. Diese sind gegenwärtig, 
unabhängig von der Art der Aktivität, mit der der Geist beschäftigt 
ist. Der erste ist Absicht, Bewegung auf ein Objekt zu, wie wenn 
man zuerst denkt, »ich werde gehen, ich werde schlafen, ich 
werde schauen, ich werde riechen, ich werde mir etwas 
ausdenken.« Welche Sinnesvermögen auch immer in Frage 
kommen, die Absicht bewegt sich durch einen oder mehrere 
dieser -sechs Sinne. 
Der zweite ist Konzentration, der Geist ergreift einsgerichtet ein 
Bild oder eine Vorstellung. Dann kommt Berührung, die 
Verbindung des Geistes mit seinem Objekt, was andere 
Gedanken abhält, den Vorgang der Wahrnehmung zu stören. Die 
letzten beiden sind die zwei vorher beschriebenen Skandhas, 
Empfindung und Erkennen. Diese fünf geistigen Zustände sind 
sämtlich in ausnahmslos jeder Art von Denken vorhanden. 
Darauf folgen die fünf geistigen Zustände, die in Bezug auf das 
Objekt bestimmend sind: Entschlossenheit, Interesse, Erinnerung, 
Samadhi und höchstes Wissen. Der erste, Entschlossenheit, 
vollbringt die Aufgabe, unermüdliches Bemühen darauf zu richten, 
jede nur gewünschte Absicht zu vollbringen. Wenn Sie eine sehr 
kraftvolle Entschlossenheit besitzen, wird in jeder positiven oder 
negativen Handlungsweise Ihre Beharrlichkeit ebenso kraftvoll 
sein. Der zweite bestimmende Zustand, Interesse, verbleibt bei 
einem bestimmten Ding oder einer Arbeit, die getan werden muss 
und erlaubt dem Geist nicht, von irgend etwas anderem 
"gestohlen" zu werden, nicht einmal für eine Sekunde. 
Erinnerung, der dritte bestimmende Zustand, hütet den Geist 
davor, sich ablenken zu lassen oder das gegenwärtige Ziel zu 
vergessen. Samadhi, der vierte, ist die einsgerichtete Fixierung 
des Geistes auf etwas, das er untersucht. Seine Funktion liegt 
darin, Wissen zu unterstützen. Höchstes Wissen, der fünfte 
bestimmende Zustand, ist das sich Auftun und die vollkommene 
Entwicklung des Verständnisses aller untersuchten Phänomene. 
Die zehn geistigen Faktoren, die wir bisher innerhalb des vierten 
Skandhas betrachtet haben - die fünf allgegenwärtigen und die 
fünf, die das Objekt definieren und bestimmen - sind einander 
ähnlich, aber jeder erfüllt eine andere Funktion. Sie mögen 



-188- 

schwierig zu unterscheiden sein, aber wenn Sie Ihren eigenen 
Geist gut untersuchen, können Sie diese geistigen Faktoren 
verstehen, selbst wenn sie alle zugleich erscheinen, wie sie es bei 
bestimmten Arten geistiger Aktivität tun. Der Unterschied 
zwischen Konzentration und Berührung liegt z.B. in zwei 
Aspekten eines einzigen Stadiums des Geistes: einsgerichtetes 
Verweilen bei einer bildlichen oder begrifflichen Vorstellung und 
Nicht-Entstehen anderer Gedanken. In einer Weise sind alle diese 
zehn das gleiche - als Funktionen desselben Geistes. Die fünf 
allgegenwärtigen Zustände sind gleichermassen in jeder geistigen 
Handlung gegenwärtig, während die fünf bestimmenden geistigen 
Zustände in ihrer Intensität stark variieren, abhängig von der 
Kraft, die das Objekt im Geist hat. Wenn beispielsweise 
Motivation und Interesse kraftvoll sind, dann kann viel erreicht 
werden, egal ob es sich um weltliche Arbeit oder Dharmapraxis 
handelt. Sind Ihre Motivation und Ihr Interesse schwach, werden 
Sie nicht viel vollbringen. Wenn die eigene Entschlossenheit 
gross ist, wenn man denkt, »dies ist wahr, dies ist hervorragend,« 
so wird man in der Lage sein, es zustande zu bringen. Denkt 
man, sein Ziel sei dürftig, dann werden nur Schwierigkeiten 
entstehen. 
Elf tugendhafte geistige Zustände bilden eine andere Gruppe 
innerhalb des vierten Skandhas. Der erste von diesen ist Glaube, 
von dem es drei Arten gibt. Einer ist sehnsuchtsvoller Glaube: Sie 
verstehen, dass es in den niederen Bereichen von Samsara und 
in jeder der Stätten der sechs Arten von Wesen nur Leiden gibt; 
deshalb streben Sie nach Befreiung, wie z.B. nach einer 
Wiedergeburt in einem Buddha-Bereich wie Dewachen. Indem 
Sie verstehen, dass positive Handlungen eine Ursache für Glück 
in den höheren Bereichen und negative Handlungen eine Ursache 
für Leiden in den niederen Bereichen sind, rufen Sie grosses 
Vertrauen in Ursache und Wirkung hervor, was als vertrauender 
Glaube bezeichnet wird. Wenn man versteht, dass die Drei 
Juwelen niemals versagen und niemals eine Ursache für Leiden 
bilden und dass sie vielen Wesen nützen und ihre Vorzüge 
unfassbar sind, dann ist dies klarer Glaube. 
Der nächste tugendhafte geistige Zustand ist Achtsamkeit. Sie 
verstehen, dass übles Handeln das ist, was man aufgeben und 



-189- 

edles Handeln das ist, was man sich zueigen machen muss. Sie 
verwenden Aufmerksamkeit und Bewusstheit, um Ihr 
Bestmögliches zu tun und üble Handlungen aufzugeben. Alle 
Lamas betonen, dass dies sehr wichtig ist und dazu dient, uns in 
die Lage zu versetzen, Vortrefflichkeit in beidem zu erreichen, im 
Dasein und im Frieden (d.h. Samsara und Nirvana). 
Eine andere edle Fähigkeit ist gründliche Übung. Sie entsteht 
durch die Übung in Shine und befähigt uns, unseren Körper und 
Geist in positivem Sinn zu gebrauchen und negative Einflüsse zu 
überwinden. 
Das nächste ist Gleichmut: Sie sind nicht von emotionalen 
Verschmutzungen wie Begierde, Hass und Dummheit überwältigt, 
sondern verweilen stattdessen im natürlichen Zustand des 
Geistes. Wenn dieser friedvolle Geist gegenwärtig ist, kann keine 
emotionale Verschmutzung entstehen. 
Sinn für Angemessenheit ist ein tugendhafter Aspekt des Geistes, 
der einen daran hindert, viele negative Handlungen zu begehen. 
Er beinhaltet das Verständnis, dass bestimmte Handlungen 
gemessen an den eigenen Massstäben oder denen des Dharma 
nicht gut sind. Er dient als Grundlage dafür, durch Gelöbnisse 
schädliches Verhalten zu verhindern. 
Das nächste ist Rücksichtnahme, die einen von Handlungen 
abhält, die von anderen oder nach weltlichen Normen negativ 
beurteilt werden. Diese dient als Grundlage, sich der 
Freundlichkeit seiner Eltern oder anderer Wesen zu erinnern und 
veranlasst einen, in einer ähnlichen Weise wie andere zu 
handeln. Diese zwei, Angemessenheit und Rücksichtnahme, 
wirken zusammen und sind sehr wichtig. Angemessenheit bezieht 
sich auf Sie selbst; es bedeutet nicht, dass Sie sich Ihrer selbst 
schämen, sondern mehr, dass Sie nicht die Art von Mensch sind, 
der Dinge tut, ohne über deren Wirkungen nachzudenken. Durch 
Rücksichtnahme werden Sie sich dessen bewusst, was andere 
über Sie denken, und Sie achten sehr auf andere. 
Dann kommt Nicht-Anhaftung, die geistige Eigenschaft, sich 
selbst von der Anhaftung an das Dasein und an samsarische 
Dinge zu lösen. Sie hält einen davon ab, in fehlerhafte Haltungen 
verwickelt zu werden. 
Fehlen von Hass ist der Zustand, ohne Feindseligkeit zu sein 



-190- 

gegenüber irgendeinem fühlenden Wesen oder irgendeinem 
Umstand, der Leiden erzeugt. Dies wird zur Ursache dafür, sich 
nur zu freuen und sich nicht auf schädliches Verhalten 
einzulassen. 
Fehlen von Unwissenheit ist das Verständnis der Bedeutung der 
Dinge durch ungetrübte Urteilsfähigkeit. So wird man davon 
abgehalten, Fehler oder Unrecht zu begehen. Dann gibt es 
vollkommene Friedfertigkeit - Mitgefühl ohne jeglichen Hass. Sie 
betrachten andere nicht als Feinde und so möchten Sie ihnen 
nicht schaden. Stattdessen haben Sie Mitgefühl ohne jegliche 
Verachtung für andere Wesen. 
Der elfte tugendhafte geistige Zustand ist schliesslich 
Unermüdlichkeit, positive Handlungen mit offenkundiger Freude 
zu begehen. Durch sie kann man positive Anliegen restlos in die 
Tat umsetzen. 
 
FRAGE: Wenn der achte tugendhafte Zustand, das Fehlen von 
Hass, da ist und jemand Sie tatsächlich verletzen möchte, 
ignorieren Sie diesen dann einfach? 
 
ANTWORT: Wenn Sie von einem Feind angegriffen werden, so 
benötigen Sie ein Mittel, um ihn davon abzuhalten, Sie zu 
verletzen. Ist die Situation vorbei, so sollten Sie nicht denken, 
»dies ist mein Feind.« Sie sollten über Mitgefühl meditieren und 
verstehen, dass die Person aus Unwissenheit heraus gehandelt 
hat. Sie kennen vielleicht den Dharma, aber die andere Person 
weiss nichts darüber, und so sollten Sie mit Mitgefühl meditieren 
und nicht länger an dem Gedanken festhalten, »dieser Mensch ist 
mein Feind und hat mir böse Dinge angetan.« Wir werden nun die 
Besprechung der fünf Skandhas wieder beenden und die 
Meditation praktizieren, die Karma Chagme Rinpoche lehrte. 
 

MEDITATIONSPRAXIS 

In der ersten Meditation dachten wir über die Schwierigkeit nach, 
eine kostbare menschliche Existenz zu erhalten. Wir wollen nun 
über Tod und Vergänglichkeit reflektieren. 



-191- 

Gewöhnlich scheinen unsere Wahrnehmungen sehr real und 
dauerhaft zu sein, ob sie sich auf den Behälter - die äussere Welt 
- oder dessen Inhalt beziehen - die fühlenden Wesen. Es gibt 
jedoch absolut nichts in der Erscheinungswelt, was von Dauer ist. 
Die äussere Welt ist aus den vier Elementen zusammengesetzt. 
Wie auch die Wissenschaft bestätigt, unterliegen die Elemente, 
die den Behälter, die Welt, bilden, einem Verfall, ununterbrochen, 
Jahr um Jahr. Sie werden nicht mehr und nicht besser. Wenn wir 
etwas wie ein Haus haben, so sieht es zuerst gut aus, dann wird 
es mit jedem Jahr älter und schwächer. Und allgemein 
gesprochen, da wir fühlende Wesen sind, der innere Gehalt der 
Welt, haben wir mehr Schmerz und Krankheit je älter wir werden. 
Folglich werden beide Aspekte der Welt schlechter und 
schlechter. Heutzutage sind Wissenschaft und Medizin mit all 
ihren neuen Heilmitteln und Operationstechniken und 
Untersuchungsmethoden ungleich wirkungsvoller, als sie es in 
früheren Zeiten waren. Doch gibt es nun auch mehr und mehr 
Leiden und Krankheit in der Welt, viele neuen Krankheiten, so wie 
die unterschiedlichen Arten von Krebs; auf vielerlei Weise wird 
das Leben verkürzt. Im allgemeinen verschlechtert sich die 
Situation der fühlenden Wesen, und wenig kann getan werden, 
um ihnen zu nützen. Gäbe es keine Vergänglichkeit, wäre es nicht 
notwendig, sie zu untersuchen. Aber da die Kraft der 
Vergänglichkeit uns alle erreichen wird, ist es nützlich, über sie zu 
meditieren. Diese Praxis ist eine tiefgründige Methode. Jahr um 
Jahr, Monat um Monat altern wir, unser Leiden wächst, und wir 
nähern uns dem Tod. Aus diesem Grund nützt uns keinerlei 
Handlung, ausgenommen der Dharma. Das einzig relevante 
Gesetz, das für uns von Belang sein sollte, ist, dass positive 
Handlungen zu Glück und Missetaten zu Leid führen. 
 
FRAGE: Kann ein erleuchtetes Wesen irgend etwas gegen das 
Leiden der Welt tun? 
 
ANTWORT: Erleuchtete Wesen, die einen gewaltigen Vorrat an 
Verdienst haben, können Leiden direkt auf sich selbst und von 
anderen weg richten. Wir streben danach, wenn wir die Meditation 
des "Geben und Nehmen" (tong-len [gtong-len]) praktizieren; ein 



-192- 

Mensch mit viel Verdienst kann sie tatsächlich mit grosser 
Wirkung vollziehen. 
Yeshe Tsogyal fragte vor langer Zeit Guru Padmasambhava, was 
getan werden könnte, um den Wesen in den dunklen Zeitaltern, 
die sie vorhersah, helfen zu können. Was könnte getan werden, 
um ihr Leiden zu mildern zur Zeit des Kalas des grossen Konflikts, 
im Kalpa der Waffen und im Kalpa des Hungers? 
Padmasambhava antwortete: »Um zu helfen, die heftigen Leiden 
in jener dunklen Zeit zu beseitigen, solltest du Bittgebete an 
jemanden richten, der nun einer meiner fünfundzwanzig besten 
Schüler ist und der in Zukunft den Namen Karmapa tragen wird. 
Aufrichtige Gebete und Hingabe zu diesem Wesen werden 
Harmonie erzeugen.« 
1981 habe ich die letzte Krankheit des Gyalwa Karmapa miterlebt 
und ich glaube, dass das, was ich damals sah, eine Erfüllung von 
Guru Rinpoches Prophezeiung war. Zu der Zeit, als ich ihn sah, 
hatte Seine Heiligkeit schon viele Operationen hinter sich, 
manche Teile seines Körpers waren entfernt, Dinge in ihn 
eingesetzt, sein Blut übertragen usw. Jeden Tag entdeckten die 
Ärzte die Symptome einiger neuer Krankheiten, um lediglich am 
nächsten Tag festzustellen, dass sie verschwunden und durch 
eine andere Krankheit ersetzt waren, so als ob all die Leiden in 
der Welt Platz in seinem Fleisch finden würden. Zwei Monate lang 
hatte er keine feste Nahrung zu sich genommen, und schliesslich 
gaben die Ärzte die Hoffnung auf. Es war für ihn unmöglich 
weiterzuleben, und die Ärzte hatten vor, die lebenserhaltenden 
Systeme abzuschalten. 
Aber der Karmapa sagte, »Nein, ich werde weiterleben. Lasst sie 
an ihrem Platz.« Und er lebte, die Ärzte in Verwunderung 
setzend, und verblieb, sich anscheinend wohlfühlend, in seiner 
Situation - humorvoll, scherzhaft, lächelnd, so als wäre er erfreut 
über alles, was sein Körper litt. Damals dachte ich mit der klarst 
möglichen Überzeugung, dass sich der Karmapa all diesen 
Schnitten, den Manifestationen all dieser Krankheiten in seinem 
Körper, dem Mangel an Nahrung, in einer völlig vorsätzlichen und 
freiwilligen Weise ausgesetzt hatte: er erlitt vorsätzlich all diese 
Krankheiten, um zu helfen, die kommenden Schmerzen von 
Krieg, Krankheit und Hunger auf das mindeste zu reduzieren und 



-193- 

in dieser Weise arbeitete er wohlüberlegt, um jene furchtbaren 
Kalpas abzuwenden. Für diejenigen von uns, die zugegen waren, 
war sein Tod eine unvergessliche Inspiration. Er offenbarte 
vollkommen die Wirksamkeit des Dharma und die Tatsache, dass 
Erleuchtung zum Wohl anderer tatsächlich erlangt werden kann. 
Karma Chagme gab uns eine hervorragende Art, über Tod und 
Vergänglichkeit zu meditieren. Betreten Sie zuerst wieder den 
Bereich der Vorstellungskraft. Stellen Sie sich vor, Sie seien allein 
in einer weiten Ebene, kein anderes Wesen ist da. Dort gibt es 
sehr hohe Berge, und da ist das Geräusch von Wasser. Unterhalb 
der Ebene in einem Tal fliesst ein breiter Fluss, der voller 
fühlender Wesen ist. 
Dann geht die Sonne unter, und es wird sehr dunkel. Sie sind von 
Angst erfüllt. Da Sie in einer Ihnen unbekannten Gegend sind, 
wissen Sie nicht, wo Sie sind, so sehr Sie auch in der Dunkelheit 
umherirren. Sie werden sogar noch ängstlicher. Plötzlich finden 
Sie sich an der Kante eines Felsens und in Gefahr, in den Fluss 
unterhalb der Schlucht zu fallen. Sie greifen mit Ihren beiden 
Händen nach zwei Grasbüscheln, die Sie davor bewahren, in den 
Abgrund zu stürzen. Wie Sie dort in grosser Angst hängen, 
erscheint zu Ihrer rechten Seite eine kleine weisse Maus, und auf 
der linken kommt eine kleine schwarze Maus aus den Felsen 
heraus. Die weisse Maus beginnt an dem Grasbüschel, das Ihre 
rechte Hand ergriffen hat, zu nagen, während die schwarze Maus 
an dem Grasbüschel nagt, das Ihre linke Hand hält. Die Büschel 
werden dünner und dünner. Sie sind in einem Zustand von Panik, 
da Sie wissen, dass Sie nun jede Sekunde in den Fluss fallen und 
ertrinken könnten. Und Sie wissen, dass der Fluss voll ist von 
unterschiedlichen Kreaturen, die Sie fressen könnten. 
An diesem Punkt werden Sie verstehen, wie nachlässig Sie in der 
Dharmapraxis waren. Dann sehen Sie Lama Chenresig am 
Himmel und richten viele Gebete an ihn. Lama Chenresig sagt: 
»Jedes fühlende Wesen erfährt Krankheit, Tod und Leiden. Die 
Natur von allem ist Vergänglichkeit. Wenn Du Freiheit erlangst, 
wirst Du gut praktizieren. Bete zu Deinem Lama.« Beten Sie dann 
innig mit Vertrauen, Sehnsucht und Bestimmtheit zu Lama 
Chenresig. In dem Augenblick, da die zwei Mäuse den letzten 
Grashalm abgenagt haben, erstrahlt Licht aus dem Herzen Lama 



-194- 

Chenre-sigs und trifft Ihr eigenes Herz und reinigt dabei alle 
Verdunkelungen von Körper, Rede und Geist. Sie werden 
augenblicklich als Chenresig im reinen Land von Dewachen 
wiedergeboren. Meditieren Sie mit Liebe und Mitgefühl. Eine 
unfassbare Fülle von Lichtstrahlen strömt aus Ihrem Herzen, 
berührt alle sechs Arten von Wesen, reinigt ihr Leiden, ihr Böses 
und ihre Verdunkelungen und führt sie nach Dewachen. 
Diese Meditation könnte in vielerlei Weise ausgearbeitet werden. 
Der wichtigste Punkt ist der, der Ihrem Geist nützt. Sie sollten das 
Ergebnis der Meditation beobachten und feststellen, welche Teile 
der Folge für Ihre individuellen Bedürfnisse nützlich sind. Sie 
können jeden einzelnen Teil hervorheben und mehr Zeit darauf 
verwenden. Besonders wenn Sie ein Mensch mit grossem Stolz, 
Hass usw. sind und es schwierig finden, Dharma zu praktizieren, 
ist diese Meditation sehr nützlich. 
 

WILLENTLICHE GESTALTUNG (Fortsetzung) 

Von den 51 willentlichen Gestaltungen haben wir bisher die ersten 
einundzwanzig besprochen: die fünf allgegenwärtigen, die fünf, 
die das Objekt bestimmen und die elf tugendhaften. 
Wir werden nun die 26 untugendhaften geistigen Zustände 
betrachten. Es gibt sechs grundlegende emotionale 
Verschmutzungen (Skt. kleshas) und 20 Nebenverschmutzungen. 
Von den sechs grundlegenden Verschmutzungen sind nur fünf 
emotionale Verschmutzungen, während die sechste, Sichtweise, 
die in fünf Teile unterteilt ist, in diese Gruppe aufgenommen 
wurde, um den Dharma zu erklären. 
Die Wurzel aller emotionalen Verschmutzung ist Unwissenheit. 
Unwissenheit bedeutet hier, nichts über Handlung und Wirkung zu 
wissen, über die den kostbaren Juwelen gemässe Art der Praxis 
und ihre wahre Bedeutung. Diese Dinge nicht zu verstehen ist die 
Quelle oder Grundlage aller emotionalen Verschmutzung. 
Unwissenheit selbst ist nicht in der Lage, irgendeinen Dienst zu 
verrichten. Sie verdunkelt das Verständnis von Handlungen und 
deren Wirkungen - dass Tugend zu Glück und Böses zu Leiden 
führt; sie verdunkelt das Verständnis der vier edlen Wahrheiten, 



-195- 

das Verständnis relativer und letztendlicher Wahrheit und der 
hervorragenden Qualitäten der Drei Juwelen. Sie verdunkelt das 
Verständnis von Vergänglichkeit und Veränderung. Aufgrund all 
dessen entstehen all die anderen Verschmutzungen. 
Die zweite der emotionalen Verschmutzungen ist Begierde - das 
Greifen nach den sich verschlechternden Aggregaten der drei 
Welten. Sie erzeugt das Leiden des Daseins und bewirkt den 
Kreislauf all der fühlenden Wesen der sechs Arten in Samsara. 
Sie entsteht aus der Verdunkelung der Unwissenheit. 
Es gibt zwei Arten von Begierde. Eine ist die Begierde der 
Begierde, eine Begierde nach tatsächlichen Dingen aus den drei 
Welten von Samsara; sie betrifft Wesen der sechs Arten im 
Begierdebereich. In den zwei höheren Welten, der Formwelt und 
der formlosen Welt, gibt es nicht diese offenkundige Begierde, 
sondern dort gibt es die Begierde nach Existenz. Die höheren 
Gott-Zustände, so wie unendlicher Raum, unendliche Bewusstheit 
usw. sind die Frucht grossen Verdienstes, erlangt durch Samadhi-
Meditation. Aber da das Greifen nach einem "Ich" nicht 
preisgegeben wurde, haben sich diese Götter nicht von 
samsarischer Existenz abgewendet. 
Drittens gibt es die emotionale Verschmutzung des Hasses. Hass 
ist der unbarmherzige Wunsch, andere Wesen zu verletzen. Es ist 
unmöglich glücklich zu sein, während Sie hasserfüllt sind, und so 
betrachten wir ihn als den Ursprung des Unglücklich-Seins. 
Die vierte grundlegende emotionale Verschmutzung ist Stolz, eine 
Eigenschaft aufgeblähter Überheblichkeit, die von weltlichen 
Sichtweisen genährt wird: Zu denken, »ich bin gross,« »ich bin 
eine hochstehende Person,« »ich habe grossartige 
Eigenschaften,« »ich sehe hervorragend aus.« Es wird gesagt, 
dass es sieben Arten des Stolzes gibt. Er hindert Sie daran, 
andere zu respektieren und bewirkt, dass Sie unglücklich sind. 
Die fünfte ist Zweifel: Mit sich selbst nicht einig zu sein, was die 
wahre Bedeutung angeht. Sie sind sich nicht sicher, ob der 
Dharma wirklich wahr ist oder nicht. Sie denken, »dies ist nicht 
wahr,« »dies ist nicht gut.« Unwissenheit ist sehr mächtig und 
macht Vertrauen unmöglich. Sie werden unfähig, positiv zu 
handeln, und fühlen sich in der Regel zu negativen Handlungen 
hingezogen. 



-196- 

Die sechste ist Sichtweise. Hier meinen wir negative Ansichten, 
die auf emotionalen Verschmutzungen beruhen. Es gibt Ansichten 
ohne irgendeine emotionale Verschmutzung, die wir als 
"vollkommene Sichtweisen" ansehen. Die Ansichten aber, die wir 
besprechen, werden alle als "falsche Sichtweisen" betrachtet. 
Es gibt fünf Arten von Sichtweisen. Die erste ist die auf den 
vergänglichen Aggregaten beruhende Sichtweise, der starke 
Glaube, dass in den fünf Skandhas tatsächlich ein Selbst 
enthalten sei. Diese Sichtweise wird zur Grundlage aller falschen 
Ansichten. 
Die zweite ist die Sichtweise, die an Extremen festhält: Die 
Ansicht, dass ein Selbst oder die Skandhas dauerhaft existierten 
(Eternalismus) oder dass sie überhaupt nicht existierten 
(Nihilismus). Beide Sichtweisen verhindern, dass Gewissheit in 
Bezug auf den mittleren Weg - die letztendliche Sichtweise - 
entsteht. 
Die dritte ist die umgedrehte Sichtweise, die das leugnet, was 
wirklich ist, wie z.B. die Wahrheit von Karma, Ursache und 
Wirkung oder die Drei Juwelen. Wer auch immer diese Sichtweise 
hat, zeigt keine Neigung zu heilsamem Handeln. 
Dies vervollständigt die drei negativen Sichtweisen. Dann gibt es 
die zwei Formen von "vermeintlicher Unübertrefflichkeit" - diese 
Sichtweisen als die höchsten anzusehen und ein Verhalten an 
den Tag zu legen, das auf diesen als den höchsten Ansichten 
gründet. Die erste von diesen, die vierte der falschen Sichtweisen, 
ist die Einstellung, dass Ihre unrichtige Ansicht die allerbeste sei. 
In diesem Fall sind Sie vollkommen davon überzeugt, dass die 
Verneinung von Karma wahr, gut, fehlerlos sei, und Sie achten 
keinerlei andere Auffassung. Da alles, was Körper und Sprache 
betrifft, eine Projektion des Geistes ist, müssen Sie jedoch die 
Richtigkeit Ihrer Ansichten immer mit Bewusstheit untersuchen 
und nicht ungeprüft hinnehmen. 
Die zweite von diesen ist, die eigenen moralischen Grundsätze 
und das eigene Verhalten als unübertrefflich anzusehen. Dies 
bedeutet, an einem Verhalten und einer Moral festzuhalten, die 
für die Befreiung nicht förderlich ist. Diese Sichtweise ist für einen 
selbst oder für andere nicht nützlich. Dennoch betrachtet man sie 
als die allerbeste und alle anderen sittlichen Massregeln als falsch 



-197- 

und schlecht. 
Da diese zwei Einstellungen - die eigene Ansicht als die höchste 
anzusehen und die eigenen moralischen Grundsätze sowie das 
eigene Verhalten als unübertrefflich anzusehen - das Anhaften an 
die fünf Skandhas mit sich bringt, sind diese wie ein Seil, das Sie 
fesselt. Alles Handeln ist ermüdend und fruchtlos. Selbst wenn 
Sie sich mit viel Energie in eine Handlung einbringen, ist sie 
bedeutungslos. Diese fünf Sichtweisen sind kein Mittel der 
Befreiung aus Samsara und sind deshalb kein wirklicher Weg. 
Um zu bestimmen, ob eine Ansicht wahr ist oder nicht, wirklich ist 
oder nicht, müssen Sie, gemäss den Belehrungen des Buddha, 
ihren eigenen Geist untersuchen. Ein Individuum muss im 
Dharma die Befreiung durch sich selbst erlangen. Deshalb 
müssen Sie immer für sich selbst entscheiden, ob eine Sichtweise 
zur Befreiung führt oder nicht. Tut sie es, dann werden Sie auch 
verstehen, jetzt und in der Zukunft, was für Sie selbst und andere 
wirklich zuträglich ist. Kurz gesagt, Sie müssen immer Ihren 
eigenen Verstand gebrauchen, um diese Dinge für sich selbst zu 
untersuchen. Wenn Sie dies nicht ständig tun, sondern 
stattdessen lediglich an einer Ansicht festhalten, können Sie 
niemals Freiheit von Samsara erlangen. Im Grunde besteht die 
Lehre des Buddha darin, zum Wohle aller zu handeln und nicht 
Böses zu begehen. Indem Sie Ihren Verstand benutzen, um zu 
untersuchen, was richtig und was falsch ist, und indem Sie dieses 
Verständnis durch Erfahrung entwickeln, entsteht vertrauensvoller 
Glaube. 
Wir haben einen menschlichen Körper erlangt. Aufgrund dessen 
wird ein Lehrer - ein Lama, Freund der Tugend - gebraucht, um 
den Geist in Worten zu erklären, die Sie verstehen können, in 
menschlicher Sprache, und um Sie zu leiten. Aber Sie haben 
immer selbst zu entscheiden, ob das, was der Lehrer sagt, wahr 
ist und ob es tatsächlich wirkt oder nicht: Wenn es so ist, dass es 
von Nutzen ist - wem wird es nutzen, wie wird es nutzen und 
wann wird es nutzen? Sie müssen solche Fragen immer 
überprüfen, denn wenn Sie dem Lehrer zuhören und automatisch 
zustimmen, weil es seine Worte sind, so sind Sie nicht von einem 
Tier verschieden. Sie müssen Ihren Verstand gebrauchen, um die 
Wahrheit zu verstehen. 



-198- 

Haben Sie einmal die Bedeutung und das Wesen der Dinge gut 
verstanden und sind zu einer Entscheidung darüber gelangt, was 
wahr ist, so sollten Sie darauf Vertrauen setzen. Da gibt es keine 
Notwendigkeit für Zweifel oder allerlei sonstige Geschäftigkeit. 
Wenn Sie sich der Dharmapraxis, der Arbeit am Dharma, widmen, 
so ist dies nicht eine Sache des Augenblicks, bei der Sie etwas 
tun und sofort ein Ergebnis erhalten. Sie müssen auf die Situation 
in ihrer Gesamtheit schauen: Welche Arbeit haben Sie früher 
getan und welche Art von Früchten ist daraus erwachsen? 
Welche Art von Ergebnis resultiert daraus, sich selbst zu 
vervollkommnen? Bei Milarepa beispielsweise, dem grossen 
tibetischen Siddha, und bei vielen anderen wie ihm, müssen wir in 
Betracht ziehen, was sie vorher getan haben, was in der 
Zwischenzeit, welche Erfahrungen daraus erwuchsen, welcher 
Nutzen sich für andere Wesen ergab und wie die Lage zur Zeit 
des Todes war? Dharmapraxis muss von einer sehr weiten 
Perspektive aus betrachtet werden. Deshalb ist es sehr wichtig, 
die Charakteristiken von Sichtweisen zu untersuchen. 
Schliesslich gibt es verschiedene Möglichkeiten, Grundformen 
von Sichtweisen zu unterscheiden: eine ist angeboren, natürlich 
vorhanden wie die Sichtweise der vergänglichen Aggregate, die 
auf dem Selbst und den fünf Skandhas gründet; die andere ist 
durch Untersuchung oder von einem Lehrer erhaltene Anweisung 
erworben, so wie die zwei Arten "vermeintlicher 
Unübertrefflichkeit". Handlungen, die auf erworbenen Sichtweisen 
gründen, können leicht aufgegeben werden. Hingegen sind 
Handlungen, die auf angeborenen Sicht weisen basieren, viel 
schwieriger zu unterlassen. Gemäss den Belehrungen des 
Buddha werden die 114 erworbenen Sichtweisen durch das 
Verständnis der Bedeutung der Dinge und durch das Entwickeln 
von Gewissheit aufgegeben. Die 360 angeborenen Sichtweisen 
kann nur die Meditation zerstreuen. 
FRAGE: Was ist ein Beispiel für eine angeborene Sichtweise?  
 
ANTWORT: An einem Selbst anzuhaften - die Sichtweise der 
vergänglichen Aggregate. Indem Sie in den fünf Skandhas an 
einem "Ich" festhalten, denken Sie, »ich bin krank,« »ich habe 
Schmerzen,« »ich bin unglücklich,« »ich bin glücklich«; oder »ich 



-199- 

fühle,« »ich nehme wahr,« »ich denke«. Diese Sichtweisen haben 
ihren Grund immer in der Anhaftung an einem "Ich" - an etwas, 
was lediglich die fünf Skandhas sind. 
Ein Beispiel für eine erworbene Sichtweise sind die 
widerstreitenden Lehrmeinungen des Eternalismus und des 
Nihilismus, die erlernt sind oder die auf Herleitung oder 
Schlussfolgerung beruhen. Wenn Sie demgemäss der Meinung 
sind, dass jeder Mensch durch jemanden erschaffen wurde, dann 
werden Sie glauben, dass jemand den Buddha erschaffen haben 
muss, obwohl es für diese Ansicht keinen Beleg gibt. Dies ist ein 
Beispiel für eine erworbene Sichtweise. 
Von den fünf emotionalen Verschmutzungen sind die drei 
hauptsächlichen - Unwissenheit, Begierde und Hass - alle 
angeboren. Die anderen beiden - Stolz und Zweifel - sind 
erworben. Zum Beispiel mag Stolz daraus entstehen, dass Sie 
hören, wie andere Sie loben: »Du bist grossartig,« »du hast 
hervorragende Eigenschaften,« »du bist wunderschön.« Das führt 
leicht dazu, dass Sie sich diese Einschätzung durch andere zu 
eigen machen. Belehrt zu werden, dass etwas nicht wahr ist, kann 
gleichfalls die Ursache für aufkommende Zweifel sein. Ihre eigene 
Sichtweise als die höchste anzusehen, ist ebenso eine erworbene 
Ansicht. 
 
FRAGE: Sie sagten, die Hauptaufforderung in den Lehren des 
Buddha liege darin, unsere Ansichten wieder und wieder durch 
unseren eigenen Verstand zu überprüfen und blindes Vertrauen 
zu vermeiden. Auf einigen Ebenen des Pfades, besonders im 
Vajrayana, ist es für Anfänger nicht möglich, die Antworten auf all 
ihre Fragen zu ergründen. Vertrauen, so wird gesagt, sei äusserst 
wichtig, und die Wurzel aller Verwirklichung liege darin. Könnten 
Sie etwas über diese Art des Vertrauens sagen? 
 
ANTWORT: Welches Fahrzeug auch immer Sie praktizieren, 
Hinayana, Mahayana  oder Vajrayana, hier gibt es keinen 
Unterschied - Sie müssen in der Lage sein, die Dinge zu prüfen. 
Buddha sagte: »Meine Lehre ist wie Gold: Schmelze sie, 
zerstosse sie, schneide sie - sie ist immer hervorragend.« Die 
Lehre des Buddha kann man prüfen, so viel man will, und sie wird 



-200- 

immer noch wahr sein. So sind alle Fahrzeuge darin gleich, dass 
sich Ihr Verständnis lediglich weiterentwickeln wird, wenn Sie 
überprüfen, worin ihre Bedeutung liegt. Die daraus gewonnene 
Sicherheit wird Ihnen erlauben, einsgerichtet zu arbeiten. Das 
Vajrayana ist nicht anders. Sie müssen prüfen: Wie übt man sich 
auf diesem Pfad? Welche Frucht bringt dies hervor? 
Auf dem Vajrayana-Weg müssen Sie auch den Lehrer beurteilen. 
Wenn der Lama den Dharma erklärt, nützt Ihnen das etwas? 
Nützt es den fühlenden Wesen? Nur weil es der Vajrayana-
Dharma ist, dürfen Sie nicht denken, »es ist ja Vajrayana!«, und 
jegliche Prüfung beiseite lassen. Sie müssen herausfinden, ob der 
Lama auf persönlichen Gewinn verzichtet hat und die Lehre zum 
Wohl aller fühlenden Wesen darlegt und sie auf den Weg zur 
Befreiung von Leiden, zur Buddhaschaft, führt. Sie müssen dies 
sorgfältig prüfen; nur anzunehmen, dass man den Lehrer nicht 
prüfen kann, weil es sich um Vajrayana handelt, ist die falsche 
Einstellung. Korrekte Prüfung ist sehr wichtig. Vertrauen resultiert 
daraus. Gewiss können Sie sich die grossen Lamas wie Kalu 
Rinpoche, Dezhung Rinpoche1, Ling Rinpoche2 und Dudjom 
Rinpoche3, grosse Lehrer aus allen vier Schulen, ganz genau 
anschauen und werden finden, dass sie in der Tat würdige Lamas 
sind. Selbst im Vajrayana gibt es also nicht so etwas wie 
ungeprüftes Vertrauen. 
 
 
 
 
 
 

 

1 Ein zeitgenössischer Meister der Sakya-Linie, der viele Jahre lang an der University 
of Washington lehrte. 

2 Letztes Haupt der Gelugpa-Linie und Senior Tutor S.H. des Dalai Lama, gestorben 
1983. 

3 Hauptvertreter der Nyingma-Linie mit zahlreichen Dhanna-Zentren im Westen, 



-201- 

gestorben 1987. 



-202- 

Wenn Sie entdecken, dass ein Lehrer unzulänglich ist, sind Sie 
immer frei, zu gehen und einen zu finden, der Ihre Praxis fördern 
kann. Es gibt viele Lamas, die dies können. Haben Sie den Lama 
geprüft und halten ihn für qualifiziert, dann sollten Sie Ihr 
Vertrauen in ihn legen. Und sobald Sie tiefgründige Anweisungen 
von einem Lehrer erhalten haben, dürfen Sie ihn nicht gering 
schätzen. Sie sind eine wichtige Verbindung mit ihm 
eingegangen, und ihn nun zu kritisieren, wäre eine negative 
Handlung, die Ihre Dharmapraxis zerstören würde. 
 
FRAGE: Ist es möglich, dass manche Menschen, ohne irgendeine 
Art von Überprüfung vorzunehmen, doch zufällig die richtige 
Sichtweise innehaben. Kann man blind und unkritisch die 
letztliche Wahrheit erfassen?  
 
ANTWORT: Es ist nicht möglich, Anhaftung an die vollkommene 
Sichtweise zu haben, denn jemand, der die vollkommene 
Sichtweise besitzt, muss wirkliches Verständnis und Erfahrung 
haben. Sobald man diese erlangt hat, kann es naturgemäss keine 
Anhaftung oder geistige Blindheit mehr geben. Es heisst: »Wenn 
es Ergreifen gibt, dann ist es nicht "vollkommene Sichtweise".« 
Dies stammt aus dem berühmten shenpa shidräl [zhen-pa bzhi-
'bral], einer Belehrung der Sakyapas, die aus vier Versen besteht: 
 

Wenn Du an dieses Leben anhaftest, 
bist Du kein Mensch des Dharma. 
Wenn Du an Samsara anhaftest, 

hast Du nicht entsagt. 
Wenn Du an Deinen eigenen Nutzen anhaftest, 

hast Du nicht Bodhicitta. 
Gibt es Ergreifen, 

so hast Du nicht die Sichtweise. 
 
FRAGE: Bezieht sich der Ausdruck "mittlerer Weg" darauf, die 
extremen Ansichten von Nihilismus und Eternalismus zu 
vermeiden? Was genau ist darunter zu verstehen? 
 



-203- 

ANTWORT: Der mittlere Weg (Madhyamaka) lehnt beide Extreme 
ab, sowohl die Sichtweise, die sagt, »ja, etwas ist« als auch die 
Sichtweise, die sagt, »nein, etwas ist nicht«. Sie können nicht 
definitiv behaupten, dass etwas besteht, denn letztlich wird von 
den Buddhas nichts gesehen. Sie können auch nicht behaupten, 
dass nichts existiert, denn der Geist ist die Grundlage für 
Samsara, die niederen Bereiche usw. Der mittlere Weg ist jedoch 
keine Synthese dieser Gegensätze, denn er übersteigt Existenz 
und Nicht-Existenz. Die Grundlage des mittleren Weges ist 
gegenseitige Abhängigkeit -die Vereinigung der zwei Wahrheiten, 
der relativen und der absoluten. Der Weg selbst ist die 
Vervollkommnung von Verdienst, der verfällt, und höchstem 
Wissen, das nicht verfällt. Die Frucht ist die Vereinigung der zwei 
Käyas - Rupakäya und Dharmakäya. Der Dharmakäya ist die 
Verwirklichung der Essenz des Geistes und nützt einem selbst. Er 
ist das Erlangen der letztendlichen Wahrheit. Der Dharmakäya 
nützt den fühlenden Wesen nicht direkt. Durch seine Macht 
entstehen die beiden Aspekte des Rupakäya: der Sambhogakäya 
und der Nirmänakäya, wie Lichtstrahlen von der Sonne ausgehen; 
sie wirken, um den fühlenden Wesen zu nutzen. Der Rupakäya ist 
das Erlangen der relativen Wahrheit. 
 
FRAGE: Zur Überprüfung der Wahrheit für einen selbst - manche 
Wahrheiten, wie die von Ursache und Wirkung (Karma), 
manifestieren sich nicht vollständig in einer Lebenszeit. Sie 
können nicht wirklich geprüft werden, ausgenommen über eine 
Abfolge mehrerer Lebensspannen. Manches Karma manifestiert 
sich in einer Lebenszeit, wenn sich die Früchte einer guten oder 
schlechten Handlung auswirken, doch viele andere Situationen 
benötigen mehrere Lebensspannen, um heranzureifen. Wie lässt 
sich die Wahrheit des Karma prüfen, wenn man sich nicht an 
vergangene Leben erinnern kann? 
 
ANTWORT: Aufgrund der verdunkelnden Macht der Unwissenheit 
ist es schwierig, das vollständige Wirken von Ursache und 
Wirkung zu verstehen und darauf zu vertrauen. Aber die Wahrheit 
des kannischen Prozesses kann in einer allgemeinen Weise 
durch Beispiele und deren Konsequenzen gezeigt werden, 



-204- 

obwohl es nicht immer möglich ist, tatsächlich die genaue 
Wirkung von allem, was Sie tun, zu sehen. Zum Beispiel mögen 
eine Mutter und ein Vater fünf Kinder haben, jedes sehr 
verschieden von den anderen. Ihre Vorstellungen sind 
unterschiedlich, ihre Handlungen sind unterschiedlich, ihre 
physischen Charakteristika sind unterschiedlich und ihre 
Lebenssituation ist vollkommen unterschiedlich. Ihre derzeitigen 
Verhältnisse, die Art ihrer Geburt, ihre Umgebung sind 
offensichtlich für jedes der Kinder die gleichen. Dennoch ist ihr 
Leben verschieden. Gleichfalls gibt es auf der Welt Gesundheit, 
Lebensdauer, Glück usw. in allen erdenklichen Abstufungen. Alle 
diese Unterschiede sind dem Karma zuzuschreiben. Wenn Sie 
fortwährend die Art untersuchen, wie Dinge sich ereignen, werden 
Sie etwas von Ursache und Wirkung verstehen. Ein oder zwei 
Tage sind nicht genug, um Ergebnisse zu sehen. Dies ist deshalb 
so, weil die Verdunkelung der Unwissenheit sehr machtvoll ist. 
Buddha sagte: »Um deine früheren Handlungen zu verstehen, 
betrachte dein jetziges Leben; um dein zukünftiges Leben zu 
verstehen, betrachte deine jetzigen Handlungen.« Wenn Sie 
tugendhaft handeln, wird dies gute Ergebnisse haben; wenn Sie 
Böses tun, wird das Ergebnis entsprechend negativ sein. Genau 
und vollkommen in dieses Gesetz zu vertrauen ist sehr schwierig. 
Durch Beispiele und Begründungen gewinnen wir Überzeugung, 
aber den Vorgang im Detail zu sehen, ist schwierig. Nur ein 
Buddha kann genau über die Natur jeder einzelnen Ursache und 
jedes einzelnen Ergebnisses Bescheid wissen. 
Wenn Sie von der Zeit an, in der Sie jung sind, in der Schule gut 
lernen, können Sie in diesem Leben später eine gute Arbeit 
finden. Wenn Sie sich in allem gut üben, werden die Ergebnisse 
gut sein. Wird das gegenwärtige Leben gut genutzt, so kann man 
gleichfalls folgern, dass die zukünftigen Leben gut sein werden, 
obwohl es schwierig sein mag, dies zu sehen. Wenn die eigenen 
Absichten gut sind und man wünscht, den anderen zu nutzen, 
dann wird dies eine Ursache für ausgezeichnetes Karma sein. 
Wenn die Absichten schlecht sind, dann werden sie zu einer 
negativen Ursache. 
Buddha sagte: »Unsere eigenen Absichten sind die beste 
Möglichkeit, freundlich zu uns selbst zu sein.« Durch unsere 



-205- 

guten Gedanken und positiven Handlungen anderen gegenüber 
wird sich unsere eigene Situation fortwährend von Lebenszeit zu 
Lebenszeit verbessern, bis wir Buddhaschaft erreichen. 
 
FRAGE: Als Sie die fünf emotionalen Verschmutzungen 
aufzählten, war die fünfte Zweifel. Ist nicht die fünfte gewöhnlich 
Eifersucht?  
 
ANTWORT: In diesem speziellen System ist die fünfte 
Verdunkelung Zweifel. In anderen Systemen wird hier Eifersucht 
genannt. Eifersucht ist keine grundlegende Verschmutzung, 
sondern eine untergeordnete. Eifersucht hängt von Hass, 
Begierde und Stolz ab und ist deshalb ein "Zweig-Gefühl", 
wogegen Zweifel, obwohl er zur Dummheit in Beziehung steht, ein 
"Wurzel-Gefühl" ist. 
 
Die erste der 20 untergeordneten emotionalen Verschmutzungen 
ist Groll, welcher inneren Ärger darstellt, der über die Zeit 
gewachsen ist und der einen jetzt geneigt macht, andere Wesen 
durch solche Handlungen wie Schlagen zu verletzen. 
Die zweite, Böswilligkeit, ist eine Variante des inneren Ärgers. In 
diesem Fall wurde die Absicht, jemanden zu verletzen, sehr 
mächtig und dauerhaft. Sie können nicht davon ablassen, und 
dies macht Sie unversöhnlich. 
Die dritte ist Wut. Wenn die Ursachen von Groll wie auch von 
Böswilligkeit unerträglich werden, zeigen Sie dies - Ihr Gesicht 
wird rot, und Sie sprechen grobe, zornige Worte. 
Die vierte ist dann Rachsucht, eine andere Art des inneren Ärgers 
-innerer Ärger, der nicht zum Ausdruck gebracht wird - die 
Abwesenheit von Liebe und Mitgefühl. Äusserlich mögen Sie 
freundlich erscheinen, aber innerlich suchen sie Rache. 
Rachsucht veranlasst einen, andere zu verachten. 
Die fünfte ist Eifersucht. Eifersucht wird auch als eine Art inneren 
Ärgers klassifiziert. Sie entsteht durch Anhaftung an Güter und 
Ehre. Sie können es nicht ertragen, dass andere gute Dinge oder 
Eigenschaften besitzen. Eifersucht erregt Ihren Geist heftig und, 
indem Sie in dieser Weise unglücklich sind, können Sie ihn 
niemals ruhen lassen. Eifersucht erzeugt Ärger und bewirkt, dass 



-206- 

Sie viel Verdienst, das Sie vielleicht früher erzielt haben, verlieren. 
Sechstens kommt dann Falschheit. Anhaftend an Güter und Ehre 
verstecken Sie Ihre Fehler. Indem Sie dies ständig tun, sind Sie 
mit einer Menge Unehrlichkeit beschäftigt. Dies wird als 
Kombination von Begierde, Ärger und Unwissenheit klassifiziert. 
Es wird zum Hindernis, wenn es darum geht, Anweisungen von 
einem Lehrer zu erhalten. 
Die siebte ist Heuchelei. Um Besitztümer oder Achtung zu 
erhalten, geben Sie vor, Eigenschaften zu haben, die Sie nicht 
haben. Da diese Eigenschaften tatsächlich nicht da sind, sind Sie 
darin verstrickt, andere zu täuschen. Dies wird als Anhaftung und 
Unwissenheit klassifiziert und veranlasst Sie, Ihren 
Lebensunterhalt auf die falsche Art zu erzielen. 
Die achte Verschmutzung ist Schamlosigkeit. Dies ist das 
vollständige Fehlen von Angemessenheit. Die eigene Norm 
beinhaltet hier nicht das Vermeiden schlechter Handlungen. 
Schamlosigkeit wird als Kombination der drei Gifte4 klassifiziert 
und begleitet alle primären und sekundären emotionalen 
Verschmutzungen. 
Die neunte ist Rücksichtslosigkeit. In Bezug auf andere 
vermeiden Sie es nicht, üble Handlungen zu begehen. 
Rücksichtslosigkeit offenbart sich auch als Undankbarkeit 
gegenüber den guten Taten, die andere, wie Ihre Eltern oder Ihr 
Lama, Ihnen erwiesen haben. Während sich Schamlosigkeit auf 
Sie selbst bezieht, bezieht sich Rücksichtslosigkeit auf andere. 
Sie wird auch als Kombination der drei Gifte klassifiziert und 
begleitet alle Verschmutzungen. 
Dann gibt es Verheimlichung. Dies ist das Verbergen Ihrer Fehler, 
um zu vermeiden, dass Sie von anderen ermahnt werden, sich 
gut zu betragen. Sie wird als Mischung von Anhaftung und 
Unwissenheit klassifiziert und bewirkt, dass Sie keine Reue 
empfinden. 
 
 
 

 

4 Die drei Gifte sind: Begierde, Hass und Unwissenheit (Anmerkung der Übersetzer). 



-207- 

 

Die nächste Verschmutzung ist Habgier. Sie wird durch Begierde 
erzeugt. Habgier ist heftiges Anhaften an Besitz und veranlasst 
einen, den Besitz ständig vermehren zu wollen. Wie der Buddha 
sagte: »Wo es grosse Macht gibt, gibt es viel Böses; wo es 
grossen Wohlstand gibt, dort ist grosse Habgier.« 
Die zwölfte der untergeordneten Verschmutzungen ist Eitelkeit, 
eine Art von Stolz. Sie ist das Anhaften und Entzücken über die 
eigene gute Gesundheit, Schönheit, Jugend, gute Eigenschaften 
usw. Es ist wie trunken sein durch sich selbst. 
Dann folgt dreizehntens Fehlen von Glauben. Dies ist eine Art von 
Unwissenheit, die einen dazu bringt, kein Interesse an 
vollkommenen Zielen zu haben - dem Ausüben von Tugend und 
dem Dharma - und deshalb erreicht man weder etwas für sich 
selbst noch für andere. 
Die vierzehnte ist Faulheit. Dem Vergnügen negativer 
Handlungen zugetan, empfinden Sie keine Freude an 
tugendhaftem Handeln und Denken: »Es ist für meinen Körper 
und meine Gesundheit zu schwierig.« Da dies dem Fleiss 
entgegengesetzt läuft, erreichen Sie nichts. 
Nachlässigkeit entspringt den drei Giften und der Faulheit. Sie 
verlieren die Fähigkeit, zwischen dem was gut und dem was 
schlecht ist zu unterscheiden, und deshalb sind Sie nicht 
imstande, gute Handlungen auszuüben und schlechte zu 
verwerfen. Dieser Mangel an Interesse wirkt sich entgegengesetzt 
aus wie Sorgfalt. 
Die nächste der Verschmutzungen ist Vergesslichkeit: Sie können 
sich tugendhafte Ziele nicht klar vergegenwärtigen. Sie kommen 
völlig unter den Einfluss der anderen Gefühle und der Geist wird 
abgelenkt. Diese Art von Vergesslichkeit kommt hauptsächlich 
während der Dharmapraxis vor, wenn Sie nach Zuflucht streben 
oder Bodhicitta erzeugen und nicht in der Lage sind, Ihren Geist 
auf das zu konzentrieren, was Sie tun, oder nicht einmal auf 
dessen Bedeutung. 
Siebzehntens folgt Mangel an Bewusstheit. Darüber wird gesagt, 
dass es eine "verwirrte Weisheit" ist: denn obwohl Sie verstanden 
haben, welche Dinge zu tun richtig ist, und Sie sogar verstanden 
haben, warum es richtig ist, halten Ihre gefühlsmässigen 



-208- 

Verschmutzungen Sie davon ab, diese Dinge zu tun. Sie können 
Ihren Körper, Ihre Rede und Ihren Geist nicht so handhaben, wie 
Sie es wünschen, wenn die Zeit kommt, dementsprechend zu 
handeln. Dies verursacht sittliche Verfehlungen. 
Dann kommt die Verschmutzung, die als Verschwommenheit 
bezeichnet wird und eigentlich eine Art Unwissenheit ist. Sie ist 
ein Zustand, in dem sich Körper und Geist sehr schwer anfühlen 
und Sie nicht in der Lage sind, klar zu visualisieren oder sich zu 
konzentrieren. Das macht Sie anfällig für die verschiedenen 
emotionalen Verschmutzungen. 
Dann gibt es auch Wildheit, die aus Begierde herrührt. Sie 
begehren bestimmte Dinge, und Ihr Geist rennt diesen hinterher: 
Sie sind nicht in der Lage, in einem Zustand der Gelassenheit zu 
verweilen. Dies ist eine sehr starke Neigung, die ein Hindernis für 
die Shine-Meditation darstellt. Schliesslich gibt es Zerstreuung. 
Sie wird als ein Zustand eingestuft, der aus allen drei Giften 
besteht. Hier wandert der Geist ständig in verschiedene 
Richtungen und kann auf keinem Gegenstand, so hervorragend 
er auch sein mag, verweilen. Es werden viele unterschiedliche 
Arten von Zerstreuung unterschieden - innere, äussere usw. 
 
FRAGE: Manchmal sprechen wir einfach von guten und 
schlechten Handlungen, während wir zu anderer Zeit hören, dass 
der Dualismus eine falsche Sichtweise ist. Wie löst man diesen 
augenscheinlichen Widerspruch auf?  
 
ANTWORT: Wenn dualistische Unterscheidungen mit einem 
klaren Verständnis des Gesetzes vom gegenseitig abhängigen 
Entstehen getroffen werden, können sie nützlich sein, so wie 
wenn wir gut und schlecht auf der relativen Ebene unterscheiden. 
Es ist jedoch wesentlich, diese Unterscheidungen auf die 
Wahrheit der Leerheit zu stützen. Sobald Sie nämlich Ihr 
grundlegendes Verständnis der Relativität verlieren und 
anfangen, die Unterscheidungen für real zu halten, sind Sie einer 
falschen Sichtweise verfallen. 
 
FRAGE: Wenn negative Geisteszustände im Lauf unserer Praxis 
stärker zu werden scheinen und sogar überwältigend werden, ist 



-209- 

dies die Folge eines Fehlers in der Praxis oder ist es ein Zeichen, 
dass die Praxis Wirkung zeigt?  
 
ANTWORT: Die Praxis der Meditaton ist schwierig. Es gibt viele 
Dinge, die sich im Geist ereignen. Manchmal scheinen negative 
Aspekte des Geistes zu wachsen. Dies ist lediglich ein Zeichen, 
dass Ihnen Ihre Negativität klar wird. Eine gewaltige Umwälzung 
ereignet sich im Geist, wenn Sie zu meditieren beginnen, und 
Neigungen, die früher verborgen waren, werden offenbar. Dies 
bedeutet nicht, dass diese Neigungen anwachsen, sondern 
vielmehr, dass Sie ihrer mehr bewusst werden. 
 

MEDITATIONSPRAXIS 

Wir werden nun die Besprechung der Skandhas für eine Weile 
beiseite lassen und auf die Meditationsanweisungen 
zurückkommen, die in den Belehrungen von Karma Chagme 
Rinpoche gegeben wurden. 
Seine dritte Meditation behandelt das Gesetz von Ursache und 
Wirkung; sie ist insbesondere auf unsere Darlegung der 
tugendhaften und untugendhaften Zustände des Geistes 
anwendbar. Seine Methode geht  zurück auf den indischen 
Siddha Shawaripa, einen der vierundachtzig Mahasiddhas. 
Stellen Sie sich vor, dass sich vor Ihnen ein sehr grosser Spiegel 
befindet wie ein riesiger Fernsehbildschirm. In diesem Spiegel 
können Sie klar die sechs Bereiche von Samsara sehen. Denken 
Sie über die Tatsache nach, dass, nachdem Sie gestorben sind 
und den Bardo des Werdens betreten haben, die Kraft Ihrer 
früheren Handlungen den Bereich bestimmen wird, in dem Sie 
Geburt annehmen müssen. 
Visualisieren Sie als nächstes Yama, den grossen Dharmakönig, 
auf einem grossen Thron. Hier bezieht sich Dharma besonders 
auf Gesetze -Verhaltensregeln. In seine Gegenwart wird jemand 
gebracht, der viele üble Handlungen begangen hat. Zur rechten 
und linken Seite von Yama erscheinen zwei Menschen als 
Personifikationen von Karma: Einer ist weiss, der andere 
schwarz. Die weisse Gestalt spricht zugunsten des Angeklagten, 



-210- 

ruft all die positiven Dinge in Erinnerung, die er oder sie getan hat 
- Dharmapraxis usw. Die schwarze Gestalt beschuldigt den 
Angeklagten seiner schlechten Handlungen. Die zwei 
argumentieren wie Rechtsanwälte vor einem Richter in einem 
Gerichtssaal. 
Währenddessen prüfen Yama und die Geschworenen einen 
Spiegel, der die tatsächliche Wahrheit dessen zeigt, was der 
Angeklagte in der Vergangenheit getan hat; sie lesen eine 
Aufzeichnung all der früheren Taten. Sie wägen diese auf einer 
Waage ab, um zu bestimmen, was schwerer wiegt, Gutes oder 
Böses. 
Da die Geschworenen massgebliche Aufzeichnungen haben und 
klar urteilen können, ist es nicht möglich, zu lügen oder die Fehler 
des Angeklagten zu vertuschen. Und so kommen die 
Geschworenen zu dem Schluss, dass dieser Mensch 
schwerwiegende Missetaten begangen hat und nun in die tiefste 
Hölle gehen muss. 
Dann wird ein zweiter Angeklagter, ein guter Mensch, vor Yama 
gebracht. Wieder ist das Beweisstück gegenwärtig: die 
Geschworenen schauen in den Spiegel, lesen die 
Aufzeichnungen, wiegen all die Handlungen; und wieder gibt es 
kein Lügen oder Verbergen. Wenngleich auch in diesem Fall die 
Argumente beider Seiten vorgebracht werden, scheint es nach 
Würdigung aller Beweismittel klar zu sein, dass dieser Mensch, 
der gute Handlungen begangen hat, in den höheren Bereichen 
wiedergeboren werden wird. 
Sind gute Handlungen aufgezeichnet, hat man ein friedvolles 
Wesen und Vollkommenheit in der Entfaltung des Geistes, so 
kann kein Ankläger diesen Menschen als schlecht überführen. 
Solch ein Mensch kann die üblen Folgen oder Verdunkelungen, 
die aus falschen Taten resultieren, nicht erleiden. All diese 
Erscheinungen im Bardo sind lediglich Manifestationen früherer 
Handlungen. 
Meditieren Sie über diese beiden Szenen und wenden Sie sie auf 
sich selbst an. Wie würde es Ihnen in solch einer Situation 
ergehen? Bedenken Sie das Ergebnis von positiven und 
negativen Handlungen. Betrachten Sie die Tatsache, dass es in 
dieser Situation keine Möglichkeit gibt, über irgendeine schlechte 



-211- 

Handlung, die Sie jemals begangen haben, hinweg zu lügen. An 
diesem Punkt gibt es niemanden, den sie bitten könnten, Ihnen zu 
helfen. Meditieren Sie darüber, dass die Samen Ihres Karmas mit 
Gewissheit reifen und die Früchte daraus unweigerlich zum 
Vorschein kommen werden. Sorgen Sie dafür, dass Sie, wenn Sie 
dem Dharmakönig begegnen, nicht in der Lage sein werden, über 
frühere Verfehlungen beschämt sein zu müssen. Wenn Ihre 
Aktivität in diesem Leben tugendhaft ist, so wird zum Zeitpunkt 
des Todes kein Grund vorhanden sein, beschämt oder ängstlich 
zu sein, denn Sie werden keinerlei Schuldgefühle haben. 
Dies ist eine Meditation von Shawaripa über das, was im Bardo 
des Werdens geschieht. 
In Tibet war es einfach, darüber Bescheid zu wissen. Bei uns gab 
es bestimmte aussergewöhnliche Menschen, etwa eine Frau, die 
in meiner Heimat berühmt war. Solche Menschen konnten, wenn 
der Leichnam unbehelligt geblieben war, zum Leben 
zurückkehren, nachdem sie ungefähr sieben Tage lang tot 
gewesen waren. Während dieser sieben Tage können diese 
Personen die Daseinszustände sehen, die reinen Bereiche und 
auch den Bardo, wo sie Zeuge des Schicksals vieler Menschen 
werden können. Wenn sie ins Leben zurückkehren, können sie 
berichten, was sie gesehen haben. Diese Menschen sind nicht 
wie westliche Medien; dies ist ein etwas anderes Phänomen - es 
ist tatsächliche Erfahrung. Solche Menschen haben ihre 
Erfahrungen grossen Lamas wie Gyalwa Karmapa oder Dudjom 
Rinpoche berichtet, und diese Lamas haben bestätigt, dass ihre 
Erfahrungsberichte authentisch sind. 
Ich habe einen von ihnen getroffen und ich kenne nur zu gut den 
Unterschied zwischen irgendwelchen närrischen Leuten, wie ich 
sie in Amerika getroffen habe, die alle möglichen Dinge 
behaupten, und jemandem, der tatsächlich diese Art von 
Erfahrung hatte. Sie müssen sehr viele verdienstvolle Handlungen 
ausgeführt haben, um diese Art von Wesen zu sein. Die Person 
die ich kannte, war die Mutter von Dargya Gyamtso, meinem 
Wurzellama. Als mein Lehrer jung war, kannte er einen Mann, der 
in Wirklichkeit kein grosser Praktizierender war, sich aber als 
grosser Lama ausgegeben hatte. Mein Lehrer fragte seine Mutter, 
wie es diesem Mann nach dem Tod im Bardo ergangen war. Die 



-212- 

Mutter meines Lehrers antwortete: »Oh, ihm? Er war kein 
wirklicher Lama, nicht wahr? Er war kein wirklicher Mönch, noch 
nicht einmal eine sittliche und tugendhafte Person. Jetzt versucht 
er mit seinen Verwandten in Verbindung zu treten, um ihnen zu 
sagen, sie sollten gut handeln, so dass sie den Kummer, den er 
hat, vermeiden können.« In einem anderen Fall erzählte sie 
meinem Lehrer von einem grossen Lama aus jener Gegend, 
einem wirklich grossen Mönch und Praktizierenden, der nach dem 
Tod in den reinen Bereich von Sangdog Palri [zangs-mdog dpal-ri] 
gelangt war. Dem Anschein nach waren beide Menschen zeit 
ihres Lebens Dharma-Personen, aber als sie starben, kam die 
Wahrheit heraus. Als die Mutter meines Lehrers selbst starb, 
führte ihr Lehrer, ein grosser Lama mit Namen Garchen Tulku, 
das Ritual der Übertragung für sie durch. Durch ihre vorzügliche 
Motivation und die Kraft ihres Lamas wurde sie im östlichen Teil 
des Landes als kleiner Junge, der später Mönch wurde, 
wiedergeboren. 
Generell hat Dharmapraxis zur Folge, dass die Bedingungen 
künftiger Inkarnationen nicht schlechter werden, sondern sich in 
Übereinstimmung mit der eigenen Praxis auf natürliche Weise 
verbessern. 
 

WILLENTLICHE GESTALTUNG (Fortsetzung) 

Wir kehren nun zu den 51 willentlichen Gestaltungen zurück, die 
den vierten Skandha ausmachen. Wir haben die fünf 
allgegenwärtigen, die fünf, die das Objekt bestimmen, die elf 
tugendhaften, die sechs emotionalen Wurzel-Verschmutzungen 
und die 21 untergeordneten emotionalen Verschmutzungen 
besprochen: insgesamt haben wir uns mit 47 Gestaltungen 
befasst. 
Die verbleibenden vier sind die vier veränderlichen Zustände, die 
tugendhaft oder untugendhaft sein können. Der erste ist Schlaf, 
klassifiziert als Dummheit, bei dem der gesamte Gesichtskreis der 
Sinne nach innen gewendet ist. Ob er verdienstvoll oder nicht 
verdienstvoll ist, wird von Ihrem Geisteszustand beim Einschlafen 
bestimmt. Dieser kann die Träume, die folgen, beeinflussen. Hat 



-213- 

man sich gut in heilsamen Handlungen geübt, dann werden diese 
Neigungen im Traumzustand in Erscheinung treten. Gibt man sich 
meist den emotionalen Verschmutzungen hin, so werden die 
eigenen Träume dies gleichermassen widerspiegeln. 
Der zweite ist Reue. Sie ist das Unglücklichsein über das, was Sie 
zuvor getan haben. Da sie Ihre Konzentration zerstört, ist sie ein 
Hindernis, Ihren Geist zur Ruhe kommen zu lassen. Andererseits 
ist Reue ein Grundbestandteil des Bekennens. Damit Bekennen 
ein wirksames Mittel der Reinigung von schädlicher Aktivität ist, 
muss Reue über frühere Handlungen da sein. Hier wirkt sie als 
eine positive Neigung. 
Der dritte ist Untersuchung: Das auf Ziel und analytische 
Intelligenz beruhende Vorgehen des sich auf ein Objekt 
richtenden Geistes. Wenn sich eine Form am Rand des sinnlichen 
Wahrnehmungsbereiches befindet, können Sie deren Identität 
grob bestimmen. Sehen Sie ein fühlendes Wesen in grosser 
Entfernung, so vermuten Sie, »es ist eine Kuh,« »es ist ein 
Pferd,« aber Sie können es nicht unterscheiden. 
Der letzte ist Prüfung. Indem Sie sich auf Ziel und analytische 
Intelligenz stützen, sind Sie imstande, die 
Unterscheidungsmerkmale eines besonderen Objektes scharf zu 
differenzieren. Es ist eine feine geistige Analyse. Zum Beispiel 
würden Sie ein Objekt nicht nur als Vase erfassen, sondern 
ebenfalls berücksichtigen, dass sie neu ist, ohne Sprünge usw. 
Da diese vier davon abhängen, ob die speziellen Gedanken oder 
die damit verknüpften Vorstellungen selbst positiv, negativ oder 
neutral sind, werden sie als die vier veränderlichen bezeichnet. 
Dies vervollständigt unsere Darlegung der 51 geistigen Zustände 
des vierten Skandhas. 
 

BEWUSSTSEIN (namshe [mam-shes]) 

Der fünfte Skandha, Bewusstsein, besitzt als Kennzeichen 
Klarheit und Wissen. Bewusstsein wird den sechs Sinnen 
entsprechend in sechs Arten eingeteilt. Demzufolge gibt es 
Augenbewusstsein, Nasenbewusstsein, Ohrenbewusstsein, 
Zungenbewusstsein, Körperbewusstsein und Geistbewusstsein. 



-214- 

Wir begreifen hier den Geist als Sinn, da er sich vergangene 
Geschehnisse ins Gedächtnis zurückrufen und unterschiedliche 
geistige Objekte wahrnehmen kann. Mittels aller sechs Arten von 
Bewusstsein kann man die Natur und die Charakteristik der 
Erscheinungen klar verstehen. 
Im Zusammenspiel mit den Sinnen kommt das entsprechende 
Verständnis zustande. Im ersten Augenblick des Kontaktes 
ergreift der Sinn das Objekt, obgleich er selbst nicht dazu fähig 
ist, sein Objekt zu verstehen. Dies ist die Funktion des 
Bewusstseins: das Objekt im nächsten Augenblick des Kontaktes 
zu erfassen. Ohne die Sinne kann es kein Bewusstsein geben. 
Aber es ist das Bewusstsein, das die tatsächliche Arbeit leistet. 
Dies ist der Grund, weshalb es z.B. Augenbewusstsein genannt 
wird. Mit Augenbewusstsein meinen wir jene grundlegende 
Intelligenz, die ein Objekt erkennt, das durch das Auge 
wahrgenommen wurde. Jedes Bewusstsein reagiert nur auf das 
entsprechende Sinnesvermögen und Objekt. Es ist kein 
ungehinderter Vorgang. Wenn z.B. das Augenbewusstsein sein 
Objekt in jenem zweiten Augenblick erkennt, ist das 
Ohrenbewusstsein blockiert usw. Nach dem ersten Moment des 
Kontaktes zwischen Klang und Ohr weiss das Ohrenbewusstsein 
im zweiten Moment über die Empfindung des Klanges Bescheid, 
ob er gut oder schlecht oder was auch immer ist. Wenn mittels 
der Nase ein Kontakt mit einem Geruch stattfindet, erfasst die 
grundlegende Intelligenz das Objekt und erkennt es im zweiten 
Augenblick; dies ist Geruchsbewusstsein. Nach dem Kontakt 
zwischen der Zunge und einem Objekt, das man schmecken 
kann, erfasst und erkennt das Bewusstsein dementsprechend im 
nächsten Moment das Ereignis. So ist es auch mit dem Körper: 
nachdem es eine Berührung mit dem Körper gab, kann das 
Bewusstsein im nächsten Moment wissen, ob die Empfindung 
angenehm oder unangenehm usw. ist. Schliesslich ist, nachdem 
das Geistbewusstsein eine geistige Erscheinung wahrgenommen 
hat, das grundlegende Erkenntnisvermögen in der Lage, sie zu 
erfassen und zu verstehen. Es kann jede Situation im Geist 
erkennen - Glück, Leiden usw. 
In der Hinayana-Tradition werden nur diese sechs 
Bewusstseinsarten gezählt. Gemäss den Sutras und 



-215- 

Kommentaren der Nur-Geist-Schule des Mahayana  gibt es acht 
Arten von Bewusstsein. Gestützt auf sein grundlegendes 
diskursives Bewusstsein postuliert der verwirrte Geist, es gebe 
ein Selbst, ist er gekennzeichnet durch Stolz (indem er denkt 
»ich«), Anhaftung an ein Selbst und Unwissenheit. Der Geist mit 
diesen vier emotionalen Verschmutzungen wird als der emotional 
verschmutzte Geist bezeichnet und stellt die siebte Art von 
Bewusstsein dar. Mit Ausnahme derer, die die Stufen eines 
Bodhisattvas oder die "Wahrheit des Aufhörens" oder den "Weg 
des nicht mehr Lernens" verwirklicht haben, haben alle Wesen 
diese Art des Bewusstseins. 
Die achte Art von Bewusstsein schliesslich ist das grundlegende 
diskursive Bewusstsein (künshi namshe [kun-gzhi mam-shes]). Es 
wird so genannt, da es die Basis ist, der Grund, der die Samen 
enthält - die Skandhas, Ayatanas, Dhatus usw. In klarer 
Bewusstheit, der Grundlage des Geistes, ist jeder erdenkliche Ort 
innerhalb der sechs Bereiche vorhanden, die äusseren Objekte 
und die Körper, die wir dort bewohnen. All die karmischen Samen, 
die einen veranlassen, Geburt in diesen Bereichen anzunehmen, 
sind im grundlegenden Bewusstsein enthalten, und deshalb wird 
es als das "aufnehmende Bewusstsein" bezeichnet. All diese 
unterschiedlichen Plätze, Körper und Objekte sind wie 
Erscheinungen in einem Traum oder wie Bilder in einem Spiegel. 
Obwohl sie "blosse Erscheinung" sind, ohne letztendliche 
Wirklichkeit, werden sie durch Gewohnheit gepflanzt und durch 
das grundlegende diskursive Bewusstsein in Gang gehalten. 
Deshalb wird es auch das "reifende Bewusstsein" genannt. 
Im grossen und ganzen haben die unterschiedlichen Ausdrücke 
sem [sems], yi [yidj und namshe [rnam-shes] den gleichen Bezug. 
Aber präziser bezeichnet sem das grundlegende Bewusstsein 
und yi das emotional verschmutzte Bewusstsein, während sich 
namshe auf die Ansammlung der sechs Bewusstseinsarten 
bezieht. 
Dies beschliesst unsere Besprechung der fünf Skandhas, die alle 
zusammengesetzten Erscheinungen umfassen. Das Studium der 
fünf Skandhas dient dazu, unsere machtvolle Anhaftung an ein 
Selbst in diesen Skandhas zu zerstören. Wir neigen dazu, den 
einen oder anderen der fünf Skandhas mit dem, was wir sind, 



-216- 

gleichzusetzen - »meine physische Gestalt,« »meine 
Empfindung« usw. Um dem abzuhelfen, werden sämtliche 
Bestandteile der Skandhas aufgezählt. Auf dem Übungsweg des 
Mahayana  arbeitet man daran, alles Anhaften an Körper, Rede 
und Geist zu beseitigen. Obwohl wir denken, »dies ist mein 
Körper, meine Rede, mein Geist,« ist dem nicht so: Solche 
Gedanken sind lediglich Verdunkelungen. Indem man dies 
versteht, prüft man auch die emotionalen Verschmutzungen und 
die Arbeitsweise aller 51 geistigen Zustände. Tatsächlich 
beobachtet man hier den Geist, um zu sehen, welche Art von 
positiven und welche Art von negativen Gedanken vorkommen. 
Da ein Verständnis der Wirkungsweise des Bewusstseins 
entscheidend ist für die Praxis der Meditation, ist es wichtig, die 
Terminologie der Skandhas zu lernen. 
Im Vajrayana, dem Weg der Methode, gibt es eine 
Weiterentwicklung des Konzeptes der fünf Skandhas, nämlich 
ihre Umwandlung. Haben Sie einmal die Skandhas verstanden, 
so können Sie jetzt beginnen darüber nachzudenken, wie jene 
Faktoren entweder in unreiner oder in reiner Form erscheinen 
können. Da dies der Weg der Methode ist, geht es darum, wie 
man sie umwandeln kann. Wenn Sie die fünf Skandhas erkennen 
können, erleichtert dies die Umwandlung. Die unreinen Skandhas 
werden in ihrem reinen Aspekt gleichbedeutend mit den Buddhas 
der fünf Familien. Aber es ist wichtig zu verstehen, was die fünf 
Skandhas sind und wie sie tatsächlich arbeiten, um zu sehen, wie 
sie sich als die fünf Buddhas manifestieren. Zum Beispiel 
entsprechen einige der Ornamente, die von den Gottheiten 
getragen werden, den 51 willentlichen Gestaltungen. Wenn Sie 
nicht wissen, was diese willentlichen Gestaltungen sind, können 
Sie nicht verstehen, was die reinen Symbole bedeuten, die die 
Yidams und Buddhas schmücken. Deshalb wird sich das eigene 
Verständnis des Dharma, besonders das des geheimen 
mantrayana, durch die Untersuchung der fünf Skandhas nach und 
nach verbessern. 
 
FRAGE: Sie sagten, ein Wert der Belehrungen über die 
Skandhas liege darin, die Ansicht zu zerstören, dass es ein Selbst 
gebe. Es scheint mir, dass die Nur-Geist-Schule, die eine achte 



-217- 

Bewusstseinsart als Grundlage all der unterschiedlichen Aspekte 
des Geistes, des Karmas und seiner Auswirkungen postuliert, zu 
einer Bejahung einer Art greifbaren Individuums zurückkehrt. 
 
ANTWORT: Worüber wir gesprochen haben, ist die Arbeitsweise 
des Geistes eines fühlenden Wesens. Wenn die Person 
erleuchtet und zu einem Buddha wird, verschwindet der 
Unterschied zwischen der Nur-Geist-Schule und den 
Madhyamaka-Schulen, da das grundlegende diskursive 
Bewusstsein (das achte Bewusstsein) in den Dharmakäya 
transformiert wird. Was das unbefreite Bewusstsein betrifft, so 
scheint hier ein geringfügiger Unterschied zwischen den Schulen 
zu bestehen. Hinsichtlich des befreiten Geistes gibt es keinen 
Unterschied. 
Es gibt viele verschiedene philosophische Standpunkte und es ist 
nicht notwendigerweise der Fall, dass der eine richtig und der 
andere falsch ist. Wichtig ist, dass eine Belehrung Ihr Verständnis 
fördert und Ihrem Geist nützt. Es gibt auf unterschiedlichen 
Ebenen des Verständnisses viele Arten, die Wirklichkeit zu 
erklären. 
 
FRAGE: Wie können wir die Beschreibung der Skandhas 
verwenden, um in unseren Geist zu schauen? Ist dies lediglich ein 
Klassifizierungssystem oder können wir es tatsächlich als ein 
Werkzeug benutzen, so dass es uns auf dem Vajrayana-Weg 
helfen wird? 
 
ANTWORT: Es gibt viele Arten, diese Lehren zu verwenden. Die 
fünf Skandhas werden ganz allgemein gelehrt, um die 
Unwissenheit zu zerstören. Je mehr Sie verstehen, desto weniger 
Unwissenheit haben Sie. Es gibt unterschiedliche 
Meditationsmethoden, durch die Sie jeden der Skandhas 
beobachten können. Kalu Rinpoche hat auch eine spezielle 
Vajrayana-Meditationsme-thode über die fünf Skandhas gelehrt. 
 
FRAGE: Sind die fünf Skandhas verwandt mit dem Begriff des 
Mandala?  
 



-218- 

ANTWORT: Da gibt es eine sehr enge Beziehung. Die Skandhas 
repräsentieren die unreinen Aspekte der Dinge. Wenn die 
Skandhas gereinigt sind, manifestieren sie sich als ein Mandala, 
das auf den fünf Buddhas und den fünf Weisheiten gründet. Eine 
berühmte Belehrung Milarepas besagt, dass die Welt in ihrem 
unreinen Aspekt die fünf Skandhas ist; in ihrem reinen Aspekt ist 
sie die fünf Buddhas; in ihrem unreinen Aspekt ist sie die fünf 
emotionalen Verschmutzungen; in ihrem reinen Aspekt ist sie die 
fünf Weisheiten. 
Wichtig für den geheimen Mantra-Vajrayana sind die Elemente 
von Symbol und Bedeutung. Ein Symbol ist ein Beispiel - wie 
Mandalas und Thangka [thang-ka]-Malerei. Die Bedeutung ist 
das, was tatsächlich in der eigenen Praxis erfahren wird. Das 
Erreichen des Zustandes der Buddhaschaft hat tatsächlich etwas 
mit dem eigenen Seinsstrom zu tun, wenn er gereinigt, nicht wenn 
er unrein ist. Indem wir dem Beispiel der symbolischen 
Transformation folgen, erreichen wir durch die Bedeutung der 
eigenen Praxis die Befreiung. 
Hauptsächlich zerstört die Lehre von den fünf Skandhas die Ich-
Anhaftung, die ein Synonym für das emotional verschmutzte 
Bewusstsein ist. Der gesamte Dharma wird als Heilmittel gegen 
die Ich-Anhaftung gelehrt. Indem die Anhaftung an das Selbst 
stärker und stärker wird, wird sie zur Hauptursache unserer 
unermesslichen Leiden und unseres Unglücklichseins. Auf der 
anderen Seite erfahren Sie Frieden und Glück in dem Mass, wie 
Ihr Anhaften abnimmt. 
Tilopa5 war kein Mann vieler Worte. Er sprach sehr wenig zu 
seinem Schüler Naropa. Aber er sagte ihm, dass die 
Erscheinungen nicht die Ursache für unsere Knechtschaft an 
Samsara sind. Was uns an Samsara bindet, ist unsere Anhaftung 
an jene Dinge, und das ist es, was wir abschneiden müssen.  
 
 
 

 

5 Der indische Mahasiddha, Lehrer des Naropa. Naropas Suche nach Tilopa und 
seine Schülerschaft bei ihm sind reiche Quellen für Geschichten über die Hindernisse, 



-219- 

die der Lama ersinnt, um seinen Schüler in seiner Entwicklung voranzubringen. 



-220- 

Anhaftung an äussere Sinneseindrücke und ein inneres Ich 
binden uns nur mehr und mehr an die Existenz und besonders an 
die niedrigeren Bereiche. 
In dem Grad, wie wir unsere Anhaftung verringern können, 
verbessert sich das Leben: Wir sind leichter in der Lage, zu 
meditieren und Dharma zu praktizieren, und nach und nach 
befreien wir uns vom Kreislauf des Daseins und vom Leiden. 
Kalu Rinpoche lehrt, dass man einfache Nahrung essen, billige 
Kleider tragen soll usw. Auf diese Weise wird man viel glücklicher 
sein und weniger Leid haben. Rinpoche selbst hat kein Bedürfnis 
nach feinen Dingen, und wann immer er seine Schüler mit 
ausgefallenen Kleidern oder Besitztümern sieht, ist er 
unzufrieden. Er spricht nicht allzuviel darüber, aber tatsächlich 
billigt er Eitelkeit nicht. 
Es ist wirklich wahr, wenn Sie ein guter Dharma-Praktizierender 
sein wollen, sollten Sie nicht so viele Unternehmungen betreiben 
und sich mit den verschiedensten Plänen und Projekten 
beschäftigen, die Sie die ganze Zeit über im Auge behalten 
müssen. Als ich klein war, war ich sehr glücklich, da ich nichts 
hatte, über das ich mir Sorgen machen musste; alles, was ich 
besass, waren einige Texte. Ich hatte kein Geld und pflegte 
lediglich eine sehr einfache Dharmapraxis und Meditation. Später 
wurde ich sehr beschäftigt und hatte viel Arbeit zu leisten - ich 
weiss, wie schwierig Tätigkeit sein kann. 
 

MEDITATIONSPRAXIS 

Lassen Sie uns unsere Studien durch eine kurze 
Meditationsphase über die Unzulänglichkeiten von Samsara 
vervollständigen. Dies ist ein trauriges Thema; während Sie 
darüber meditieren, sollten Sie in der Position sitzen, in der ich 
nun bin - ein Knie gebeugt, der Ellbogen ruht auf dem Knie und 
der Kopf in der Hand - der Haltung des Kummers. 
Die sechs Bereiche von Samsara sind vollständig von Leid erfüllt, 
ohne auch nur ein Quentchen Glück, wie eine Grube voll 
loderndem Feuer. Wo auch immer man geboren sein mag, dort 
gibt es nur Leiden. Denken Sie genauestens über die Leiden in 



-221- 

jedem der Bereiche nach. Denken Sie z.B. über die Tatsache 
nach, dass diejenigen im Götterbereich ihre Wiedergeburt in den 
niederen Bereichen des Leidens vorhersehen; dass menschliche 
Wesen Geburt, Krankheit, Alter und Tod erleiden; dass Tiere zu 
Diensten gezwungen werden, oder dass sie sich gegenseitig 
töten und auffressen; dass hungrige Geister heftigen Hunger und 
Durst erdulden müssen; dass Höllenwesen unglaubliche Hitze 
und Kälte durchmachen. Es gibt überhaupt kein fortdauerndes 
Glück in irgendeinem Teil von Samsara, sei es in den niederen 
Bereichen oder selbst in den höheren Bereichen. 
Obwohl das Leid sämtliche Bereiche heimsucht, sind die Wesen 
in den drei niederen Bereichen vollkommen darin versunken. 
Verursacht durch starken Hass, Begierde und Unwissenheit ist 
Leid dort unvermeidbar; es kann durch keinerlei Mittel umgangen 
werden. In unserem gegenwärtigen Leben spüren wir einen 
heftigen Schmerz, wenn unsere Haut von einer Nadel 
durchstochen wird oder wenn wir der Kälte für einen Tag 
ausgesetzt sind; aber diejenigen in den Höllen erleben Kalpas 
äusserster Hitze und Kälte und unerträglichen Schmerzes. 
Wenn wir einen oder zwei Tage lang ohne Nahrung und Wasser 
sind, wissen wir, wie schwierig dies ist. Aber im Bereich der 
hungrigen Geister haben die Wesen keine Kontrolle über ihre 
Umgebung und sie müssen für unvorstellbar lange Zeit ohne 
einen einzigen Tropfen Wasser auskommen. Wir sollten gründlich 
über solche Leiden nachdenken. 
Was die Tiere betrifft, sie kämpfen entweder ständig miteinander 
oder jagen, töten und fressen einander auf. Menschen zwingen 
manche von ihnen zum Arbeiten; ihr Dasein ist unablässig von 
Angst und leidvollen Erfahrungen bestimmt. 
Im menschlichen Bereich, selbst hier in Amerika, einem der 
besten Plätze, an denen ein Mensch sein kann, gibt es alle Arten 
von Leiden. Hier gibt es viel Luxus, der uns einigen körperlichen 
Komfort geben mag, aber geistiges Glück ist tatsächlich sehr 
schwer zu finden und es gibt keinen einzigen Menschen, der nicht 
irgendeine Art von Leid oder Problem hat. Erwägen Sie dies und 
denken Sie dann an Menschen, die jetzt in anderen Ländern und 
Situationen leben - Leute, die sehr arm sind, die nicht all die 
Dinge haben, die sie brauchen, und die weit mehr Leid erfahren. 



-222- 

Egal wie ihre Situation sein mag, letztlich trifft alle Menschen 
Krankheit, Alter und Tod. 
In ihrem Bereich kämpfen die Asuras ununterbrochen mit den 
Göttern; sie sind in Eifersucht verwickelt und erleiden ständig die 
Schmerzen des Kriegführens. Die Götter im niederen Teil des 
sechsten, höchsten Bereichs sind diejenigen, die mit den Asuras 
kämpfen, und so leiden auch sie unter diesem Streit. Im höheren 
Teil des Götterbereichs gibt es enormen Luxus und ein Gefühl 
des Glücklichseins. Dennoch gibt es auch 
verstecktes Leid, denn wenn einst der Vorrat an Verdienst des 
Gottes erschöpft ist, muss er in einen der fünf Bereiche des 
Leidens zurückfallen. Deshalb durchdringt Leid selbst die höheren 
Bereiche. 
Denken Sie nach über diese verschiedenen Bereiche von 
Samsara. Indem Sie sich vor der Aussicht fürchten, in dem einen 
oder anderen von ihnen geboren zu werden, fangen Sie an, 
wissen zu wollen, »kann ich irgendwie aus diesem Kreislauf 
herauskommen? Welche Methode kann mich davor bewahren, 
dieses Leiden zu erfahren?« Bedenken Sie, dass dies nicht nur 
Ihr Problem ist: Alle Wesen stehen dieser Situation gegenüber, 
Ihre Mutter und Ihr Vater und jedes andere fühlende Wesen 
inbegriffen. Entwickeln Sie grosses Mitgefühl für deren Lage. 
Visualisieren Sie nun, dass im Raum vor Ihnen Ihr eigener 
Wurzellama in Form von Chenresig erscheint. Er sagt: »Die Natur 
von Samsara ist wie ein brennend heisses Feuer. Durch Mitgefühl 
musst du die Leiden der niederen Bereiche hinweg waschen.« 
Beten Sie dann: »Ich bin lange Zeit in Samsara umhergewandert. 
Nun, da ich Deine Lehren praktiziere, hilf mir bitte mit Deiner 
grossen Güte, Buddhas reinen Bereich zu betreten.« Versprechen 
Sie, dass auch Sie allen fühlenden Wesen helfen werden, den 
reinen Bereich zu betreten, und nicht nur sich selbst retten 
werden. 
Stellen Sie sich dann vor, dass Lichtstrahlen aus Chenresigs Herz 
ausströmen, Ihr Herz berühren und Sie in den reinen Bereich von 
Dewachen führen. Darauf kommen Lichstrahlen aus Ihrem 
Herzen, die alle fühlenden Wesen im Universum berühren und 
diese nach Dewachen führen. Meditieren Sie auf diese Weise 
unabgelenkt über grosses Mitgefühl. 



-223- 

Setzen Sie sich nun in eine gute Meditationshaltung. 
Konzentrieren Sie sich innerhalb der fünf Skandhas auf den 
Skandha des Bewusstseins. Meditieren Sie unzerstreut über die 
lichte Bewusstheit des Geistes. Seine Essenz ist leer, seine 
Erscheinung ist klar und seine Natur ist ungehindert. 
Da wir nun am Ende angekommen sind, sollten wir die Widmung 
des Verdienstes folgen lassen: Wenn man meditiert oder den 
Dharma erklärt, ist es wichtig, alle Ursachen an Verdienst, die 
man angesammelt hat, mit allen lebenden Wesen zu teilen. 
Zusätzlich sollten wir auch Wunschgebete für die endgültige 
Erlangung der Buddhaschaft aller Wesen machen; dafür, dass die 
Welt frei von Krankheit, Krieg und Hunger sein möge; dass die 
kostbaren Belehrungen des Buddha andauern und diejenigen, die 
sie verbreiten, lange leben werden. 



-224- 

Übersicht über die fünf Skandhas 
I. FORM (sugkyi pungpo [gzugs-kyi phung-po]) rupaskandha (Skt.) 
 
A. vier Typen kausaler Form (gyü sug [rgyu'i gzugs]) 

1. Erde(sa[sa]) 
2. Wasser (chu [chu]) 
3. Feuer (me [me]) 
4. Wind (lung [rlung]) 

 
B. elf Typen resultierender Form (dräbü sug ['bras-bu'i gzugs]) werden in drei 

Hauptgruppen unterteilt: 
a) die fünf Sinne (wangpo nga [dbang-po Inga]) 
b) die fünf Sinnesobjekte (dön nga [don Inga]) 
c) die elfte Form (sug chuchigpa [gzugs bcu-gcig-pa]) 

 
a) die fünf Sinne 

1. Gesichtssinn (mig-gi wangpo [mig-gi dbang-po]) 
2. Gehörsinn (nawä wangpo [rna-ba'i dbang-po]) 
3. Geruchssinn (nä wangpo [sna'i dbang-po]) 
4. Geschmackssinn (ehe wangpo [lce'i dbang-po]) 
5. körperliches Empfindungsvermögen (lükyi wangpo [lus-kyi dbang-po]) 

 
b) die fünf Sinne Subjekte 

1. Form (sug [gzugs]) 
a) klassifiziert durch die Farbe 
b) klassifiziert durch die Gestalt 

2. Klänge (dra [sgra]) 
a) Klänge, erzeugt von Wesen 
b) Klänge, nicht erzeugt von Wesen 
c) Klänge, die Ehrwürdiges ausdrücken 

3. Gerüche (dri [dri]) 
4. Geschmäcker (ro [ioj) 

a) süss 
b) sauer 
c) bitter 
d) salzig 
e) scharf 
f) zusammenziehend 

5. körperlich Fühlbares (regja [reg-bya]) 
 
c) die elfte Form 
 einige Beispiele der elften Form: 

1. atomare Form (dülthrarabkyi sug [rdul-phra-rab-kyi gzugs]) 



-225- 

2. vorgestellte Form (küntagkyi sug [kun-btags-kyi gzugs]) 
3. in Meditation gesehene Form (wangyorwä sug [dbang-'byor-ba'i 

gzugs]) 
4. unsichtbare Form, z.B. die Form von Gelöbnissen (rigjemayinpä sug 

[rig-byed-ma-yin-pa'i gzugs]) 
 
II. EMPFINDUNG (tsorwä pungpo [tshor-ba'i phung-po]) vedanäskandha (Skt.) 
 
A. körperliche Empfindungen flükyi tsorwa [lus-kyi tshor-ba]) 

1. angenehm 
2. schmerzhaft 
3. neutral 

 
B. geistige Empfindungen (yikyi tsorwa [yid-kyi tshor-ba]) 

1. angenehm 
2. schmerzhaft 

 
III. ERKENNEN (dushekyi pungpo ['du-shes-kyi phung-po]) samjfiäskandha 

(Skt.) 
 
A. zwei Aspekte: 

1. Identifizierung (dönla tsänmar dsinpa [don-la mtshan-mar 'dzin-pa]) 
2. Unterscheidung (thanyälatsänmar dsinpa1000. [tha-snyad-la-mtshan-

mar 'dzin pa]) 
 
B. dreifaches Ausmass: 

1. gering (Objekte innerhalb des Begierdebereichs) (chung-ngu [chung-
ngu]) 

2. ausgedehnt (Objekte innerhalb all der samsarischen Bereiche) (gya- 
chewa [rgya-che-ba]) 

3. grenzenlos (nur zugänglich den Wesen des formlosen Bereichs und 
denen jenseits davon, z.B. den Buddhas) (tsäme [tshad-med]) 

 
IV. WILLENTLICHE GESTALTUNG (duchekyi pungpo ['du-byed-kyi phung 

po]) samskäraskandha (Skt.) 
Diese 51 Zustände können tugendhaft, untugendhaft, keines von beiden 
oder veränderlich sein. 
 

A. die fünf allgegenwärtigen geistigen Zustände (kündro nga [kun-'gro Inga]) 
1. Absicht (sempa [sems-pa]) 
2. Konzentration (yila jepa [yid-la byed-pa]) 
3. Berührung (regpa [reg-pa]) 
4. Empfindung (tsorwa [tshor-ba])1 
5. Erkennen (dushe ['du-shes]) 1 

 



-226- 

B. die fünf bestimmenden Zustände (yül ngeje nga [yul nges-byed Inga]) 
6. Entschlossenheit (dünpa ['dun-pa]) 
7. Interesse (möpa fmos-pa]) 
8. Erinnerung (dränpa [dran-pa]) 
9. Samädhi (tingedsin [ting-nge-'dzin]) 
10. höchstes Wissen (sherab [shes-rab]) 

 
C. Die elf tugendhaften geistigen Zustände 

11. Glaube (däpa [dad-pa]) 
a) sehnsuchtsvoller Glaube (döpä däpa ['dod-pa'i dad-pa]) 
b) vertrauender Glaube (yichepä däpa [yid-ches-pa'i dad-pa]) 
c) klarer Glaube (dangwä däpa [dang-ba'i dad-pa]) 

12. Achtsamkeit (bagyöpa [bag-yod-pa]) 
13. gründliche Übung (shintu jangwa [shin-tu sbyang-ba]) 
14. Gleichmut (tangnyom [btang-snyoms]) 
15. Sinn für Angemessenheit (ngotsa shepa [ngo-tsha shes-pa]) 
16. Rücksichtnahme (trelyöpa [khrel-yod-pa]) 
17. Nicht-Anhaftung (machagpa [ma-chags-pa]) 
18. Fehlen von Hass (shedang mepa [zhe-sdang med-pa]) 
19. Fehlen von Unwissenheit (timug mepa [gti-mug med-pa]) 
20. vollkommene Friedfertigkeit (nampar mitsewa [rnam-par mi-'tshe-ba]) 
21. Unermüdlichkeit (tsöndrü [brtson-'grus]) 

 
D. die 26 untugendhaften geistigen Zustände die sechs grundlegenden 

Verschmutzungen (tsawä nyönmong drug [rtsa-ba'i nyon-mongs drug]) 
(kleshas, Skt.) 
22. Unwissenheit (marigpa [ma-rig-pa]) 
23. Begierde (döchag [dod-chags]) 
a) Begierde der Begierde (im Begierdebereich) (döpä döchag ['dod-pa'i 

dod-chags]) 
b) Begierde nach Existenz (in den höheren Bereichen) (sipä döchag [srid-

pa'i dod-chags]) 
24. Hass (shedang [zhe-sdang]) 
25. Stolz (ngagyäl [nga-rgyal]) 
26. Zweifel (thetsom [the-tshom]) 
27. Sichtweise (tawa [lta-ba]) 

 
 

 

 

1 Der Vollständigkeit halber und wegen ihrer grossen Bedeutung werden hier 
Empfindung und Erkennen, der zweite und dritte Skandha, nochmals aufgeführt. Diese 
beiden sind nicht Bestandteil des vierten Skandha, der somit eigentlich nur 49 Faktoren 
umfasst. 



-227- 

 
a) die Sichtweise, die auf den vergänglichen Skandhas gründet, z.B. der 

Glaube an ein Selbst (jigtsogla tawa ['jig-tshogs-la lta-ba]) 
b) die Sichtweise, die an Extremen festhält (Eternalismus oder 

Nihilismus) (thardsinpä tawa [mthar-'dzin-pa'i lta-ba]) 
c) umgedrehte Sichtweise (logpar tawa [log-par lta-ba]) 
d) die eigenen Sichtweisen als unübertrefflich ansehen (tawa chogdsin 

[lta-ba mchog-'dzin]) 
e) die eigenen moralischen Grundsätze und das eigene Verhalten als 

unübertrefflich ansehen (tsülthrim dang tülshug chogdsin [tshul-khrims 
dang brtul-zhugs mchog-'dzin]) 

 Sichtweisen werden ferner unterschieden in: 
1. angeboren (lhänkye [lhan-skyes]) 
2. erworben (küntag [kun-btags]) 

 
die 20 untergeordneten emotionalen Verschmutzungen (nyewä nyön-mong 
nyishu [nye-ba'i nyon-mongs nyi-shu]) 
28. Groll (throwa [khro-ba]) 
29. Böswilligkeit (khöndu dsinpa [khon-du 'dzin-pa]) 
30. Wut (tsigpa ftshig-pa]) 
31. Rachsucht (nampar tsewa [rnam-par 'tshe-ba]) 
32. Eifersucht (thragdog [phrag-dog]) 
33. Falschheit (gyo [gyo]) 
34. Heuchelei (gyu [sgyu]) 
35. Schamlosigkeit (ngotsa mepa [ngo-tsha med-pa]) 
36. Rücksichtslosigkeit (threlmepa [khrel-med-pa]) 
37. Verheimlichung (chabpa f'chab-pa]) 
38. Habgier (serna [ser-sna]) 
39. Eitelkeit (gyagpa [rgyags-pa]) 
40. Fehlen von Glauben (madäpa [ma-dad-pa]) 
41. Faulheit (lelo [le-lo]) 
42. Nachlässigkeit (bagmepa [bag-med-pa]) 
43. Vergesslichkeit (jengä [brjed-ngas]) 
44. Mangel an Bewusstheit (sheshin minpa [shes-bzhin min-pa]) 
45. Verschwommenheit (mugpa [rmugs-pa]) 
46. Wildheit (göpa [rgod-pa]) 
47. Zerstreuung (nampar yengwa [rnam-par g.yeng-ba]) 

 
E. die vier veränderlichen Zustände (shängyur shi [gzhan-gyur bzhi]) 

48. Schlaf (nyi [gnyid]) 
49. Reue (gyöpa f'gyod-pa]) 
50. Untersuchung (togpa [rtog-pa]) 
51. Prüfung (chöpa [dpyod-pa]) 

 
 



-228- 

V. BEWUSSTSEIN (namshekyi pungpo [rnams-shes-kyi phung-po]) 
vijnänaskandha (Skt.) 

 
die acht Arten: 

1. Augenbewusstsein (mig-gi namshe [mig-gi rnam-shes]) 
2. Nasenbewusstsein (nä namshe [sna'i rnam-shes]) 
3. Ohrenbewusstsein (nawä namshe [rna-ba'i rnam-shes]) 
4. Zungenbewusstsein (ehe namshe [lce'i rnam-shes]) 
5. Körperbewusstsein (lükyi namshe [lus-kyi rnam-shes]) 
6. Geistbewusstsein (yikyi namshe [yid-kyi rnam-shes]) 
7. beschmutztes Bewusstsein (nyönmong yikyi namshe [nyon-mongs yid-

kyi rnam-shes]) 
8. grundlegendes diskursives Bewusstsein (künshi namshe [kun-gzhi 

rnam-shes]) 
 


	Vorwort zur deutschen Ausgabe
	Vorwort zur amerikanischen Ausgabe
	Hinweise zur Aussprache
	Das erste Drehen des Dharma-Rades
	Die ersten zwei edlen Wahrheiten: Leiden und die Ursache des
	Die ersten vier Nidanas
	Das fünfte bis neunte Nidana
	Werden, das zehnte Nidana
	Das elfte und zwölfte Nidana
	Die fünf Skandhas und die drei Aspekte des Leidens
	Das Leiden in den verschiedenen Daseinsbereichen
	Die Wichtigkeit des Studiums der ersten beiden edlen Wahrhei

	Die dritte und vierte edle Wahrheit: Die Wahrheit vom Aufhör
	Der Anfang des Weges
	Aspekte des Weges
	Die drei Kayas
	Die Hinayana- und Mahayana -Sichtweisen des Weges

	Gründe, die vier edlen Wahrheiten zu studieren

	Die vier Dharmas von Gampopa
	Der erste Dharma: Der Geist wendet sich dem Dharma zu
	Der zweite Dharma: Der Dharma wird der Weg
	Die Entwicklung von Mitgefühl

	Der dritte Dharma: Der Weg vertreibt Verwirrung
	Der vierte Dharma: Verwirrung wandelt sich in ursprüngliche 

	Bardo
	Die sechs Bardos
	Die fünf Elemente und die Natur des Geistes
	Die fünf Elemente und der physische Körper
	Die fünf Elemente im Bardo
	Die Mandalas der friedvollen und zornvollen Gottheiten
	Die Möglichkeit der Erleuchtung im Bardo
	Der Bardo des Werdens
	Die Symbolik der Mandalas der Gottheiten
	Fragen und Antworten

	Mandala
	Die Verschiedenheit der Kosmologie
	Reine Opfer darbringen
	Die Wichtigkeit der Motivation

	Gelöbnisse
	Die drei Ebenen von Delöbnissen
	Die fünf grundlegenden Verpflichtungen
	Fragen und Antworten

	Frauen, Siddhi, Dharma
	Die letztendliche Natur des Geistes ist weder männlich noch 
	Tara, die Schützerin
	Machig Drubpä Gyälmo und Tipupa
	Gelongma Pälmo
	Niguma, Khyungpo Näljor und Sukhasiddhi1
	Niguma
	Khyungpo Näljor
	Sukhasiddhi

	Taten der Bodhisattvas erwecken Vertrauen

	Mahamudra
	Herangehensweise an Mahamudra
	Die Natur des Geistes
	Die Natur der Erfahrung
	Hingabe an den Lama
	Praxis
	Fehler und Missverständnisse
	Fragen und Antworten

	Epilog: Die acht Gedanken
	Anhang I - Kalu Rinpoche
	Offener Brief an die Schüler und Freunde des Meisters der Zu
	Anhang II – Die fünf Skandhas
	Form (sug [gzugs])
	Meditationspraxis
	EMPFINDUNG (tsorwa [tshor-ba])
	ERKENNEN (dushe ['du-shes])
	WILLENTLICHE GESTALTUNG (duje [du-byed])
	MEDITATIONSPRAXIS
	WILLENTLICHE GESTALTUNG (Fortsetzung)
	MEDITATIONSPRAXIS
	WILLENTLICHE GESTALTUNG (Fortsetzung)
	BEWUSSTSEIN (namshe [mam-shes])
	MEDITATIONSPRAXIS

	Übersicht über die fünf Skandhas

