Kalu Rinpotsche

Wie ein Vogel
Im weiten Himmel

‘!
- -



Inhalt

Unterweisung |

Diese so seltene gunstige Gelegenheit

Sich vertrauensvoll fUr Mitgefuhl und Segen der Drei Ju-
welen 6ffnen

Von Indien nach Tibet und nun in den Westen

Die Natur des Geistes

Shine, Lhagthong und Mahamudra

Meditationsanleitung

Unterweisung |l

Der karmische Prozess

Die Leerheit des Geistes

Gewohnliche Wesen, Bodhisattvas und Buddhas
Unsere menschliche Lage

Unterweisung Il

Augenblick fir Augenblick wandelt sich alles

Die Praxis des Dharma in die taglichen Aktivitaten ein-
binden

Vertrauen, MitgefUhl und Weisheit verleihen allem, was
man tut, groBe Kraft

Welltliche und die weltUberschreitende Meditation
Angeleitete Meditation

Unterweisung IV

Die Bodhisattva GelUbde
Relatives und letztendliches Bodhicitta



ABEND

DIESE SO SELTENE GUNSTIGE GELEGENHEIT

Als Wesen auf diesem besonderen Planeten Erde haben wir
den Zustand einer menschlichen Wiedergeburt erlangt, diesen
kostbaren Menschenkdrper mit allen gunstigen Bedingungen
und Freiheiten, die er uns bietet. Wir befinden uns an einem
Wendepunkt, wo wir die Wahl haben entweder wirklichen Nut-
zen aus dem Potential unseres menschlichen Korpers zu ziehen
und hdhere ZustGnde der Wiedergeburt oder gar die Erleuch-
tung zu erreichen, oder aber weiter im Daseinskreislauf umher-
zuwandern, unseren Geist in niedere Zustdnde der Wiederge-
burt absinken zu lassen und immer mehr Verwirrung und Leid zu
erleben. Gerade jetzt sind wir an diesem Wendepunkt, wo wir
uns entscheiden kdnnen, hdher oder tiefer zu steigen.
Buddhaschaft ist der Zustand vollkommenen Erwachens, in
dem Allwissenheit und die Fahigkeit jeden Aspekt der Wirklich-
keit zu sehen verwirklicht sind. Als Buddha Shakyamuni die ver-
schiedenen Daseinsbereiche im Kreislauf der Wiedergeburt be-
schrieb, tat er dies aus seiner Allwissenheit heraus. Er erklarte,
dass es im Samsara sechs Daseinsbereiche gibt: die drei niede-
ren Bereiche der Hollenwesen, der Hungergeister und der Tiere
und die drei hdheren Bereiche der Menschen, der Halbgotter
und der Gotter. Als Menschen haben wir also einen Zustand
hoherer Wiedergeburt erlangt, der verglichen mit den anderen
Daseinsbereichen sehr gunstig ist.

Durch welche Bedingungen kommt eine menschliche Wieder-
geburt zustande? Ganz allgemein kdnnen wir sagen, dass wir
als Menschen alle ein gewisses MaB an positivem, guten Karma
teilen. Dieses Karma wurde in frUheren Leben durch die zehn
Arten heilsamen Handelns aufgebaut und verstarkt und hat uns
in diesen besonderen Daseinsbereich gefuhrt. Dies ist unser kol-
lektives Karma, das wir gemeinsam teilen. Doch gibt es in der
Struktur eines jeden von uns auch Elemente negativen Karmas,
bei einigen mehr und bei anderen weniger. Und aufgrund der

3



unterschiedlichen Anteile von positiven und negativen karmi-
schen EindrUcken, haben die Menschen viele verschiedene
Qualitdten und Eigenschaften und viele verschiedene Weisen
das Leben im Menschenbereich zu erfahren. Einige erleben
gunstigere und positivere Umstdnde als andere. Die positiven
Erfahrungen eines eher glicklichen menschlichen Daseins wie
auch die eher negativen Erfahrungen eines nicht so gluckli-
chen menschlichen Daseins haben inre Wurzel jewells in unse-
rem positiven und negativen Karma.

Wir kdnnen die Menschen vielleicht in drei Gruppen aufteilen,
nadmlich in die héchste und edelste Art, in die mittlere Art und in
die geringste Art. Diese Eintellung hat als Kriterium, wieviel Nut-
zen ein Mensch tatsdchlich aus seinem menschlichen Potential
zieht. Es gibt viele Menschen, die eindeutig bdse sind. Sie inter-
essieren sich nicht fir die Lehren des Dharma. Nicht nur, dass
sie kein Interesse haben, sie sind sogar erklarte Gegner des
Dharma und hassen die spirituellen Lehren. Sie verbringen ihr
Leben mit sehr negativen Handlungen, die schadlich fir sie
selbst und schadlich fur andere sind. Dies ist die niederste Art
menschlicher Geburt, eben weil solche Menschen ihre gunsti-
gen Gelegenheiten allesamt vergeuden, und die einzig mégli-
che Bestimmung fUr sie eine Wiedergeburt in niedere Daseins-
bereiche ist, die von groBem Leid und groBer Verwirrung ge-
pragt sind. Ihr Geist wird weiterhin im Kreislauf der Wiederge-
burten umherirren, und er wird solange nicht freikkommen wie er
mit solch negativen Handlungen fortfdhrt. In Hinblick auf die
spirituelle Entwicklung wird die menschliche Existenz vergeudet.
Es ist eine niedere Weise als Mensch zu leben.

Die meisten Menschen leben in einer eher durchschnittlichen
Weise, was bedeutet, dass sie ihre gunstige Gelegenheit als
Mensch das Erwachen zu erlangen nicht wirklich nUtzen. Sie
sind weder besonders schlechte noch besonders gute Men-
schen; sie tun nichts, das in positiver oder negativer Weise eine
nachdruckliche Wirkung hatte. Ihr Leben verlduft einfach mit-
telmdaBig und das Ergebnis — nicht Uberraschend - ist auch mit-
telmdaBig. Die Wiedergeburt, die ein solcher Geist annimmt, ist
nicht auBergewdhnlich gut und auch nicht auBergewdhnlich
schlecht. Es kann nichts besonders Gutes oder Schlechtes dar-
Uber gesagt werden, sie ist einfach mittelmaBig.



Andererseits gibt es Menschen, die erkennen, welche Mdglich-
keit die menschliche Geburt bietet. Sie verstehen, dass man als
Mensch, wenn man wirklich will, vollkommene Erleuchtung er-
langen kann, und dies nicht nur fUr sich selbst, sondern zum
Nutzen aller fUhlenden Wesen. Solche Menschen sind den Leh-
ren des Dharma zugeneigt und motiviert diese in der Praxis an-
zuwenden. Sie machen wirklich den besten Gebrauch von ih-
rem menschlichen Potential. Nur dann, wenn jemand sich die-
ses Potentials bewusst ist und es nutzt, reden wir von einer wirk-
lich kostbaren, ausgezeichneten menschlichen Geburt. Sie alle,
die zu diesen Unterweisungen gekommen sind, erfahren diese
héchst kostbare und ausgezeichnete menschliche Existenz mit
all ihren gunstigen Gelegenheiten und Freiheiten, die sie bietet.
Dies ist offensichtlich, einfach weil Sie Interesse an den Lehren
des Dharma zeigen.

Was bedeutet es, ein Buddhist zu sein? Es bedeutet, den Leh-
ren des Buddha zu folgen. Der Buddha verwirklichte das voll-
kommene Erwachen, indem er sich véllig von aller Unwissen-
heit, aller Verwirrung, allen emotionalen Konflikten, aller Nego-
tivitat, allen Schleiern befreite, welche die wahre Natur des
Geistes verdunkeln. Wenn alle Verdunkelungen beseitigt sind,
kann sich die wahre Natur des Geistes, ohne durch irgendet-
was begrenzt oder behindert zu sein, unmittelbar ausdricken.
Solche Befreiung und Entfaltung - Befreiung von den negati-
ven, hinderlichen und einschrénkenden Faktoren im Geist und
Entfaltung der offenbar werdenden unglaublichen Qualitaten
des Geistes - das genau ist die Buddhaschaft. Der Buddha hat
dies verwirklicht, und ein Buddhist ist jemand, der auch danach
trachtet, dies zu verwirklichen.

Die Tibeter bezeichnen die Unterweisungen des Buddha als in-
nere Lehren. Wir kédnnen unsere Kdrper-Geist-Struktur aufteilen
in die duBere Ebene des physischen Koérpers und der physi-
schen Welt und die innere Ebene des Geistes. Die Lehren des
Buddhismus befassen sich hauptsdchlich mit dem inneren Geist
und der Entdeckung der wahren Natur dieses Geistes. Wenn
man der Lehre des Buddha folgt, lernt man die Unterweisun-
gen, die sich mit der inneren Ebene des Geistes befassen. Und
darum beziehen sich die Tibeter auf die buddhistischen Unter-
weisungen als innere Lehren.



Traditionell werden der kostbaren menschlichen Existenz in den
Schriffen des Buddhadharma acht verschiedene Arten von
Freiheit und zehn verschiedene Arten guUnstiger Bedingungen
zugeschrieben. Diese zu erlGutern wirde relativ viel Zeit in An-
spruch nehmen. Und darum mochte ich vorschlagen, da Sie ja
alle gebildete Leute sind, dass sie selber in den entsprechen-
den Schriften nachlesen und diese Punkte dort tiefer studieren.
Ein Standardwerk, das die acht Freiheiten und zehn gunstigen
Bedingungen beschreibt, ist der ,,Kostbare Schmuck der Befrei-
ung" von Gampopal, der in mehrere westliche Sprachen Uber-
setzt worden ist. Jeder, der mehr Uber die tatsdchlichen Quali-
taten wissen will, die eine kostbare menschliche Existenz aus-
zeichnen, sollte diesen oder dhnliche Texte lesen. Der wichtige
Punkt ist, dass man diesen menschlichen Kérper, wenn man ihn
erlangt hat, wirklich niUtzen sollte, indem man eine spirituelle
Disziplin praktiziert, die einem hilftf, das menschliche Potential
ganz auszuschoépfen. Diese Disziplin ist die Praxis des Dharma,
die nur im Kontext einer menschlichen Wiedergeburt ausge-
fOhrt werden kann. Das ist das Wichtigste, was man wirklich sich
zu Herzen nehmen und tun sollte. Denn, so wie es der indische
buddhistische Meister Shantideva? sagt, werden wir diese so
schwer zu erlangende gunstige Gelegenheit in Zukunft nicht
einfach so wieder erhalten, wenn wir nicht jetzt richtigen Ge-
brauch von ihr machen. Wir besitzen zwar jetzt eine kostbare
menschliche Existenz, doch gibt es keinerlei Garantie, dass dies
in zukUnftigen Wiedergeburten genauso sein wird. In der Tat ist
eine menschliche Existenz sehr selten. Und wenn wir nicht Ge-
brauch von unserer gunstigen Gelegenheit machen, die wir
jetzt haben, moégen wir vielleicht niemals wieder eine andere
Chance bekommen, da eben eine menschliche Existenz so sel-
ten ist.

Wir dricken uns in dieser Welt durch koérperliche, verbale und
geistige Handlungen aus bzw. in einer Kombination von allen.
Ob wir darUber reden, dass negative Handlungen und negati-
ve karmische Tendenzen oder dass positive Handlungen und

1 Gampopa (1079 — 1153) war der wichtigste Schiiler des groen Yogi Milarepa und ein grof3er Meditie-
render und groBer Gelehrter. Das obengenannte Werk ist auch mehrfach ins Deutsche libersetzt worden.

2 Shantideva lebte im siebten/achten Jahrhundert in Indien. Sein berithmtestes Werk ist das Bodhicharya-
vatara, ein Lehrtext, der in allen tibetischen Schulen hoch angesehen ist und oft unterrichtet wird. Diese
Schrift ist auch mehrfach ins Deutsche tibersetzt worden.

6



positive karmische Tendenzen verstérkt werden, wir sprechen
dabei immer Uber korperliche, verbale oder geistige Handlun-
gen, die solch positive oder negative Tendenzen verstarken.

Ein wichtiger Punkt in der eigenen Praxis ist, dass man vom Ge-
setz des Karma Uberzeugt ist und wirklich sieht, dass es zwi-
schen den eigenen Handlungen und den eigenen Erfahrungen
eine urséchliche Verbindung gibt. Die von uns ausgeflUhrten
Handlungen sind die Ursache und bringen uns als Ergebnis ent-
sprechende Zustdnde der Erfahrung. Mit dieser Uberzeugung
hat man in seinem Leben eine Grundlage, auf der man ent-
scheiden kann, was eine gute und richtige Handlung und was
eine negative oder schadliche Handlung ist. Solch eine Basis zu
haben, ist sehr wichtig. Das Verstehen des karmischen Prozes-
ses ist ein SchlUssel dafur wie man handelt.

SICH VERTRAUENSVOLL FUR MITGEFUHL UND SEGEN DER DREI
JUWELEN OFFNEN

Wenn wir die Praxis des Buddhismus zu unserem geistigen Weg
machen wollen, so ist das Nehmen der Zuflucht der erste Schritt
in dieser Praxis. Und von diesem Zeitpunkt an immer wieder Zu-
flucht zu nehmen ist die Grundlage des Weges. Dies ist wirklich
wichtig, denn die Essenz der Zufluchthahme ist unser Vertrauen
in die Drei Juwelen, in Buddha, Dharma und Sangha. Wenn wir
nicht als erstes Vertrauen in den Buddha als Lehrer und in die
Buddhaschaft als spirituelles Ziel haben, werden wir auch kein
Vertrauen in die Unterweisungen haben, die solch ein Buddha
gab. Ohne Vertrauen in seine Lehren werden wir sie nicht prak-
tizieren, und selbst wenn wir es tun, werden wir nicht sehr weit
kommen und keinen groBen Nutzen daraus ziehen. Darum ist
es besonders wichtig, dass wir Vertrauen darin haben, dass die
Drei Juwelen fUr uns eine Quelle der Inspiration und des Nut-
zens sind. In den Buddha Vertrauen zu haben ist sehr gut, denn
es gibt nichts Erhabeneres, worin man sein Vertrauen setzen
kbnnte. Wenn man die verschiedenen Aspekte betrachtet,
welche die Erleuchtung eines Buddha ausdricken, so besitzt
der Buddha auf der kérperlichen Ebene 112 verschiedene Zei-
chen der Volkommenheit, groBere und kleinere, die ihn von ei-
ner gewdhnlichen menschlichen Gestalt und selbst von der
Gestalt eines Gottes unterscheiden. Die Rede eines voll er-



leuchteten Wesens hat 60 Qualitdten und ist ein perfektes Mit-
tel fUr spirituelle Kommunikation, fOr die Darlegung des Dhar-
ma. Und der Geist eines Buddha besitzt 32 verschiedene Quali-
taten, die ein erleuchtetes Bewusstsein auszeichnen und vom
Bewusstsein eines gewodhnlichen Wesens unterscheiden. In die-
sen Reichtum von Qualitéten und Méglichkeiten setzt man sein
Vertrauen, wenn man Zuflucht zum Buddha nimmt.

Buddha ist der erste der Drei Juwelen. Der zweite Juwel ist der
Dharma, der Reichtum der Lehren, die Buddha Shakyamuni
aus seinem Zustand der Allwissenheit und aus seinem Gewahr-
sein der emotionalen Verwirrung der fUhlenden Wesen darleg-
te. Um den Wesen helfen zu kédnnen, die sehr komplexe Zu-
stnde der Verwirrung erfahren, lehrte der Buddha sehr kom-
plexe, sehr weite und tiefgrindige Lehren, auf die man sich
traditionell als die 84000 Sammlungen von Lehrdarlegungen
bezieht, die als Antwort auf die 84000 Zustinde emotionaler
Verwirrung gegeben wurden, unter denen fUhlende Wesen lei-
den kdnnen. Dieser Pfad der Lehren, durch den man die Ver-
wirrung aufldst und das Erwachen erlangt, das ist der Juwel des
Dharma. Zuflucht in den Dharma zu nehmen bedeutet also
von diesem Juwel der Lehrdarlegungen Gebrauch zu machen.
Der dritte Juwel ist der Juwel des Sangha. Dieser hat zwei As-
pekte. Es gibt den gewdhnlichen Sangha, wo gewdhnliche
Menschen die Lehren praktizieren und in einem bestimmten
AusmaB die Wahrheit dieser Lehren realisieren und daraufhin
anderen als Lehrer oder Ratgeber dienen. Und es gibt einen
erhabeneren Aspekt. Dieser bezieht sich auf jene Wesen, die
durch ihre Praxis sehr hohe Stufen der Verwirklichung erlangt
haben, von der ersten bis zur zehnten Stufe der Bodhisattva
Verwirklichung bzw. von der ersten bis zur zehnten Bhumi. Auf
diese Wesen bezieht man sich im allgemeinen als den Edlen
oder Erhabenen Sangha.

Wenn wir Zuflucht zu Budha, Dharma und Sangha nehmen, so
nehmen wir Zuflucht zu diesen hauptsdchlichen spirituellen As-
pekten. Dies ist eine Handlung, die uns groBen Nutzen bringt
und gleichzeitig Uberhaupt keine Gefahren, Einschrédnkungen
oder Schwierigkeiten fUr uns als Zufluchtnehmende beinhaltet.
Die Drei Juwelen sind eine Quelle von MitgefUhl und Segen und
strahlen eine muUtterliche FUrsorge aus wie sie eine Mutter fUr inr



einziges Kind empfindet. Doch ist diese Quelle von Mitgefihl
und Segen nicht auf ein oder wenige Wesen beschrénkt, son-
dern umfasst alle fUhlenden Wesen. Sie ist einfach da, um er-
fahren zu werden. Wir kbnnten dieses MitgefGhl auch mit einem
Haken vergleichen. Und das einzige, was ndtig ist, dass der
Praktizierende seinen Geist vertrauensvoll &6ffnet. Diese vertrau-
ensvolle Offnung ist wie ein Ring, in den der Haken greifen
kann. Ohne solche Offnung, ohne solches Vertrauen kann kei-
ne Verbindung hergestellt werden. Indem man das GelGbde
der Zuflucht nimmt und fortfahrt mit einer Haltung von Glauben
und Vertrauen Zuflucht zu nehmen, stellt man diese Verbindung
her und 6ffnet sich fUr die Quelle von Segen und Nutzen, was
nicht nur kurzfristig im Hinblick auf die in diesem Leben erfahre-
nen Leiden und Schmerzen hilft, sondern den Geist auch davor
bewahrt in niedrigere Zustinde der Wiedergeburt zu fallen und
ihn in hdhere Daseinsbereiche und letztlich zum Erlangen der
vollkommenen Erleuchtung fuhrt. Die nutzbringenden Auswir-
kungen, die von diesem ersten Augenblick an entstehen, wo
man tatsdchlich seinen Geist vertrauensvoll &ffnet, sind wirklich
auBergewdhnlich auf unterschiedlichen Ebenen, kurzfristig und
langfristig.

Die Zufluchthnahme birgt in sich keine Gefahren oder Einschrén-
kungen, weder duBerlich noch innerlich. Sie schrénkt uns in un-
seren alltdglichen Aktivitdten nicht ein. Zufluchtnahme hat
nicht diesen Aspekt, sondern es geht im Wesentlichen darum
das Vertrauen in diese Quelle von MitgefUhl und Segen zu ent-
wickeln. Es ist auch nicht der Fall, dass einem der Zugang zu
anderen spirituellen Traditionen dadurch verwehrt wdére oder
von einem erwartet wird, dass man diese Traditionen ablehnt.
Es gibt viele Ubertragungen von spirituellen Lehren in dieser
Welt. Der Buddha sagte, dass all diese als Aktivitat erleuchteter
Buddhaschaft betrachtet werden sollen, die sich in verschie-
denen Umstédnden fUr unterschiedliche Zwecke ausdrickt, um
die verschiedenen BedUrfnisse der Wesen zu erfUllen. Dies ist
etwas, was Buddhisten akzeptieren. Alle Religionen sind in ih-
rem eigenen Kontext gultig. Wenn man Zuflucht nimmt, wird
nicht von einem verlangt, die Wahrheit anderer spiritueller Leh-
ren zu verneinen und zu sagen: ,,Nur diese Lehre ist richtig, alle
anderen sind falsch. Wir wollen mit ihnen nichts mehr zu tun



haben.” Dies ist ganz und gar nicht der Fall. Nachdem man Zu-
flucht genommen hat, ist es immer noch vollkommen in Ord-
nung, Vertrauen in ein anderes religidses System zu haben und
sogar dieses System zu praktizieren, indem man versteht, dass
die eine wie die andere Religion in inrem Ziel identisch sind. Ei-
ner Person, die Zuflucht nimmt, werden also keine Schwierigkei-
ten oder Einschrdnkungen gemacht. Dies ist einfach nicht Teil
der Zuflucht, sondern das einzige was zahlt ist, ob jemand Ver-
trauen und Glauben in die Drei Juwelen hat oder nicht.

VON INDIEN NACH TIBET UND NUN IN DEN WESTEN

Die besonderen Umstédnde in der heutigen Welt haben dazu
gefUhrt, dass der Buddhadharma sich in Ldndern verbreitet,
die von ihrer Tradition her nicht buddhistisch sind. Wir sehen,
dass dies gegenwdartig in der ganzen Welt geschieht. In drei
Ladndern scheint die Aufnahmebereitschaft besonders gro3 zu
sein, ndmlich in den USA, in Frankreich und in Deutschlands.
Dort hat der Dharma, als er in diese Ladnder kam, besonderen
Zuspruch bei den Menschen gefunden. Wenn wir von tibeti-
schem Buddhismus sprechen, ist es wichtig sich zu erinnern,
dass dieser nicht von einigen cleveren tibetischen Lamas zu ei-
ner bestimmten Zeit erfunden und als Buddhismus prasentiert
wurde, sondern dass damit die authentische Ubertragung der
Lehren gemeint ist, die auf Buddha Shakyamuni in Indien zu-
rockgehen. Der Buddha erschien als voll erleuchteter Nirman-
akaya4 unter den Menschen, wirkte sein ganzes Leben lang
zum Nutfzen der Wesen und lehrte dieses umfassende Lehrsys-
tem der Sutra und Tantra Traditionen, um die Wesen aus der
Verwirrung zu befreien. Dieser authentische Hauptstrom der
Ubertragung des Buddhismus, wie er zuerst in Indien erschien,
wurde von den ftibetischen Menschen empfangen und be-
wahrt,

3

4 Einer der drei Kayas oder Kdrper, wobei man Korper nicht in unserem gewohnlichen Sinn verstehen
sollte. Dharmakaya ist der Wahrheitskorper, es ist der Name fiir die unfassbare, leere, vollkommen reine
Natur, die allem zugrunde liegt. Mit seiner Verwirklichung erscheinen gleichzeitig die beiden Formkorper
zum Nutzen der getduschten fiihlenden Wesen. Der Sambhogakaya oder Freudenkdrper ist nur Wesen
zugénglich, die bereits einen sehr gelduterten Geist haben. Der Nirmanakaya oder Erscheinungskorper ist
allen Wesen zuginglich. Es ist der sichtbare, fassbare Korper, der zum Nutzen der fiihlenden Wesen in
diese Welt geboren wird und Alter, Krankheit und Tod unterliegt. In dieser Form hat Buddha Shakyamuni
den Dharma gelehrt, der bis in unsere Zeit iiberliefert ist.

10



Zu der Zeit als die Lehren des Buddha in Indien sich verbreite-
ten, war Tibet noch kein spirituell orientiertes, sondern ganz im
Gegenteil eher ein barbarisches Land. Barbarisch in dem Sinne,
dass die Menschen dort nicht oftmals viel hoher als die Tiere
entwickelt waren. Tiere wie Elefanten, Pferde oder KUhe ver-
stehen zu essen, zu trinken, zu schlafen, und kénnen sich um
ihre grundlegenden Bedurfnisse kUmmern, aber sie denken nie
an etwas, das darUber hinausgeht. Sie denken niemals an
Karma oder an fr0here und zukUnftige Existenzen; und sie den-
ken auch nie daran, die Erleuchtung zu erlangen. Sie sind ein-
fach nicht dafir empfdanglich. Und die Tibeter waren es zu je-
ner Zeit auch nicht, sondern waren mehr oder minder spirituelle
Barbaren. An einem bestimmten Punkt der Entwicklung jedoch
drangen die spirituellen Werte des Buddhismus zu den fibeti-
schen Menschen vor und begannen ihre Kultur zu durchtrén-
ken. Dies vollzog sich wdhrend eines langen Zeitraumes durch
die BemUhungen einer Vielzahl einzelner Menschen. Einige von
ihnen waren erleuchtete Herrscher des tibetischen Volkes, die
als inkarnierte Bodhisattvass unter den Leuten erschienen, um
die spirituellen Lehren und deren Werte bei ihnen zu verbreiten.
Andere von ihnen waren Tibeter, die als Ubersetzer ausgebildet
und nach Indien gesandt wurden, um den Buddhismus dort zu
studieren und die Schriften des Dharma nach Tibet zu holen.
Wieder andere waren Meister und Gelehrte der buddhistischen
Tradition Indiens, die nach Tibet eingeladen wurden, und dort
mit den tibetischen Gelehrten und Ubersetzern an einem
schrittweisen Prozess der Assimilation arbeiteten. In dieser Weise
wurde allmdhlich das gesamte Spektrum der buddhistischen
Lehren nach Tibet gebracht und in der fibetischen Kultur ver-
ankert. Und von dieser Zeit an wurde Tibet zu einem Land mit
kulturellen und spirituellen Werten, was es davor nicht gewesen
war.

Nachdem diese Lehren des Dharma nach Tibet Ubertragen
worden waren, konnte zum Beispiel Milarepa¢ in einem einzi-
gen Leben volkommene Erleuchtung erlangen. Milarepa war
nicht der einzige, sondern die Zahl der Menschen, die durch

5 Bodhisattvas sind Wesen, die das Erwachen zum Wohle aller filhlenden Wesen anstreben und dabei de-
ren Wohl vor ihr eigenes setzen. Bodhi heiit Erwachen und Sattva bedeutet Wesen.

6 Milarepa (1025 — 1135) ist einer der beriihmtesten Verwirklichten Tibets. Seine Biografie und seine Vaj-
ra-Lieder sind auch ins Deutsche tibersetzt worden.

11



diese Lehren hohe Verwirklichung oder gar die Erleuchtung er-
langten, ist wirklich groB. Es gab auch viele Gelehrte, die in den
weltlichen und spirituellen Wissensgebieten der buddhistischen
Tradition ausgebildet waren, Meister wie Sakya Pandita’ und
der groBe Tsongkhapaé. Menschen, die aus der Sicht der drei
Yanas — Hinayana, Mahayana und Vajrayana - das Ideal spiri-
tueller Praxis verkdrperten. Das Hinayana Element ist die duBere
Ebene von Disziplin und Selbstbeherrschung im persénlichen
Lebensstil; das Mahayana Element ist die innere Ebene der al-
truistischen Motivation und FUrsorge; und das Vajrayana Ele-
ment ist die geheime Ebene in der eigenen Erfahrung, die
durch tantrische Praxis erweckt wird. In dieser Weise konnte der
gesamte Reichtum der buddhistischen Lehren im Land der Ti-
beter verankert werden.

An einem bestimmten Punkt in neuerer Zeit entwickelten sich
die Umstdnde so, dass einerseits bei den Menschen in der Re-
gion Tibets ein Schwund an Verdienst sichtbar wurde und an-
dererseits bei den Menschen im Westen eine Zunahme an Ver-
dienst und Empfdanglichkeit. Die Tibetisch Buddhistische Traditi-
on musste aufgrund der politischen Umsténde, welche die Ver-
breitung der Lehren behinderten, aus ihrem Heimatland flie-
hen. Die militdrische Besetzung Tibets zwang sie ins Exil. Ange-
fUhrt von solchen Lehrern wie der Dalai Lama, der sechzehnte
Gyalwa Karmapa, Dudjom Rinpoche und Sakya Trizin Rinpo-
che? konnten viele Tulkus und Lamas Tibet verlassen und in den
Grenzldndern Tibets wie Nepal, Indien etc. Freiheit fUr ihre spiri-
tuelle Praxis und Lehraktivitdt suchen.

Will man die nachfolgende Verbreitung des Buddhismus in der
westlichen Welt erkl@ren, so ist der karmische Aspekt der wich-
tigste Faktor, den wir in Betracht ziehen kénnten, um zu verste-
hen, dass es zur Zeit im Westen nicht nur allgemein angesam-
melte Verdienste gibt, die auf positiven karmischen Tendenzen

7 Sakya Pandita (1182 — 1251) war einer der fiinf grolen Meister, die mafgeblich zur Formung der Sakya
Schule beigetragen haben. Die Sakya Schule ist eine der vier Hauptiiberlieferungen des Buddhismus in
Tibet.

8 Tsongkhapa (1357 — 1419) war ein groBer Gelehrter Tibets, der die Gelugpa Schule griindete, die Schule
der auch der Dalai Lama angehort.

9 Diese vier Genannten waren die Oberhdupter, der vier Hauptstromungen des Buddhismus in Tibet, nim-
lich der Gelug, Kagyu, Nyingma und Sakya Tradition. Der sechzehnte Karmapa und Dudjom Rinpoche
sind verstorben. Der Dalai Lama und Sakya Trizin sind inzwischen in fortgeschrittenem Alter, aber noch
sehr aktiv zum Wohle der fithlenden Wesen.

12



fr0herer Leben beruhen, sondern offensichtlich auch eine kar-
mische Verbindung mit dem Buddhadharma, die in diesem
Leben sichtbar wird. Menschen kommen wieder mit dieser
Verbindung, mit den Drei Juwelen in Kontakt.

Zudem mussen wir den Einfluss der christlichen Tradition in der
westlichen Gesellschaft berUcksichtigen, die der westlichen Zi-
vilisation wirklich unglaublichen Reichtum geschenkt hat. Sie
hat sie mit solchen Vorstellungen wie Glauben und Vertrauen
versehen — Glauben an Goftt in diesem Falle — und diese Quali-
tat von Glauben und Vertrauen ist die Basis fUr spirituelle Ent-
wicklung. Sie hat die Grundlage fUr MitgefGhl und humanitére
und alfruistische Motivation gegeben. Sie hat Vorstellungen
von Moral und ethischer Disziplin, von GroBzugigkeit und Mild-
tatigkeit Ubermittelt. Viele fundamentale Werte des Christen-
tums gelten auch im Buddhismus. In vielen Fallen handelt es
sich um genau dasselbe, nur in zwei unterschiedlichen Formen.
Es gibt solch eine Ahnlichkeit, dass es fast gleich scheint. Und
dies ist auch sehr hilfreich bei der Verbreitung des Buddhismus
im Westen, da der Geist der Menschen bereits offen fUr die
oben genannten Vorstellungen ist.

Und dann ist es noch so, dass die allgemeine Ebene der Bil-
dung und kulturellen Erziehung im Westen verglichen mit ande-
ren Teilen der Welt ziemlich hoch ist. Menschen in den Ladndern
des modernen Westens haben einen hohen Wissensstand. Sie
wissen mehr Gber die Welt, in der sie leben, und kdnnen leichter
aufgrund von Informationen, die sie erhalten, Entscheidungen
treffen. Und wenn sie der Lehre des Buddhismus begegnen,
dann sind sie in vielen Fallen sehr beeindruckt, weil sie sehen,
wie genau aus der Sicht der erleuchteten Wesen die Grundla-
gen des spirituellen Weges, der Weg selbst und die Frucht, die
dieser Weg bringt, beschrieben werden. Die Lehre klingt nicht
wie ein Mdrchen, sondern wie etwas, das tatsdchlich gultig
und in der eigenen Erfahrung UberprUfbar ist. Dies ist beeindru-
ckend und zieht die Menschen an, da sie verstehen, dass sie
mit etwas wirklich NUfzlichem in BerGhrung gekommen sind.
Und dies ist ein weiterer Grund fUr die Verbreitung des Bud-
dhismus im Westen.

DIE NATUR DES GEISTES

13



Wdhrend unserer gemeinsamen Zeit hier im Zentrum werden
wir uns hauptsdchlich in Unterweisung und Praxis mit den Medi-
tationsphasen der geistigen Sammlung (Tibetisch: Shine / Sans-
krit: Shamatha) und der intuitiven Einsicht (Tibetisch: Lhagthong
/ Sanskrit: Vipashyana) sowie auch ein wenig mit der Maha-
mudra Sichtweise und Mahamudra Erfahrung befassen. Es ist
wichtig zu verstehen, dass jede Herangehensweise an spirituel-
le Praxis oder Meditation, jede besondere Technik ein Verste-
hen der Natur des Geistes selber voraussetzt, um wirklich wirk-
sam zu sein, denn es ist der Geist, der den Vorgang der Medita-
tion und die spirituelle Ubung erfahrt. Je mehr wir die Natur un-
seres Geistes verstehen, mit der wir arbeiten, desto wirkungsvol-
ler wird unsere Praxis sein. Wenn wir nicht ein grundlegendes
Verstdndnis der Natur unseres Geistes haben, dann ist es so als
wUrden wir — statt unseren eigenen Baum zu hegen - ausgehen
und die Blatter von den Bdumen anderer Leute pflocken.
Kimmern wir uns jedoch um die Wurzel und den Stamm des
eigenen Baumes, so sorgen die Blatfter fUr sich selber und wir
mussen nicht anderswo nach ihnen suchen. Wir haben dann
eine solide Grundlage in uns selbst. Es heit, dass die Erkldrung
von Karma eine der grundlegendsten Unterweisungen Buddha
Shakyamunis ist. Doch noch grundlegender ist das VerstGndnis
der Natur des Geistes, denn ohne Einsicht in die Natur des Geis-
tes ist es wirklich schwierig von der Wirkungsweise des karmi-
schen Prozesses Uberzeugt zu sein. Es wird uns sehr schwerfal-
len, uns selber die Wahrheit des Karma gultig zu erkl@ren, wenn
wir nicht die Natur des Geistes verstehen, der Karma erfahrt.
Also selbst auf dieser theoretischen Ebene ist ein Wissen um die
Natur des Geistes sehr nUtzlich und natuUrlich erst recht auf der
praktischen Ebene der Meditation.

Wir kbnnen Samsara, den Kreislauf der Wiedergeburt, den Kreis-
lauf bedingter Existenz in unterschiedlicher Weise erkl@ren. In
seiner AuBeren Bedeutung ist Samsara der Kreislauf der Wie-
dergeburt, der die verschiedenen Zustinde hdherer und nie-
derer Wiedergeburt umfasst, die das Ergebnis von positivem
und negativem Handeln sind, sowie die fortwdhrende endlose
Wiederverkdrperung des Geistes in einem der Sechs Daseins-
bereiche. Der innere Aspekt von Samsara wird als die ,,Zwolf
Glieder Abhdngigen Entstehens" beschrieben. Diese zwolf

14



Glieder wechselseitigen Bedingtseins beginnen mit der funda-
mentalen Unwissenheit des Geistes, die zu karmischen Gestal-
tungen fUhrt, welche sich zum Dualismus von Selbst und Ande-
re entwickeln, woraus dann eine Sinnesstruktur des Geistes ent-
steht, die unterschiedliche Ph&nomene in unterschiedlicher
Weise durch die Sinne erfahrt, was natUrlich zur Folge hat, das
zwischen dem Geist und dem wahrgenommenen Objekt ein
Kontakt hergestellt wird, der wiederum zu einer Empfindung
und dem Greifen nach dieser Empfindung fUhrt. Durch das
Greifen entwickelt sich im Geist ein Wille zu Werden, sich zu
verkdrpern, der dann zu koérperlicher Geburt fUhrt als Geist in
einem physischen Kérper, der dem Prozess des Alterns, des
Sterbens und des Todes unterworfen ist. Mit dem Tode schlieBt
sich der Kreis und der Geist fallt wieder in fundamentale Unwis-
senheit, die ja die Quelle der gesamten Verkettung ist.

Ob wir nun Samsara, diesen Kreislauf bedingter oder uner-
leuchteter Existenz, unter seinem &uBeren oder inneren Aspekt
betrachten, es bleibt doch immer der Geist selber, der all diese
Aspekte Samsaras erfahrt, und darum ist es von grundlegender
Wichtigkeit die Natur des Geistes zu verstehen.

Alle unter uns sind in derselben Lage: Wir haben dieses Etwas,
das erfahrt und das wir Geist nennen. Wir haben dieses vage
Verstdndnis ,,Oh ja, ich habe einen Geist, mein Geist", aber wir
versuchen nie wirklich zu verstehen, was denn dieser Geist ist
bzw. nicht ist. Verstehen wir die Natur des Geistes? Haben wir
eine direkte Erfahrung der wahren Natur des Geistes, der uns
allen so vertraut iste Solange wir keine tiefere Einsicht haben,
werden wir weiterhin in alle moéglichen Arten von Problemen
geraten. In dem Fehlen von direkter Erfahrung liegt die Wurzel
aller Probleme. Das gilt auch fur unsere Meditationspraxis.
Wenn wir Meditation ohne ein grundlegendes Verstdndnis des
Geistes Uben, wird uns die Meditation nur in sehr eingeschrdnk-
ter Weise nUtzen. Nehmen wir als Beispiel Menschen, die in ei-
nem sehr kalten Raum sitzen und sich aufwdrmen wollen. Sie
gehen nach drauBen und machen dort ein Feuer. Dies ist gut,
solange sie drauBBen sind, aber es hilft ihnen nicht im Raum sel-
ber. Sie schauen am falschen Ort und tun nicht das Richtige in
der Situation. Und genauso verhdlt sich jemand, der keine inne-
re Verwirklichung hat. Wenn er mit der Meditation arbeitet, so

15



sucht er anderswo nach dem, was tatsdchlich in der Natur des
Geistes eingebettet ist. ,,Der Kostbare Schmuck der Befreiung”
von Gampopa ist in sechs Hauptkapitel unterteilt. Im ersten
Kapitel erklért Gampopa, dass die Buddhanatur, die erleuchte-
te Natur des Geistes, allen fUhlenden Wesen als ursdchliches
Potential der Erleuchtung innewohnt. Und der Buddha sagt in
einem Sutra, dass alle fGhlenden Wesen ausnahmslos Buddha-
natur besitzen. Buddhanatur ist die grundlegende Natur des
Geistes selbst, mit der wir nicht nur in der Meditation arbeiten,
sondern die all unseren Erfahrungen zugrunde liegt. Darum ist
ein Verstehen der Natur des Geistes in allen Situationen sehr
hilfreich, sei es in der formalen Meditation oder bei gewdhnli-
chen alltéglichen Handlungen und Erlebnissen.

Mit dem Wort Geist bezeichnen wir gewdhnlich das, was die
Auffassung von Ich hat, wenn wir sagen ,Ich bin glucklich*
oder ,lch bin traurig” und was Glick oder Traurigkeit sowie
Uberhaupt jeden Gedanken und jedes Gefuhl erfdhrt. Wir se-
hen unseren Geist nirgendwo anders als dort. Gedanken und
GefUhle sind die Inhalte des Geistes, aber wie kénnen wir den
Geist selbst beschreiben, der diese Gedanken und GefUhle
hat? Der Geist ist seiner wahren Natur nach leer und unfassbar.
Er hat keine begrenzenden Eigenschaften anhand derer wir ihn
beschreiben kdnnten. Er hat Uberhaupt keine Form, keine Gré-
Be, keine Farbe, keinen Ort. Nichts davon ftrifft auf ihn zu. Wir
kdnnen nur sagen, dass er Leerheit ist. Das ist die besondere
Terminologie, die wir benutzen. Doch bleiben wir da nicht ste-
hen und sagen nur, dass Geist leer wie Raum ist, denn er ist of-
fensichtlich doch mehr als wir von ihm wissen. Der Geist zeigt
auch eine Art von Klarheit oder Licht. Mit Licht ist hier nicht das
sichtbare Licht von Sonne, Mond, einer GlUhbirne oder einer
Kerze gemeint, sondern der Geist ist lichtvoll oder klar in dem
Sinne, dass er das Potential besitzt alles zu erfahren. Wenn wir
von der Klarheit oder der lichtklaren Natur des Geistes spre-
chen, so meinen wir damit, dass jede Art von Gedanke, Ge-
fOhl, Erfahrung im Geist erscheinen kann. Aber dies ist nicht ge-
nug. Wir haben die Natur des Geistes noch nicht so genau be-
schrieben wie es innerhalb der Grenzen der Sprache mdglich
ist. Verstehen mussen wir auch, dass der Geist nicht nur alles
ausdricken kann, sondern sich tatsdchlich auch ausdrickt. Er

16



drUckt sich aus als Bewusstsein. Ganz gleich ob wir es Bewusst-
sein, Gewahrsein oder Erkenntnisvermdgen nennen, es gibt
diese ungehinderte oder dynamische Eigenschaft des Geistes,
die sein Ausdruck ist. Und so sprechen wir, wenn wir die Natur
des Geistes beschreiben, von seinem leeren Wesen, seiner
lichtklaren Natur und seinem ungehinderten, dynamischen
Ausdruck als Bewusstsein. Wir nehmen diese drei Aspekte zu-
sammen und verwenden dafir den Begriff Geist.

Diese leere, lichtklare und dynamische Natur des Geistes ist
nicht Geburt und Tod unterworfen. Auf dieser Ebene sprechen
wir nicht von etwas, das an einem bestimmten Punkt ins Sein
kam und an einem anderen Punkt in der Zukunft sterben wird.
Diese Natur des Geistes ist immer schon gewesen und wird im-
mer sein. Und in diesem Sinne kdnnen wir sagen, dass der Geist
unvergdnglich und ewig ist, jenseits von Geburt und Tod oder
Wandel. Die Vergdnglichkeit, die wir erleben, wie Geburt, Tod
und Wandel, ist eine oberflachliche Schicht von projizierter Er-
scheinung im Geist selbst. Sie ist nicht die wahre Natur des
Geistes, sondern gehort zur eher oberfldchlichen Ebene illusori-
scher Erscheinungen und Projektionen, die der Geist erfahrt.
Die leere, lichtklare, reine, ungehinderte Natur des Geistes wird
Buddhanatur oder Potential des Erwachens genannt. In ihr lie-
gen alle Qualitaten der volkommenen Erleuchtung verborgen.
Die vollkommene Erleuchtung der Buddhaschaft wird auch als
die Verwirklichung der drei Kayas oder drei Kérper beschrie-
ben: Verwirklichung des Dharmakaya oder der absolut formlo-
sen Ebene der Leerheit, des Sambhogakaya oder der Ebene
reiner Erscheinung und des Nirmanakaya oder der Ebene ver-
gdnglicher kdrperlicher Erscheinung. Das leere, unfassbare We-
sen des Geistes ist die Quelle fUr das unglaubliche Potential
und die inhdrenten Qualitdten des Dharmakaya; in der lichtklo-
ren Natur des Geistes liegt der SchlUssel fUr all die Qualitaten
des Sambhogakaya; und im dynamischen, ungehinderten Be-
wusstsein, welches der Ausdruck des Geistes ist, liegt all der
Reichtum des Nirmanakaya. In der Natur des Geistes sind also
all die Qualitaten vélliger Erleuchtung bereits als Teil der Natur
des Geistes selbst gegenwartig.

Wenn wir schon die Buddhanatur haben, diese leere, lichtklare
und ungehinderte Natur des Geistes, die wie reines kristallklares

17



Wasser ist oder wie die am Himmel scheinende Sonne, wieso
sind wir dann nicht erleuchtet?2 Warum kennen wir sie nichte
Welche Formen von Verwirrung oder Verdunkelung halten uns
davon ab erleuchtet zu seine

Die erste Ebene der Verwirrung ist fundamentale Unwissenheit,
die einfach ein Mangel an direkter Erfahrung ist, wo der Geist
aus irgendeinem Grunde sich selber nicht sieht und nicht un-
mittelbar seine eigene Natur erlebt. Aus diesem Fehlen unmit-
telbaren Erlebens seiner wahren Natur, das Unwissenheit oder
Nicht-Erkennen ist, entstehen weitere Verzerrungen. Statt unmit-
telbar seine eigene Leerheit zu erfahren, hat der Geist die ver-
zerrte Wahrnehmung von etwas Solidem wie einem Selbst, Ego
oder Subjekt. Und weil dem Geist die direkte Erfahrung seiner
eigenen lichtklaren Natur entgeht, projiziert er sie als Anderes.
Der Geist hat so die gewohnheitsmdaBige Neigung, Selbst und
Andere, Subjekt und Objekt als zwei véllig getrennte und un-
abhdngige Einheiten zu erfahren. Dies ist etwas, das immer
schon so gewesen ist. Der Geist hat die Dinge immer in dieser
Weise erfahren und tut dies auch weiterhin. Es ist einfach eine
grundlegende Angewohnheit des Geistes die Welt in den Be-
griffen von Selbst und Andere zu erfahren. Diese Ebene der
Verwirrung wird in den buddhistischen Lehren als dualistische
Anhaftung oder gewohnheitsmdBige Tendenzen erklart, eben
weil der Geist die Gewohnheit hat in Begriffen von Ich und an-
deren, Selbst und anderen, Subjekt und Objekt zu denken. Dies
ist nach der fundamentalen Unwissenheit die zweite Ebene der
Verwirrung, die wir unterscheiden kdnnen. Es ist die weitere Ver-
zerrung in einen Subjekt und Objekt Bezugsrahmen, in einen
dualistischen Bezugsrahmen.

Da der Geist die eigene Leerheit als ein Selbst oder solides Sub-
jekt und seine lichtklare Natur als etwas Anderes oder solide
Objekte erlebt, drickt sich sein ungehinderter dynamischer
Ausdruck als Bewusstsein in emotionalen Reaktionen aus, die
das Subjekt gegenUber Objekten empfindet. Er erlebt ein an-
genehmes Gefuhl, eine Anziehung oder ein Begehren gegen-
Uber dem, das er als verfUhrerisch oder attraktiv. wahrnimmt;
und reagiert auf das, was er als unangenehm oder bedrohlich
wahrnimmt, mit Abneigung oder ZuriGckweisung. Und bei alle-
dem ist immer Ungewahrsein oder TrGbheit im Spiel, weil der

18



Geist einfach nicht richtig wahrnimmt, was eigentlich vor sich
geht, sondern mit allem so umgeht als ware es tatséchlich wirk-
lich: Subjekt, Objekt und Emotionen. Er sieht nicht, dass er seine
leere, lichtklare und ungehinderte Natur verzerrt wahrnimmt.
Dies sind die drei primaren GefUhle, die wir unterscheiden kén-
nen: Unwissenheit, Anhaftung und Ablehnung. Naturlich bleibt
es nicht so einfach, denn aus Anhaftung entsteht Gier oder
Geiz, aus Ablehnung Misstrauen oder Neid und aus Unwissen-
heit Stolz oder Arroganz. Und so haben wir mit einem Male
schon sechs grundlegende GefUhlsmuster, die sich in immer
komplexere Muster weiter entwickeln kédnnen. In der Tat sagen
die Schriften, dass zum Beispiel allein das Muster der Anhaftung
vielerlei Gestalt annehmen kann: Anhaftung an sich selbst, An-
haftung an jemand anderes, Anhaffung an Form, Klang, Ge-
ruch, Geschmack, stoffliche Struktur. Anhaftung kann sich in
vielerlei verschiedene Weise ausdricken. Die traditionellen
Schriften sprechen allein von 21000 Aspekten von Anhaftung,
und weiter von 21000 Aspekten von Ablehnung und 21000 As-
pekten von Unwissenheit sowie 21000 Aspekten von einer Mi-
schung aus diesen dreien. Wir haben somit die Summe von
84000 Zustdnden emotionaler Verwirrung, was heiBt dass wir als
unerleuchtete Wesen ein groBer Haufen von emotionaler Ver-
wirrung sind. Diese Masse emotionaler Verwirrung ist die dritte
Ebene der Verdunkelung im Geist, die Schicht emotionalen
Konfliktes, welche die direkte Erfahrung der Natur des Geistes
selbst verdunkelt.

Mit dieser emotionalen Verwirrung als ursdchlicher Faktor, als
Basis handeln wir mit Kérper, Rede und Geist oft in unguter Wei-
se, indem wir mit dem Koérper Leben nehmen und stehlen, mit
der Rede IUgen, verletzen oder Zwietracht sGen und mit dem
Geist alles Mogliche Negative denken. Solche Handlungen
schaffen und verstdrken Gewohnheitsmuster, was Karma ge-
nannt wird. Die durch Handlungen geschaffenen Tendenzen
lassen in der Zukunft bestimmte Erfahrungen entstehen. Und es
ist dieser karmische Prozess, die Ursache und Wirkung Bezie-
hung zwischen Handlung und Erfahrung, welche den Kreislauf
von Samsara in Gang setzt und antreibt. Das Zusammenwirken
aller von uns geschaffenen karmischen Tendenzen erschafft

19



alle Erfahrungen, die wir als unerleuchtete Wesen in irgendei-
nem der sechs Bereiche samsarischen Seins erleben.

Um zu erkldren wie diese verschiedenen Ebenen von Verwir-
rung miteinander verwoben sind und aufeinander beruhen,
kdnnten wir das Beispiel unseres Kérpers nehmen. Sagen wir un-
ser Torso ist fundamentale Unwissenheit, der Oberarm dualisti-
sche Anhaftung, der Unterarm emotionale Verwirrung und das
Handgelenk, die Hand und die Finger sind die vielfdltigen kar-
mischen Tendenzen, die aufgrund emotionaler Verwirrung ge-
schaffen wurden. Dieses Beispiel soll deutlich machen, wie jede
Ebene in ihrer Existenz von den anderen abhdngt. Hat man
eine bedeutet dies in der Tat, dass die anderen auch da sind
und unterstUtzend wirken.

Wir mégen uns fragen, wie und an welchem Punkt dieser wun-
dervolle Geist, diese leere, lichtklare und ungehinderte Natur
des Geistes angefangen hat sich in solche Verwirrung zu ver-
stricken. Auf diese Frage gibt es keine Antwort. Es ist nicht moég-
lich einen Zeitpunkt zu finden, wo dies begann. Es ist immer
schon so gewesen. Solange es den Geist gibt, solange gibt es
auch schon fundamentale Unwissenheit, dualistische Anhaf-
tung, emotionale Verwirrung und Karma. All dies gibt es immer
schon, genau wie es die Natur des Geistes immer schon gibt.
Mehr als dass die Natur des Geistes wie auch die Unwissenheit
ohne Anfang sind kann man nicht sagen. Wir kbnnen dies mit
einem Beispiel veranschaulichen und den Geist mit Gold ver-
gleichen. Reines Gold bildet auf seiner Oberfldche immer ei-
nen Schleier. Dies ist einfach Teil der chemischen Zusammen-
setzung des Goldes. Und so kdnnen wir reines Gold und seine
durch Oxydation bedingten Flecken nicht voneinander tren-
nen. Oder wir kdnnen es noch deutlicher anhand des Beispiels
unserer Augen betrachten. Unsere Augen kdnnen alle mogli-
chen Dinge sehen, selbst sehr feine Details. Die Augen kdnnen
alles sehen auBer sich selbst. Sie sind niemals imstande gewe-
sen sich selbst zu sehen, und sie werden niemals imstande sein
sich selber zu sehen. Die Augen funkfionieren einfach nicht in
dieser Weise. Und unserem Geist in seiner jetzigen Verfassung
geht es genauso, er sieht nicht sich selbst und hat niemals sich
selbst gesehen. Dies ist die Situation in der wir uns befinden.

20



Ziel aller Ubungen, Techniken und Herangehensweisen des
Buddhadharma ist, die vier Ebenen der Verwirrung und Ver-
dunkelung des Geistes — fundamentale Unwissenheit, dualisti-
sche Anhaftung, emotionale Verwirrung und Karma — aufzuld-
sen. Dies geht einher mit dem Verstehen, dass die Natur des
Geistes mit ihrem unermesslichen innewohnenden Potential
sich vollkommen frei ausdriGcken kann, wenn diese vier Schleier
beseitigt sind. Sind die Wolken aufgeldst, scheint die Sonne un-
gehindert, da es nichts mehr gibt, was ihr im Wege ist. Sie kann
einfach ihre inhdrente Qualitdt von Wérme und Licht ohne Ein-
schradnkung ausdrucken.

Wenn wir den Weg des Erwachens beschreiben, sprechen wir
von funf Pfaden: Pfad der Ansammlung, Pfad der Verbindung,
Pfad des Sehens, Pfad der Meditation und Pfad der Voll-
endung. Und wir sprechen auch von den zehn Bodhisattva-
Ebenen, die auf Sanskrit Bhumis heiBen, den zehn Stufen, die
ein Bodhisattva auf dem Wege zur Verwirklichung durchschrei-
tet. Nun, diese etwas grobe Einteilung des Weges in funf Pfade
und zehn Stufen soll anzeigen: Soviel wie wir von den vier Ebe-
nen der Verdunkelung aufgeldst haben, genau soviel ist das
unermessliche Potential unseres Geistes frei sich selbst auszu-
dricken. Es besteht hier eine Entsprechung, wie bei einer
Waage, und darauf beruhend wird zwischen einer ersten, zwei-
ten, dritten Stufe und so weiter unterschieden.

Durch Einsicht in die Natur des Geistes, in unsere Buddhanatur,
selbst wenn diese Einsicht erst gering ist, wird unser Vertrauen in
die Qualitadten der Buddhaschaft oder des erleuchteten Geis-
tes groBer werden, weil wir verstehen, dass diese Qualitaten Teil
der Natur unseres Geistes sind. Allwissendes Gewahrsein,
hochstes MitgefUhl, wirksames Handeln und die Fahigkeit Zu-
flucht zu gewdhren, die der Buddhaschaft zueigen sind, sind
allesamt Teil der Natur unseres Geistes. Das Verstehen der Natur
des Geistes schenkt uns mehr Vertrauen in das Ziel der Buddha-
schaft und lasst in unserem Geist mehr MitgefUhl fUr andere
Wesen entstehen, denen noch Verstehen fehlt. Wir erkennen,
dass dieser Mangel an Verstehen die Ursache aller Leiden und
der grundlegende Fehler ist, den alle fuhlenden Wesen ma-
chen. An diesem Punkt wird uns klar, wie aufgrund dieses Man-
gels an Einsicht Leiden entsteht, und wir empfinden ganz von

21



selbst mehr MitgefUhl fUr andere. Indem wir also einfach mehr
Uber die Natur unseres Geistes in Erfahrung bringen, erwecken
wir Vertrauen in unser geistiges Potential und MitgefGhl fUr an-
dere Wesen.

SHINE, LHAGTHONG UND MAHHAMUDRA

Wenn wir die Praxis der Meditation mit solch grundlegendem
Verstehen der Natur des Geistes, der Buddhanatur austben, so
wird sie viel wirkungsvoller sein. Die erste Phase der Meditation
ist die Meditation geistiger Sammlung, tibetisch Shine genannt.
Der tibetische Begriff ,,Shine” bedeutet Ruhe und Stabilitat.
Durch geistige Sammlung kann der Geist die Zerstreuung durch
Gedanken und Gefuhle einddmmen und ruhig und friedvoll
einsgerichtet verweilen. Die zweite Phase der Meditation ist die
Einsichtsmeditation, tfibetisch Lhagthong genannt, was ,tiefere
Einsicht” bedeutet. Indem der Geist ruhig und stabil verweilt,
beginnt er tiefer sein eigenes Wesen zu sehen. Dies fuhrt dann
idealerweise zur Erfahrung von Mahamudral®, dem hdchsten
Zustand méglicher Erfahrung. Die Mahamudra-Herangehens-
weise wird in drei Schritte unterteilt, n&mlich in Basis, Weg und
Frucht. Die Basis wird erlangt, wenn der Praktizierende die erste
wirkliche Erfahrung der Natur des Geistes hat und diese anhdit.
Vielleicht war es nur ein fluchtiger Blick auf die Natur des Geis-
tes, doch wird dieser nicht vergessen und ist von da an ein be-
deutendes Element in der eigenen Erfahrung. Das Aufrechthal-
ten, Verfeinern und Vertiefen dieser Erfahrung ist der Weg des
Mahamudra, der in vier Stufen eingeteilt wird, wovon jede in
drei unterteilt wird, was zusammen genommen zwolf Ebenen
der Erfahrung macht. Diese vier Stufen heiBen: Einsgerichtet-
heit, Einfachheit, ein Geschmack und jenseits von Meditation.
Jede dieser vier hat drei Ebenen von Intensitdt, ndmlich eine
anfangliche, eine mittlere und eine sehr intensive Ebene von
Erfahrung, nach der man auf die n&chste Stufe steigt. Dies ist
die traditionelle Beschreibung wie der Weg des Mahamudra
sich fUr den Praktizierenden entfaltet und zur Frucht oder zum
Resultat des Mahamudra fUhrt, welches die letztendliche Erfah-
rung vollkommener Erleuchtung ist. Jedem von uns ist es zwei-

10 Mahamudra ist Sanskrit. Maha heifit grol und Mudra heifit Gebarde oder Geste. Die Verwirklichung
der wahren Natur seiner selbst und aller Dinge ist die groe Gebirde, die zum vollkommenen Erwachen
fiihrt. Weiter hinten im Buch erklirt Kalu Rinpoche mehr dazu.

22



felsohne moglich die vollkommene Erleuchtung zu erlangen,
da wir ja als Arbeitsbasis die Natur des Geistes haben. Wir ha-
ben bereits das Erleuchtungspotential in uns. Alles, was wir in
der Praxis von Shine, Lhagthong und Mahamudra tun, ist dieses
Potential zu verwirklichen.

Wenn wir die Natur unseres Geistes, diese Buddhanatur, dieses
leere, lichtklare und ungehinderte Gewahrsein mit klarem, rei-
nem Wasser vergleichen, dann sind die Ebenen der Verwirrung,
die wir erdrtert haben, wie Schlamm, der ins Wasser geworfen
wurde und die durchscheinende Klarheit und Reinheit des
Wassers tribt, so dass diese im Augenblick nicht direkt wahrge-
nommen werden kann. Wir erleben eine Vermischung von
Reinheit und Unreinheit, von der wahren Natur des Geistes und
all dieser Schichten der Verwirrung. Die Vermischung von Rein-
heit und Unreinheit und wie wir diese erfahren, das ist ein ziem-
lich komplexes Thema, womit wir uns heute Abend nicht mehr
befassen wollen, da die Unterweisungen schon eine Weile an-
dauern. Stattdessen kdnnen wir einige Minuten in stiller Medita-
tion miteinander verbringen, ohne eine besondere Technik an-
zuwenden, die Natur des Geistes entdecken, indem wir dem
Geist einfach erlauben seine wahre Natur zu erfahren.

MEDITATIONSANLEITUNG

Der erste Karmapa DUsum Khyenpa'l hat gesagt: ,,Wenn du
modchtest, dass dein Geist im natuUrlichen Zustand verweilt, be-
ginne mit der richtigen Kérperhaltung.” Zwischen Kérper und
Geist gibt es eine enge Verbindung, und darum ist die Korper-
haltung mit gerade gehaltenem RUcken besonders am Anfang
wichtig, um eine gute Meditation zu entwickeln.

Gampopa sagte: ,Der Geist im ungekunstelten, natUrlichen Zu-
stand ist glUcklich, genau wie Wasser, das nicht aufgewuhlt und
getribt wird, kristallklar ist." Lassen Sie den Geist einfach frei
von daller KUnstlichkeit in einem Zustand der Entspannung ver-
weilen.

Sie mUssen nicht danach Ausschau halten, was der Geist ist.
Richten Sie lhre Aufmerksamkeit weder nach auBen noch nach
innen, sondern lassen Sie den Geist einfach in seiner eigenen

11 Diisum Khyenpa (1110 — 1193) war einer der Hauptschiiler Gampopas und Griinder der Karma Kagyii
Tradition.

23



Natur ruhen. Wenn man den Geist einfach in seiner eigenen
Natur entspannen und ruhen 1dsst, wird man ganz gewiss die
Natur des Geistes erfahren. Sie ist einfach da, um entdeckt zu
werden, indem man den Geist in seine wahre Natur hinein ent-
spannen lasst.

Stille

Der Geist sollte nicht dumpf oder dunkel sein, so als ob jeder
Funken von Gewahrsein verschwunden wdre. Die Erfahrung
der Natur des Geistes ist nicht nur essentiell leer und unfassbar,
sondern auch durchtrénkt von Licht und reiner Transparenz. Es
gibt diesen Funken von Gewahrsein.

Stille

Diese Erfahrung hat keine greifbare Eigenschaft. Der Geist hat
keine Form, keine Farbe, keine GrdBe, oder irgendetwas Greif-
bares, das als der Geist selbst beschrieben werden kénnte. Der
Geist ist seinem Wesen nach Leerheit.

Stille

Doch ist der Geist nicht nur Leerheit, sondern besitzt auch den
Aspekt der Klarheit. Dieser lichtklare Aspekt bedeutet, dass der
Geist jede Art von Erfahrung schaffen, jede Form sehen, jeden
Klang hdren, jeden Gedanken denken kann. Diese Fdhigkeit
alles zu erleben ist die lichtvolle Klarheit des Geistes.

Aus diesem Zustand des Gewahrseins, der zu ein und derselben
Zeit leer und lichtklar ist, kann der Geist sich in vielen Weisen
ausdricken, Formen sehen, Kldnge hdren, Gedanken denken.
Diese Ausdrucksfahigkeit ist der ungehinderte oder dynami-
sche Aspekt des Geistes.

Stille
Dieses Gewahrsein, das leer, klar und ungehindert ist, ist die Na-
tur des Geistes selbst. Um ihm einen Namen zu geben, nennen

wir es zum Beispiel Buddhanatur oder SchoBB der Soheit. An-

24



fangs werden wir vielleicht nur einen flochtigen Moment oder
einen Hauch von der Natur des Geistes erfahren. Es ist so als
wUrden wir von Ferne etwas sehen, das wie ein Mensch aus-
sieht, der auf uns zugeht, aber das noch so weit weg ist, das wir
nicht wirklich sagen kénnen, was es ist. Und wie es dann all-
mdahlich nGher kommt, kbnnen wir sehen, dass es hdchstwahr-
scheinlich von der Gestalt her ein Mensch und nichts anderes
ist. Wir haben einen ersten fluchtigen Einblick. Und dies ist auch
jetzt mehr oder minder die Stufe auf der wir uns befinden. Wir
haben einen ersten fluchtigen Blick auf das, was wirklich vor-
handen ist. Wenn wir unsere Meditation weiter entwickeln und
uns von den Verdunkelungen und Negativitéten reinigen, die
direktes Sehen verhindern, dann werden wir tatsdchlich die
Natur des Geistes erkennen, so wie wir den Menschen im N&-
herkommen erkennen und sagen kénnen: ,,Ah, es ist so und so.
Ich kenne ihn." An diesem Punkt gibt es Lhagthong in der wah-
ren Bedeutung des Wortes, wirkliche Einsicht in die Natur des
Geistes. Von da ab sefzen wir unseren ersten FuB auf den Ma-
hamudra Weg.

Bevor wir diesen Abend mit den Widmungsgebeten schlieBen
und den Verdienst aus dieser Unterweisung dem Wohlergehen
aller fUhlenden Wesen widmen, mdchte ich noch abschlie-
Bend bemerken, dass dieses Konzept der Buddhanatur es wert
ist im Geist bewahrt zu werden, es ist sehr wichtig. Und diese
wahre Natur des Geistes zu erfahren ist auBerordentlich wich-
tig. Der Buddha sagte im ,Sutra der hdéchsten Befreiung":
~Wenn ein Schuler von mir in der Zukunft die Gelegenheit findet
zu anderen Uber die wahre Natur des Geistes zu sprechen, so
ist dadurch all meine GUte zurGckgezahlt." Der Buddha sagt
also, dass all seine GUte, die er den Wesen geschenkt hat, in-
dem er ihnen den Weg zum Erwachen darlegte, schon zurGck-
gezahlt sei, wenn man anderen von der Natur des Geistes, der
Buddhanatur erzéhlt, die durch die Praxis des Dharma ent-
deckt werden kann.

25



VORMITTAG | |

DER KARMISCHE PROZESS

Die Natur des Geistes, Uber die wir gestern Abend ausfUhrlich
gesprochen haben, dieses leere, lichtklare und ungehinderte
Gewabhrsein, ist nicht etwas, das der Geburt oder dem Tode un-
terliegt. Diese Natur des Geistes hat es immer schon gegeben.
Bis zum heutigen Zeitpunkt erfahrt der Geist aufgrund der von
ihm entwickelten positiven und negativen karmischen Tenden-
zen den Kreislauf bedingter Wiedergeburt, den wir auch Sam-
sara nennen. Viele Menschen glauben nicht, dass der Geist
von einem Dasein zum ndchsten fortdauert und es frGhere und
zukUnftige Leben gibt. Und sie begriunden ihre Ansicht gewdhn-
lich damit, dass wir nicht sehen kbnnen, was vor sich geht, und
wir Uberhaupt keinen direkten empirischen Beweis haben, dass
es diese Verbindung gibt. Nun, es ist der leere und unfassbare
Geist selber, der diesen ganzen Prozess erfahrt und Wiederge-
burt fUr Wiedergeburt alle Freuden und Leiden erlebt. Wenn wir
den Geist nicht direkt sehen kdnnen, so sollte es uns nicht Uber-
raschen, dass wir diesen karmischen Prozess, der sich von einer
Wiedergeburt zur ndchsten fortsetzt, auch nicht sehen kénnen.
Ihn nicht sehen zu kdénnen ist nicht gleichbedeutend damit,
dass er nicht existiert.

Der Buddha hat gesagt, dass wir dieses Leben in diesem Koérper
betrachten mUssen, wenn wir verstehen wollen, welche Hand-
lungen wir frUher begangen haben. Die Verbindungen, die in
einem vorangegangenen Leben durch positive oder negative
Handlungen aufgebaut wurden, schaffen Tendenzen, die in
diesem Leben zur Reife kommen und bestimmen in welcher
Weise wir dieses Leben erfahren. Wenn wir als Menschen gebo-
ren werden, was ja ein vergleichbar hdéherer Daseinszustand ist,
so ist der Anteil positiven Karmas in unserm Seinsstrom vorherr-

26



schend. Als menschliche Wesen haben wir ein ganzes Spek-
trum von Erfahrungen. Aufgrund positiver Handlungen wie
GroBzUgigkeit und Schitzen von Leben in frUheren Lebenszei-
ten genieBen wir vielleicht jetzt Gesundheit, Glick und langes
Leben. Und wenn wir in frGheren Leben negative Handlungen
begangen haben, wie Leben nehmen und stehlen, so werden
wir wahrscheinlich jetzt eine kurze Lebensspanne haben und
viel Krankheit, viel Leid und Armut erfahren. Wir mussen verste-
hen, dass unsere Erfahrungen in diesem Leben ihre Wurzel in
unserm Handeln in frGheren Leben haben. Der Buddha sagte
auch, dass wir unsere jetzigen Handlungen betrachten muUssen,
wenn wir wissen wollen, was unser Geist in Zukunft erleben wird.
Anhand unserer kdrperlichen Verfassung kdnnen wir ablesen,
welche Handlungen wir frUher begangen haben, und anhand
unseres jetzigen Handelns k&dnnen wir voraussagen, was wir in
Lukunft erleben werden, denn es existiert eine Verbindung zwi-
schen den karmischen Mustern, die wir jetzt entwickeln und
verstarken, und dem was der Geist in zukUnftigen Wiederge-
burten erfahren wird.

Die reine Natur des Geistes, dieser leere, klare und ungehinder-
te Zustand des Bewusstseins, wird in Sanskrit auch mit dem Be-
griff ,,Alaya" (deutsch: ,Speicher") und in Tibetisch mit dem
Begriff ,,KUnshi* beschrieben, was ,,Basis oder Quelle von al-
lem” bedeutet. Dieses reine franszendente Alaya ist die Quelle
aller erleuchteten Erfahrung. Hingegen, was wir jetzt erfahren -
all die Ebenen von Unwissenheit und emotionaler Verwirrung,
Uber die wir gestern gesprochen haben —ist das unreine Alaya.
Das reine Alaya ist wie kristallklares, transparentes Wasser und
das unreine Alaya ist wie Schlamm, der ins Wasser geworfen
wurde und seine kristallklare Transparenz tribt. Und so haben
wir jetzt eine Mischung aus dem reinen Alaya und den Ebenen
der Verwirrung und Unwissenheit, die das reine Alaya, die
grundlegende Natur des Geistes, trGben. Eine Funktion des un-
reinen Alaya ist es, alle Eindricke als latente karmische Ten-
denzen zu speichern. Wenn wir mit Kérper, Rede und Geist
Handlungen ausfUhren, werden durch sie EindrUcke oder Ten-
denzen geschaffen, die im Grunde des diskursiven, verwirrten
Bewusstseins gespeichert werden, und zwar solange bis dieser
Eindruck aufgrund entsprechender Bedingungen als bewusste

27



Erfahrung erscheint. Hat man also einmal eine Handlung aus-
geflhrt, so bleibt diese Tendenz auf einer unbewussten Ebene
gespeichert bis die richtigen Bedingungen daflr vorhanden
sind, dass diese Handlung zu einer bewussten Erfahrung fuhrt.
Dies ist der karmische Prozess. Es bedeutet, dass Karma unfehl-
bar ist, und wir nicht erwarten kénnen, dass eine durch eine
bestimmte Handlung geschaffene Tendenz einfach irgendwo
verloren geht oder vergessen wird und wir so die Folgen aus
unserem Handeln nicht erleben muUssten. Genau dies ist nicht
der Fall. Da Karma unfehlbar ist, wird frGher oder spdater diese
Tendenz mit den passenden Umstdnden in BerUhrung kommen
und als bewusste Erfahrung erlebt werden. Der Buddha hat ge-
sagt, dass eine karmische Tendenz, sobald sie durch Handeln
geschaffen wurde, auch nach Tausenden von Zeitaltern wirk-
sam bleibt und erst dann sich erschdpft, wenn sie aufgrund von
Umsténden zu einer bewussten Erfahrung wird. Aber solange
sie noch nicht als bewusstes Erleben an die Oberflache ge-
kommen ist, brauchen wir nicht zu erwarten, dass sie verloren,
vergessen oder irgendwie sich auflésen wird. Dies wird nicht
geschehen, da es eine unfehlbare direkte Verbindung gibt zwi-
schen dem was wir tun und was wir erfahren. Deshalb ist die
Frage von positivem und negativem Handeln fUr uns sehr wich-
tig. Welche Handlungen schaffen positive Tendenzen, die zu
GlUck und ErfUllung fGhren2 Und welche Handlungen schaffen
negative Tendenzen, die zu Leid und Verwirrung fUhren?e

Der Buddha sagt, dass alle fUuhlenden Wesen Buddhas sind und
nur nebensdchliche Schleier dies verdunkeln. Sind einmal diese
Schleier beseitigt, dann wird das, was jetzt ein Potential ist, als
Erfahrung des Erwachens verwirklicht. Dies bedeutet, dass die
Ebene unserer Verwirklichung direkt davon abhdngt wieviel
Unwissenheit und Verwirrung wir im Geist gereinigt haben. Zum
Beispiel kann man die verschiedenen Stufen der Bodhisattva-
Verwirklichung in Bezug setzen zu den vier hauptsdchlichen
Schleiern im Geist: fundamentale Unwissenheit, dudlistische
Anhaftung, emotionale Verwirrung und Karma. Die erste Bodhi-
sattvastufe wird erreicht, wenn man die karmischen Schleier,
die grobste oder duBerste Ebene der Verwirrung, beseitigt hat.
Jemand, der die Verwirklichung der ersten Bodhisattvastufe er-
langt, hat die Ebene karmischer Verdunkelung UGberschritten.

28



Oder anders gesagt, hat jemand die Ebene karmischer Ver-
dunkelung Uberschritten, erreicht er die erste Bodhisattvastufe.
Beides hdngt voneinander ab. Mit dem Erreichen der siebten
Bodhisattvastufe 1&6st sich die Schicht emotionaler Verwirrung,
die bis dahin immer feiner wurde, ganzlich auf und ist fir den
Bodhisattva auf der siebten Stufe kein Hindernis mehr auf dem
Weg zum Erwachen.

Von der achten bis zur zehnten Bodhisattvastufe, die auch die
drei reinen Stufen heiBen, wird die dualistische Anhaftung, die
Tendenz des Geistes Selbst und andere als gdnzlich getrennt
wahrzunehmen, schrittweise geldutert und aufgeldst bis zu
dem Punkt, wo sie einfach nicht mehr existiert. Aber erst mit
dem Erreichen volkommener Buddhaschaft, was manchmal
die elfte Stufe genannt wird, weil sie jenseits der zehnten ist,
und die im Tibetischen auch als ,Licht Uberall* beschrieben
wird, werden schlieBlich die allerfeinsten Ebenen subtilster Ver-
wirrung oder Unwissenheit beseitigt. Dann ist die wahre Natur
des Geistes frei sich ungehindert auszudricken. Unsere spirituel-
le Entwicklung geschieht also genau in dem gleichen MaBe
wie wir imstande sind die verdunkelnden Schleier fundamenta-
ler Unwissenheit, dualistischen Anhaftens, emotionaler Verwir-
rung und Karma aufzuldsen.

Der physische Kdorper, den wir wihrend unseres Wachzustandes
erleben, ist die Kristallisation bestimmter karmischer Tendenzen,
die in diesem Leben zur vollen Reife gekommen sind. In unse-
rem Falle hier als menschliche Wesen, die wir dieses kostbare
Menschendasein haben, sind die karmischen Tendenzen zu ei-
nem groBen Teil positiver Natur, und es gibt auch eine gewisse
Verbindung mit dem Buddhadharma und den Drei Juwelen.
Wir haben vielleicht Unterweisungen gehdrt oder in irgendeiner
Weise Kontakt mit dem Dharma gehabt, und all dies hat zu un-
serer jetzigen Verkdrperung beigetragen, zu dieser physischen
Basis mit dem Bewusstsein, das diesen Erfahrungszustand aus-
zeichnet. Doch der Geist erlebt auBer dem Wachzustand auch
noch andere Zustdnde. Der bedeutendste von ihnen ist der
Traumzustand. Wenn wir schlafen und frGumen, erféhrt der
Geist eine andere Art von Kérper, der nicht der physische Kor-
per ist, und eine Erscheinungswelt, die nicht diese kdrperliche
Basis hat. Unser Korper liegt schlafend da, und der Geist erlebt

29



eine andere Form von Koérper, mit dem er die Traumwelt er-
fahrt. Der Traumzustand wird von zwei Faktoren bedingt: Zum
einen von der sehr subtil wirksamen Tendenz des Geistes alles in
den dualistischen Begriffen von Selbst und Anderen, Subjekt
und Objekt wahrzunehmen und zum andern von den offen-
sichtlicher wirksamen Tendenzen und Erfahrungen dieses Le-
bens, wo bestimmte Muster, die wir in diesem Leben entwickelt
haben, sich auch in unseren Trdumen zeigen. Dies wird auch
als Verkdrperung von Gewohnheitstendenzen beschrieben, der
subtilen Gewohnheitstendenz dualistischer Fixierung und der
gréberen Tendenz von Erfahrungen in diesem Leben, die be-
stimmte Muster schaffen. Im Traumzustand gibt es keine kdrper-
liche Grundlage, und doch empfindet ihn der Geist als sehr
wirklich. Wenn wir sterben, trennen sich Kérper und Geist. Der
physische Kdrper ist nicht I&nger ein Faktor in der Erfahrung des
Geistes. Im Zwischenzustand nach dem Tode hat der Geist kei-
nen physischen Korper, aber er verhdlt sich so als gdbe es noch
immer diesen Kérper. Die Tendenz des Geistes, einen Korper zu
erleben, wo es keinen gibt, ist ein Phdnomen, das im Tibeti-
schen als Mentalkdrper des Zwischenzustandes beschrieben
wird.

Der kérperliche Wachzustand, der Traumzustand, und der Men-
talkérper sind die drei Phasen, die den Kreislauf von Samsara
bestimmen. Und es gibt die samsarischen Wesen, die diese drei
Phasen eine nach der anderen erleben, und fur absolut wirk-
lich halten. Die Projektionen des Geistes werden vom Geist so
erfahren als wdaren sie etwas anderes als der Geist selbst. Der
Geist ist véllig davon Uberzeugt, dass all seine Erfahrungen im
Wach-, Traum- und Zwischenzustand letztendlich wahr und
wirklich sind. Er versteht nicht, dass sie seine eigene Projektion
sind.

Von der letztendlichen Ebene aus betrachtet sind alle Erfah-
rungszustdnde natUrlich nur relativ wirklich, die Erfahrung dieses
Wachzustandes eingeschlossen. Nehmen wir als Beispiel die
Hollenbewohner. Der Geist dieser Wesen ist absolut Uberzeugt,
dass all sein Erleben objektiv wirklich ist. Doch in jedem Zustand
der Erfahrung ist die Projektion des Geistes genauso leer wie
der Geist selbst. Dieser seinem Wesen nach unfassbare, leere
Geist kann nicht etwas Greifbares oder unabhdngig Wirkliches

30



hervorbringen, sondern nur etwas, das teilhat an seiner Unfass-
barkeit. Dies versteht der Geist jedoch an diesem Punkt nicht.
So erleben Hollenwesen all inre Leiden und die Wesen, die sie
ihnen zufUgen, als tatséchlich wirklich und erkennen nicht, dass
dies EindriGcke im Geist sind, die in der Form von leidvoller Er-
fahrung auftauchen. Der indische Meister Shantideva sagt:
~Wer machte die Waffen, mit denen die Wesen gequdlt wer-
den, und warum?¢ Wer hat den glihenden Eisenboden ge-
schaffene Woher kommen all die Feuermassen?¢ Dies und alles
andere ist der eigene Geist, lehrt der Buddha.” Niemand
schafft die Héllen und steckt die Wesen dort hinein. Die Wesen
schaffen ihre eigene Holle. Die negativen karmischen Muster
der Wesen schaffen den Eindruck einer Holle, so als wirde es
sie wirklich geben. Die Eindricke im Geist jener Wesen erzeu-
gen die lllusion der Holle, die als wirklich empfunden wird, tat-
s@chlich aber nicht wirklicher ist als jeder andere Erfahrungszu-
stand. Diese lllusion hat nur relative Wirklichkeit fUr die Wesen in
jener besonderen Lage zu jener Zeit.

DIE LEERHEIT DES GEISTES

Wie kdnnen wir die Aussage verstehen, dass der Geist leer iste
Welche Hinweise haben wir, dass dies so ist2 Wenn ein Kind im
SchoB der Mutter empfangen wird, wissen die Eltern nicht sofort
davon. Im Augenblick der Empfdangnis, wo das Bewusstsein sich
mit der korperlichen Basis im SchoB der Mutter vereinigt, denkt
die Mutter nicht: ,,Ah, ich bin schwanger, ich bekomme ein
Kind." Sie sieht nicht, wie das Bewusstsein hereinkommt und
sich mit der kérperlichen Basis verbindet, sondern es ist ein Vor-
gang, der erst spater offenkundig wird, wenn die kérperlichen
Anzeichen einer Schwangerschaft sichtbar werden. Dies ist ein
Leichen, dass der Geist seinem Wesen nach unfassbar und leer
ist. Man kann seine Empfdangnis im MutterschoB nicht beobach-
ten.

Jeder von uns wird irgendwann sterben, und wenn dann das
Bewusstsein den Kérper verldsst, wird selbst wenn viele Leute
dies beobachten niemand sagen kdnnen: ,,Oh, da geht das
Bewusstsein.” Niemand kann sehen, wie das Bewusstsein den
Kdrper verlésst. Vor einem Augenblick war es noch ein leben-
des Wesen und jetzt ist es eine Leiche. Wo ist der Geist2 Nie-

31



mand sieht, wohin der Geist geht. Dies ist ein weiteres Zeichen,
dass der Geist seinem Wesen nach unfassbar und leer ist.

Hier im Raum befinden sich mehrere hundert Menschen. Jeder
von uns hat einen Geist, und jeder von uns erfdhrt seinen Geist.
Aber niemand von uns erfahrt den Geist eines anderen. Uns ist
es nicht méglich zu sagen, wie der Geist der anderen beschaf-
fen ist. Und tatsdchlich kdbnnen wir auch nicht sagen, wie unser
Geist aussieht, denn wir kdbnnen ihn nicht sehen und beschrei-
ben: ,Mein Geist sieht so aus, er hat diese Gestalt, Farbe und
GréBe." Es ist nicht moglich den Geist in dieser Weise fest zu
umreiBen. Er ist seinem Wesen nach leer und unfassbar und
verhdlt sich nicht im Rahmen solcher Eigenschaften.

Doch daraus die Schlussfolgerung zu ziehen, wie es manchmal
Leute tun, dass dann alles egal und vollig unwirklich ist, und es
das Ursache- und Wirkungsprinzip von Karma gar nicht gibt, ist
ein groBer Fehler. Es ist falsch zu glauben, dass etwas keine GUI-
tigkeit besitzt, weil es seinem Wesen nach leer ist. Der Buddha
hat gesagt: ,Jene, die den Phdnomenen eine letztendliche
Wirklichkeit zuschreiben, sind dumm wie Hornochsen. Doch
jene, die alle Wirklichkeit leugnen, sind noch weitaus dUmmer."
Dieses Thema wird ausfGhrlich in den Prajna Paramita Sutren
behandelt, den Schriften Uber die Vollkommenheit der Weis-
heit, wo es heit, dass man durch eine falsche oder eine zu
vereinfachende Auffassung von Leerheit die eigene Weisheit
abschneidet bzw. einschrédnkt und sich die Mdglichkeit wach-
sender Einsicht versperrt. Es ist also wichtig zu wissen, was die
Aussage ,der Geist ist leer* beinhaltet und worauf meine Worte
zielen. Bis zu dem Zeitpunkt, wo man ganz und gar die Leerheit
des Geistes und die Leerheit aller Erfahrung verwirklicht hat,
gibt es eine Ursache und Wirkung Verbindung zwischen Hand-
lung und Erfahrung und das wechselseitige Bedingtsein aller
Aspekte der Erfahrung bleibt weiterhin wirklich, giltig und un-
fehlbar. Nehmen wir dafir folgendes Beispiel: Wir alle haben
einige Zeit unseres Lebens in Schulen und UniversitGten etc.
verbracht und Dinge gelernt, Geschicklichkeit entwickelt und
viel Wissen angesammelt. Doch das Ergebnis dieses Lernpro-
zesses ist nicht etwas, das man von auBen sehen kann. Es ist
nicht irgendwo in diesem Lande aufbewahrt, es gibt keinen
Ort, wo das Wissen aller aufbewahrt wird. Wir lagern es auch

32



nicht zuhause in einer Truhe. Es ist auch nicht irgendwo im Kor-
per gespeichert, wo jeder es sehen kann, sondern im eigenen
Geist, und wann immer wir dieses Wissen bendtigen, kdnnen
wir es abrufen und gebrauchen. Das heiBt, es ist vollkommen
gultig, obwohl es seinem Wesen nach leer und unfassbar ist.
Jemand, der ein geschickter Automechaniker ist, kann Gberall
jede Panne am Auto beheben. Doch denkt er nicht die ganze
Zeit darGber nach, wie man ein Auto repariert, sondern ruft sein
Wissen erst in dem Augenblick ab, wo es bendtigt wird. Er muss
nicht stndig daran denken, denn sobald er in der Situation ist,
wo er etwas reparieren muss, weil3 er sofort was getan werden
muss und kann es tun. So wirkungsvoll ist die Verbindung zwi-
schen dem gelernten Handwerk und seinem Gebrauch. Nichts
davon kann man sehen, nichts davon greifen und doch ist es
ganz und gar wirksam und gultig.

Wenn man die Bedeutung der Leerheit versteht und eine direk-
te Erfahrung der Leerheit macht, fritt man in die FuBstapfen
von Milarepa, der gesagt hat: ,,Die Furcht vor dem Tode trieb
mich ins Retreat. Dort habe ich fortwdhrend Uber Vergdnglich-
keit und Tod meditiert. Und jetzt habe ich die todlose Natur des
Geistes erkannt und alle Furcht ist von mir abgefallen.” Milare-
pa war von dem dauBerst gesunden Bewusstsein motiviert, dass
sein sehr negatives Karma'? seinen Geist in niedere Bereiche
der Wiedergeburt ziehen wirde. Dies war in seiner Lage genau
die richtige und zutreffende Beobachtung. Die Angst vor den
Konsequenzen seiner negativen Handlungen brachte ihn zur
Meditation. Und durch die Meditation erreichte er schlieBlich
die Ebene, wo er die todlose Natur des Geistes verwirklichte. Er
verstand die Natur des Geistes selbst und die Natur aller Erfah-
rungen, die der Geist projiziert. An diesem Punkt war er befreit
von der gewdhnlichen Einschrdnkung auf das, was wir von die-
ser physischen Wirklichkeit denken. Er konnte eine oder viele
Formen annehmen, konnte durch die Luft fiegen und durch
feste Objekte hindurchgehen, weil sein Geist einen Bewusst-
seinszustand erlangt hatte, in dem er einfach nicht mehr IGnger
dieser gewodhnlichen Beschrénkung unterlag, die wir fir physi-
sche Realitdt halten. Er hatte gesehen, dass all diese Projektio-

12 Milarepa praktizierte bevor er zum Buddhismus kam schwarze Magie und tétete dadurch viele Men-
schen.

33



nen des Geistes ihrem Wesen nach letztlich illusorisch wie ein
Regenbogen, wie ein Spiegelbild, wie eine Fata Morgana, wie
eine magische Erscheinung, wie das Spiegelbild des Mondes
im Wasser sind, klar erscheinend und doch ohne letztendliche
Wirklichkeit. Aus diesem Zustand der Verwirklichung konnte Mi-
larepa sogenannte Wunder wirken, etwas tun, das die von uns
festgeschriebene physische Realitat véllig aufbrach. Dies war
einfach moglich fur ihn, weil er die illusorische Natur aller Er-
scheinungen erkannt und ihnen nicht mehr die Wirklichkeit zu-
gemessen hat, die wir ihnen geben.

Unsere Erfahrung im Kreislauf der Wiedergeburten wird von drei
grundlegend falschen Auffassungen bestimmt, die wir immer
haben.

* Die erste ist, dass wir stindig nach etwas letztendlich
Wirklichem Ausschau halten und den Dingen eine Wirk-
lichkeit zuschreiben, die sie nicht haben. Wir verstehen
nicht, dass die Erscheinungswelt, die wir erleben, eine
Projektion des Geistes ist, sondern halten sie fUr vollig real
und verschieden vom Geist selbst. Vollig unabhdngig
vom Geist deshalb, weil wir etwas fUr sehr wirklich halten,
das nicht so wirklich ist.

* Die zweite falsche Auffassung ist, dass wir nicht sehen
wollen, welches Leid in der Weise wie wir die Welt erfah-
ren verborgen liegt. Wir erleben Leid und Frustration in
grober bis zu sehr subtiler Form, weil wir stGndig dort nach
letztendlichem GlUck suchen, wo es tatsdchlich Glick im
eigentlichen Sinn des Wortes gar nicht gibt. Diese fort-
wdhrende Suche nach einer solchen Gluckserfahrung
am falschen Ort ist unser zweiter Fehler.

* Die dritfte falsche Auffassung ist, dass wir etwas, das
durch und durch vergdnglich ist, fr dauerhaft, stabil und
verl@sslich halten und fortwdhrend dort nach etwas Ver-
l&sslichem suchen, wo es keine Verldsslichkeit gibt.

Wir erliegen also fortwdhrend diesen drei grundlegenden IrrtU-
mern, etwas letztendlich Unwirkliches fur letztendlich wirklich;
etwas, das Frustration und Schmerz enthdlt, for Gluck bringend
und etwas, das vergdnglich ist, for unvergénglich zu halten. Mit
diesen drei falschen Auffassungen erfahren wir ununterbro-
chen Samsara, den Kreislauf der Wiedergeburt, gehen von ei-

34



nem Zustand in den anderen und behandeln alles als sehr wirk-
lich, sehr dauerhaft und sehr férderlich for Gluck. Und so kdn-
nen wir uns sehr glicklich sch&tzen, wenn wir beginnen unsere
Art des Erlebens zu durchschauen und zu sehen, dass die Pha-
nomene Projektionen des Geistes sind.

In Dharmaunterweisungen hért man ofter dieses groBe Wort
Mahamudra, was tatséchlich ein Begriff fur die Verwirklichung
der Leerheit ist. Milarepa erkldrte Mahamudra in folgender
Weise. Mudra ist Sanskrit und heiBt auf Tibetisch ,,fschagya*.
Die erste Silbe ,,tschag" ist ein SchlUsselwort fUr Leerheit und die
zweite Silbe ,,gya" bedeutet ausgedehnt oder weit, womit in
diesem Zusammenhang gemeint ist, dass es keinen Aspekt der
Erfahrung gibt, der weiter reicht als die Erfahrung der Leerheit.
Die Erfahrung der Leerheit ist allumfassend, und es gibt nichts,
was Uber dieses grundlegende Gewahrsein hinausgeht. Dies ist
die Definition von Mudra. Maha ist auf tibetisch ,,tschenpo”
und bedeutet groB oder erhaben, womit gesagt wird, dass
keine Erfahrung groBer ist als die Erfahrung der Leerheit, wel-
che die erhabenste oder hdchste Erfahrung ist. Und so ist mit
diesem groBen Begriff Mahamudra die Verwirklichung der
Leerheit gemeint, die jeden Aspekt der Erfahrung umschlieft.

Da wir nicht erkennen, dass die wahre Natur des Geistes inrem
Wesen nach leer ist, erfahren wir anstelle der Leerheit des Geis-
tes ein festes Ich oder Selbst. Genau da liegt unser gréBter Feh-
ler, wo alles Leid beginnt. Die Lehren sagen, dass das Ich und
die Anhaftung an diesem Ich der gréBte D&dmon im Universum
sind. Und dies ist wirklich wahr. Die gréBte dadmonische Kraft ist
diese groBe Selbstbezogenheit, denn sie ist die erste Ursache
aller Schwierigkeiten und Leiden. Die Verwirklichung von Ma-
hamudra ist die Verwirklichung der Leerheit des Geistes. Wenn
wir dieses Ich oder Selbst und die Projektionen des Geistes nicht
mehr fUr letztendlich wirklich halten, haben wir die Verwirkli-
chung von Mahamudra erlangt, was auch die Erfahrung der
Ichlosigkeit genannt wird, ndmlich die Ichlosigkeit oder das
Nicht-Selbst des Individuums und die Ichlosigkeit aller Phdno-
mene, aller verschiedenen Aspekte der Erfahrung. An diesem
Punkt hat sich der Geist von allem Leid und allen schlechten

35



Einflissen der Ichanhaftung befreit. Es gibt keinen N&hrboden
mehr, auf dem Leid gedeihen kénnte.

Auch wenn dies noch nicht Teil unseres unmittelbaren Erlebens
ist und wir Leerheit noch nicht verwirklicht haben, ist bereits ein
intellektuelles Verstehen der Leerheit auBerordentlich hilfreich.
Allein die Vorstellung, dass der Geist leer und unfassbar ist und
weder Farbe, Form noch GréBe hat, ist sehr nUtzlich. Es ist zwar
noch keine Erfahrung, sondern einfach eine Idee. Aber diese
Idee ist sehr wertvoll.

Um zu begreifen wie nutzlich ein Verstehen der Leerheit ist,
kann man die Situation der Ldnder Europas und Nordamerikas
betrachten, wo Komfort und materieller Wohlstand so groB3
sind, dass es fur Menschen aus drmeren Erdteilen ausschaut als
wulrden die Leute im Westen im Gefilde der Gétter des Begier-
debereiches leben. Der groBBe Teil der Leiden liegt hier nicht auf
der korperlichen Ebene, denn Hunger, Epidemien usf. sind bei
weitem nicht so verbreitet wie in anderen Teilen der Welt. Die
Menschen im Westen leiden unglaublich auf geistiger Ebene.
Der eigentliche Grund dafur ist vor allem, dass sie die Leerheit
des Geistes nicht verstehen und stattdessen die Auffassung ei-
nes Selbst oder Ich hegen. Aber die hauptsdchlich beitragen-
de Ursache ist, dass jede Erfahrung von emotionaler Verwirrung
begleitet wird und alle Emotionen fUr absolut wirklich gehalten
werden. Die Menschen behandeln ihre Gedanken und GefUh-
le als hatten sie ein Selbst und sind ihnen fortwdhrend ausgelie-
fert, und genau darin liegt der gréBte Teil ihrer Verwirrung und
ihrer Leiden. Wenn man Leerheit versteht, erkennt man auch
die Leerheit der Gedanken und Gefuhle, die im Geist erschei-
nen. Hat man einmal verstanden, dass der Geist unfassbar und
leer ist, versteht man ganz von selbst, dass seine Gedanken
und GefUhle genauso unfassbar sein muUssen. Sie sind nicht
wirklicher als der Geist selbst. Sie sind nicht greifbarer als der
Geist selbst, was meint, sie sind Uberhaupt nicht greifoar. Mit
solcher Einsicht ist man nicht mehr gezwungen eine Emotion
wie Begierde oder Arger unwiderruflich fUr absolut wirklich zu
halten und ihr blind zu folgen, sondern es ist so als wirde man
kaltes Wasser in kochendes gieBen. Alle Erregung ist plétzlich
beruhigt. Da man verstanden hat, dass die Emotion nicht et-

36



was in sich selbst ist, muss man sie auch nicht ldnger, so wie
man vorher dachte, als etwas Wirkliches behandeln.

Ganz gleich welche Meditationsmethode wir anwenden, sie ist
auf jeden Fall sehr viel wirksamer, wenn wir die Leerheit des
Geistes verstehen, seine leere, lichtklare und ungehinderte No-
tur, und sei es auch nur intellektuell. Wenn wir Methoden zur
geistigen Sammlung anwenden wie die Meditation auf den
Atem, eine Sphdre aus Licht oder einen anderen Gegenstand,
so wird der Geist mit einem Verstehen der Leerheit viel leichter
zur Ruhe kommen, sich vom zerstreuenden Einfluss der Gedan-
ken und Gefuhle |6sen und einsgerichtet verweilen kédnnen. Die
Fahigkeit zu geistiger Sammlung kann so weit entwickelt wer-
den, dass wir den Geist beliebig auf alles platzieren und solan-
ge wie wir wollen dort verweilen lassen kdnnen. Der Geist steht
dann nicht ldnger unter dem Zwang der Zerstreuung, sondern
ist imstande in jeder Situation unabgelenkt und gesammelt zu
verweilen. Dies ist die hochste Verwirklichung durch die Shine-
Praxis, die Meditation der Geistesruhe, und mit ihr einher geht
eine Empfindung groBen geistigen und koérperlichen Wohlbe-
hagens, die weit groBer ist als wir es uns im Augenblick vorstel-
len kdnnen. Und diese Erfahrung der tiefen Ruhe und Samm-
lung des Geistes kann auch bestimmte psychische Kréafte wie
Hellsicht und so weiter mit sich bringen.

Mit der Ruhe und Sammlung, die durch intensive Meditation
entsteht, als Grundlage kann der Praktizierende tiefere Einsicht
in die wahre Natur des Geistes entwickeln und eine direkte Er-
fahrung des leeren, lichtklaren und ungehinderten, dynami-
schen Gewahrseins machen, das jenseits allen intellektuellen
Verstehens und aller Worte liegt. Dieses tatséchliche direkte Se-
hen wird auf Tibetisch ,Lhagthong" genannt, was Ubersetzt
wliefere Einsicht* heiBt. Und wenn diese Einsicht immer fiefer
wird, so gipfelt sie in der Mahamudra Erfahrung, im vollkomme-
nen Aufgehen in der wahren Natur des Geistes und aller Phé-
nomene. Doch damit dies geschehen kann, braucht es zwei
Dinge, ndmlich zum einen das persdnliche BemUhen sich zu
|Gutern, Verdienst anzusammeln, seine Weisheit zu entwickeln
und zu vertiefen und zum andern den Segen eines qualifizier-
ten Lehrers. So sagt es eine Schrift Uber Mahamudra, und sie
fogt hinzu, dass alles andere vergeudete Zeit ist. Wir mUssen

37



also persénliche Anstrengungen machen und uns von Negati-
vitat und Unwissenheit reinigen, sowie Verdienst entwickeln und
reines Gewabhrsein vertiefen. Und wir brauchen Vertrauen und
Hingabe zu einem authentischen Meister, um den Segen dieses
Meisters zu empfangen. Wenn diese beiden Aspekte wirklich
vereinigt sind, ist die letztendliche Verwirklichung von Maha-
mudra maoglich.

GEWOHNLICHE WESEN, BODHISATTVAS UND BUDDHAS

Es gibt einen Punkt in der Entwicklung auf dem Mahamudra
Weg, wo die leere, lichtklare und ungehinderte Natur des Geis-
tes fUr den Praktizierenden zu einer konstanten Erfahrung wird.
Der Mahamudra Weg wird in vier Stufen unterteilt, die Einsge-
richtetheit, Einfachheit, Ein-Geschmack und Nicht-Meditation
heiBen. Und jede dieser Stufen wird wiederum in klein, mittel
und groB aufgeteilt. Die bestdndige Erfahrung der leeren, licht-
klaren und ungehinderten Natur des Geistes beginnt auf der
zweiten Stufe der Einfachheit und gipfelt schlieBlich in der Er-
kenntnis der Natur des Geistes, die noch nicht die vollkomme-
ne Verwirklichung ist, aber immerhin eine ftiefe Einsicht in das
wahre Wesen des Geistes. Mit dieser Erkenntnis erreicht der
Praktfizierende die erste Bodhisattvastufe, die auch ,,hdéchste
oder vollige Freude"” genannt wird, und er erlebt eine Freude
und GlUckseligkeit, die in nichts mit der gewdhnlichen Freude
verglichen werden kann, die uns jetzt zugdnglich ist. Diese
Freude ist vollig spontan und hdngt von Uberhaupt keiner du-
Beren Bedingung ab. Sie ist einfach Teil der Natur des Geistes,
und wenn der Geist sein eigenes Wesen erkennt, empfindet er
diese unglaubliche, véllig Uberwdltigende Freude. Und das ist
der Grund fUr den Namen.

Dieser Zustand der Verwirklichung ist von bestimmten Qualita-
ten gekennzeichnet, die anzeigen, dass der Geist sich aus sei-
nen Begrenzungen befreit und sich in vielfaltiger Weise ausdri-
cken kann. Jemand, der die erste Bodhisattvastufe erreicht,
kann gleichzeitig in einem Augenblick ohne den geringsten
Widerstreit in hundert Meditationszustinden verweilen. Wenn
wir meditieren, und uns zum Beispiel auf den Atem, einen Ge-
genstand, einen Lichtpunkt, die Gestalt einer Gottheit, be-
stimmte Empfindungen oder Leerheit sammeln, so tun wir im-

38



mer eines davon zu seiner Zeit, weil unser Geist zum jetzigen
Leitpunkt begrenzt ist. Auf der ersten Bodhisattvastufe kann der
Geist in einem einzigen Augenblick hundert solcher Meditatio-
nen durchfUhren, ohne dass dabei etwas ausgelassen wird
oder im Widerstreit mit etwas anderem liegt. Der Geist ist frei in
einem Augenblick hundert Samadhi’3 Zusténde zu erfahren. Er
ist frei sich selbst gleichzeitig in hundert Ausstrahlungen zu mani-
festieren und ist nicht ldnger auf eine einzige koérperliche Ge-
stalt beschrénkt. Er ist frei, hundert verschiedene reine Bereiche
der Erfahrung zu erleben, hundert Buddhas zu treffen, hundert
verschiedene Unterweisungen in einem einzigen Augenblick zu
horen, hundert vergangene Leben zu erinnern, hundert zukUnf-
tige Leben vorauszusehen und so weiter. Traditionell werden
zwOlIf solcher Fahigkeiten aufgelistet, jeweils verbunden mit der
Zahl hundert. Und so spricht man auch von den zwolf Hundert,
wobei diese Zahl einfach darauf hinweist, dass der Geist mit
dem Erreichen der ersten Bodhisattvastufe sehr viel freier ge-
worden ist, sich selbst auszudricken.

Wir sprechen von zehn Bodhisattvastufen, auf denen sich der
Geist weiter entwickelt, immer tiefere Einsicht und groBere Frei-
heit erlangt. Wenn der Geist von der ersten zur zweiten Bodhi-
sattvastufe weitergeht, vermehren sich die oben beschriebe-
nen Qualitdten, die zwdlf Hundert, um das zehnfache. Wir
sprechen also von tausend statt von hundert, tausend Zustan-
de der Meditation in einem einzigen Augenblick und so fort.
Von jeder Stufe zur néchsten gibt es eine zehnfache Vervielfal-
tigung, und so sprechen wir auf der zehnten Bodhisattvastufe
nicht mehr von hunderten oder tausenden sondern von aber-
millionen Zust&dnden der Meditation, abermillionen Ausstrahlun-
gen etc. in einem einzigen Augenblick. Das vollkommene Er-
wachen der Buddhaschaft, das jenseits der zehnten Stufe liegt,
kann man nicht mit begrenzten Zahlenangaben beschreiben.
Es macht einfach keinen Sinn auf dieser Ebene. Wir sprechen
dann von grenzenlosem Gewahrsein, grenzenlosen Moglichkei-
ten, grenzenlosem MitgefUhl und so fort. Im vollkommenen Er-
wachen ist der Geist nicht ldnger in seiner Ausdrucksfahigkeit
eingeschrankt, sondern vollkommen frei, denn Buddhaschaft ist
per Definition das Aufheben aller Begrenzung. Der Geist, der

13 Samadhi ist Sanskrit und bedeutet tiefe geistige Sammlung.

39



den Zustand der Buddhaschaft erfahrt, ist dieser unser Geist.
Buddhaschaft ist nicht etwas auBerhalb des Geistes. Wir mUs-
sen nirgendwo anders als in der Natur des Geistes selbst nach
ihr schauen. Im vom Bodhisattva Maitreya gelehrten Uttara
Tantra Shastra heiBt es, dass die Einteilung in gewdhnliche fUh-
lende Wesen, Bodhisattvas und Buddhas auf den Grad ihrer
Lauterung beruht, ob sie ungeldutert, geldutert oder vollkom-
men geldutert sind. Als unerleuchtete Wesen haben wir noch
groBe Unreinheit im Geist in Form von Unwissenheit, Verwirrung,
Negativitdt und so fort; auf den Bodhisattvastufen wird diese
Unreinheit immer mehr geldutert, aber noch nicht vollstandig.
Erst im volkommenen Erwachen ist sie volkommen geldutert.
Dies ist das einzige Kriterium, nach dem getduschte fGhlende
Wesen, Bodhisattvas und Buddhas unterschieden werden kon-
nen.

UNSERE MENSCHLICHE LAGE

Das Ziel auf das wir in der Praxis des Dharma hinarbeiten ist die
vollkommene Erleuchtung der Buddhaschaft. Um zu verstehen
von wo aus wir arbeiten, mussen wir unsere besondere Situati-
on als Menschen im Daseinskreislauf wirdigen. Der Geist, den
wir jetzt in dieser Wiedergeburt als Mensch erfahren, hat bereits
unendlich viele Wiedergeburten erlebt, immer wieder eine
nach der andern bis zu einem bestimmten Augenblick vor die-
sem Leben, wo es offensichilich karmische Bedingungen gab,
die zu dieser Wiedergeburt als Mensch fUhrten, die wir jetzt er-
fahren. Davor gab es einfach den Geist im Zwischenzustand
nach dem Tode, der unserem vorigen Leben folgte - welche
Art von Wesen wir auch immer dort gewesen sein mogen -,
und der Geist wurde in diesem Zustand von den karmischen
Tendenzen zu einer Geburt als Mensch gezogen. Eine der Be-
sonderheiten des Bardo ist, dass der Geist eine bestimmte Art
von begrenzter Hellsicht besitzt, die keine besondere Qualitat
darstellt, sondern eine Erfahrung ist, die einfach so im Geist er-
scheint. Wenn der Geist von seinen karmischen Tendenzen zu
einer Wiedergeburt als Mensch gelenkt wird, so sieht er zuvor
seine zukUnftigen Eltern in geschlechtlicher Vereinigung und
wird zu ihnen hingezogen. Der Geist reagiert auf Vater und
Mutter in sexueller Vereinigung mit einem unbewussten emo-

40



tionalen Impuls, der auf karmischen Tendenzen beruht und be-
stimmt, ob das spdtere Kind mannlich oder weiblich wird. Wenn
der Geist in einem weiblichen Kdrper wiedergeboren wird, so
wird er dem madnnlichen Elternteil mehr und dem weiblichen
weniger zugeneigt sein. Wird er in einem mdannlichen Korper
wiedergeboren, so wird er gegentber dem weiblichen mehr
dem mdannlichen Elternteil weniger Zuneigung empfinden. Die-
se emotionale Reaktion ist Teil des Vorganges der Empfdngnis,
die tatséchlich stattfindet, wenn sich Sperma und Eizelle sowie
das Bewusstsein des Bardo-Wesens vereinigen. Es sind also zwei
kdrperliche Elemente und ein geistiges Element vonndten. Sind
der Geist und die befruchtete Eizelle vereinigt, hat man poten-
tiell ein menschliches Wesen - auch wenn es gerade erst die
befruchtete Eizelle gibt — denn das Bewusstsein mit all seinem
Potential fUr eine Erfahrung als Mensch und das physische Po-
tential fUr einen menschlichen Korper sind vereint. An diesem
Punkt gibt es einfach einen Zentralkanal aus Energie, welcher
der erste Zustand des physischen Ausdrucks des Geistes ist.
Wenn der Geist sich auf kérperlicher Ebene ausdrickt, so be-
ginnt dies mit dem Zentralkanal aus Energie, der bereits auf
dieser embryonalen Stufe existiert. Es gibt das Bewusstsein und
die Lebenskraft des werdenden Wesens, und sie bilden in den
neun Monaten der Schwangerschaft die geistigen und koérper-
lichen Aspekte des Kindes. Auf der korperlichen Ebene ist die-
ser Prozess deutlich sichtbar: die Zellen teilen sich, es entsteht
eine I&ngliche Form, die GliedmaBen wachsen, die Sinnesor-
gane entwickeln sich, die inneren Organe bilden sich heraus
und so fort. Und auch auf der geistigen Ebene gibt es eine
fortwdhrende Entwicklung bis das Kind voll ausgebildet ist und
die karmischen Tendenzen, die Empfdngnis und Wachstum des
F&tus herbeigefGhrt haben, ausgereift sind und die Geburt
kommt. Bis zur Geburt ndhrt sich das Kind durch die Nabel-
schnur vom Koérper der Mutter. Essen und Trinken der Mutter er-
ndhren auch das Kind. Aber es sind die karmischen Tendenzen
im Geistesstrom des Kindes, die den Prozess der fétalen Ent-
wicklung vorantreiben bis zu dem Punkt, wo das Kind tatséch-
lich wahrend der Geburt aus dem SchoB der Mutter herausge-
dréngt wird und als ein voll ausgebildetes menschliches Indivi-
duum in die Menschenwelt kommt. Es ist zwar nur ein kleiner

41



Winzling, doch mit allen Organen und F&higkeiten versehen,
die es zur Erfahrung der Menschenwelt braucht. Durch diesen
Prozess sind wir alle hindurch gegangen bevor wir hier gelan-
det sind.

Wir kbnnten noch viel Zeit mit der Untersuchung verbringen,
wie der physische Korper zusammengesetzt ist, wie er gebildet
wird und wie er unausweichlich wieder auseinander fallt, wel-
che elementaren Eigenschaften den Kérper ausmachen, wie
die unterschiedlichen Sinnesfelder sich entwickeln und so fort.
Doch an diesem Punkt hier genUgt es zu sagen, dass wir diesen
physischen Kdrper haben, und er in besonderer Weise zustande
gekommen ist. Wir wurden empfangen, durchliefen die fétale
Entwicklung, den Prozess der Geburt, die Kindheit, die Jugend
und alle von uns erreichten das Alter von Erwachsenen, wobei
manche noch jung, andere mittleren Alters und einige bereits
alt sind. Dieser Prozess ist unaufhaltsam. Vom Augenblick der
Empfangnis bis zum Augenblick des Todes gibt es stdndig
Wachstum und Verdnderung. Das Alter bringt kdrperliche Ge-
brechlichkeit und Unwohlsein. Der Korper beginnt allmdéhlich
auseinander zu fallen, einfach weil das Karma, das seine Exis-
tenz aufrecht halt, auszulaufen beginnt. SchlieBlich wird dies fur
alle von uns frGher oder spater zum Tode fUhren, wo die ver-
schiedenen Elemente, die den Koérper bilden, sich auflésen und
in diesem Prozess der Aufldsung eines nach dem andern mit-
einander verschmelzen und der Geist sich schlieBlich im Au-
genblick des Todes fur immer vom Kérper trennt. Ist der Sterbe-
vorgang abgeschlossen, tritt der Tod ein und der Geist fallt in
uranfangliche Bewusstlosigkeit, die in den ersten Tagen des
Nachtodzustandes anhdlt. Darauf folgt eine Phase bewusster
Erfahrung, wo der Geist ohne koérperliche Basis Freude und Leid
erfahrt. Und schlieBlich wird auch dies durch den karmischen
Prozess beendet, der die ndchste Empfdngnis und kdrperliche
Wiedergeburt im menschlichen oder einem anderen Bereich
diktiert. Dies ist die Zukunft, die der Geist vor sich hat, das un-
aufhdrliche Kreisen in Samsara, von einem Zustand zum an-
dern, ohne dass eine Ende in Sicht wdre. Das Bedeutsame an
einer Wiedergeburt als Mensch ist, dass wir mit ihr die Moglich-
keit erhalten, diesen Kreislauf zu durchbrechen und das Erwao-
chen zu verwirklichen, das jenseits des Kreislaufes der Wieder-

42



geburten und seiner Leiden und Unfreiheiten liegt und ein Zu-
stand echten Glucks und wirklicher Freiheit ist. Als Menschen
besitzen wir die Freiheiten und guUnstigen Gelegenheiten, die
Erleuchtung zu erlangen. Kein anderer Daseinsbereich gibt uns
so viele Moglichkeiten in die Hand. In einem Uberlieferten Text
wird gesagt, dass der menschliche Kérper wie ein Boot fUr uns
sein kdnnte, das uns Uber das Meer der Leiden ans Ufer der Er-
leuchtung tragt, oder er kbnnte wie ein MUhlstein um den Hals
sein, der uns hinunter auf den Grund des Ozeans zieht. Der
Korper ist ein Diener des Geistes. Wenn der Geist den Korper in
positiver Weise lenkt, wird der Kdrper sich positiv verhalten. Ist
der Geist hingegen negativ, handelt der Képer auch negativ.
Mit den Handlungen von Kérper, Rede und Geist sammeln wir
Karma an, das bestimmt, ob der Geist hbhere Wiedergeburts-
zust@nde oder gar die Befreiung erreicht oder ob er in niedrige
Daseinsbereiche mit noch mehr Leid und Verwirrung wieder-
geboren wird. All dies hdngt davon ab, welche Wahl wir tref-
fen. Wir halten die Moglichkeit der Wahl jetzt in unseren Han-
den, und wir kbnnen den einen Weg oder den anderen wah-
len. Wir befinden uns wirklich an einem Wendepunkt, von dem
aus es entweder nach oben oder nach unten geht.

Mit diesen Worten méchte ich die Morgenunterweisung been-
den und allen Verdienst aus dieser Unterweisung dem Wohler-
gehen aller f{Uhlenden Wesen widmen.

43



VORMITTAG | | |

AUGENBLICK FUR AUGENBLICK WANDELT SICH ALLES

Zum gegenwartigen Zeitpunkt erleben wir den besonders
glUcklichen Zustand des Menschenbereiches. Wir haben die-
sen kostbaren menschlichen Kérper, der mit den acht Freihei-
ten und zehn ReichtUmern ausgestattet ist, die ihn zu einer voll-
kommenen Basis fur spirituelle Praxis machen. Wir haben die
Freiheit das zu praktizieren, was wir uns winschen, und besitzen
die Fahigkeit die spirituellen Lehren in unserm Leben anzuwen-
den und durch ihre Praxis die Erleuchtung zu erlangen. Wir soll-
ten uns jedoch vor Augen halten, dass diese kostbare mensch-
liche Existenz nicht von Dauer ist. Sie ist nicht etwas, das wir for
sehr lange Zeit oder gar fUr immer haben, sondern ist vergdng-
lich und wird nicht bleiben.

Nun, wie ist diese Welt, die wir erfahren, vergdnglich?¢ Der Bud-
dha beschrieb ihre Vergdnglichkeit in vielfaltiger Weise. Er sag-
te, dass jede Geburt mit dem Tode endet, auf jede Begegnung
der Abschied folgt, alles Angesammelte sich wieder zerstreut
und das Ende allen Aufbaus der Zusammenbruch ist. Nichts im
Universum, nichts was wir erleben ist immerwdhrend und ewig.
All unsere Erfahrungen bauen sich an einem bestimmten Punkt
auf und fallen an einem anderen Punkt wieder auseinander.
Dies gilt fUr unseren physischen Kérper wie auch fur alles ande-
re, denn die Vergdnglichkeit ist augenblicklicher Natur. Augen-
blick fur Augenblick altern wir und gehen von der Geburt zum
Tode. Es ist nicht so, dass wir als Baby geboren wurden und
dann an einem bestimmten Punkt Jahre spdater pldtzlich zu ei-
nem Erwachsenen werden, und wiederum Jahre spdter pldtz-
lich alt werden. So verhdlt es sich nicht, sondern Augenblick for

44



Augenblick wandeln sich die Wesen. Vom Augenblick der
Empfangnis bis zum Augenblick des Todes ist es niemals dassel-
be. Es mag bei grober Betrachtung gleich aussehen, doch
wenn man genau hinschaut, wird man sehen, dass alles sich
stindig andert. Wir kdnnen dies mit einem Fluss vergleichen.
Von weitem betrachtet mégen wir den Eindruck haben, dass
der Fluss eine Einheit ist, etwas Dauerndes, was immer da ist.
Aber aus der Ndhe sieht man, dass der Fluss Tropfen fUr Tropfen
vorUber flieBt und eigentlich nie derselbe ist. Augenblick for
Augenblick ist es ein anderer Fluss, ein neuer Fluss. Und so ist
auch alles andere, das wir erfahren, Augenblick fir Augenblick
nicht dasselbe, sondern anders und neu.

Wir mégen vielleicht denken, meine jungen Jahre sind die Zeit,
wo ich versuche in der Welt Erfolg zu haben und mir eine Si-
cherheit aufzubauen, und spdater in meinem Leben, wenn ich
alter bin und mehr Zeit habe, werde ich den Dharma praktizie-
ren. Diese Uberlegung wére gut, wenn wir die Sicherheit hatten
lange zu leben. Doch dies wissen wir nicht wirklich. Eine der Ei-
genschaften unserer Menschenwelt ist, dass es hier keine ver-
bUrgte festgesetzte Lebensspanne gibt. Manche sterben be-
reits im Mutterschol3, einige werden tot geboren, andere ster-
ben kurz nach der Geburt, wieder andere in der Kindheit, der
fr0hen Jugend oder dem frUhen Erwachsenenalter und nator-
lich werden einige auch alt und sterben erst im hohen Alter.
Niemand von uns hat die Garantie, dass wir noch so viele Jah-
re leben. Wir kbnnen darauf nicht bauen, was bedeutet, dass
wir unsere jetzige gunstige Gelegenheit so schnell wie moglich
nutzen sollten. Die Lehren des Dharma und die Anwendung
dieser Lehren werden sofort sehr wichtig, wenn wir realisieren,
dass die gunstige Gelegenheit zur Praxis mdglicherweise nicht
sehr lange hdalt und wir in dieser Hinsicht keinerlei Gewissheit
haben.

DIE PRAXIS DES DHARMA IN DIE TAGLICHEN AKTIVITATEN EIN-
BINDEN

In der europdischen und nordamerikanischen Gesellschaft ist
es gegenwdartig noch sehr schwierig fur jemmanden sein ganzes
Leben dem Dharma zu widmen, jegliche Verwicklung mit der
Welt abzulegen und Koérper, Rede und Geist ganz und gar der

45



Praxis des Dharma zu widmen. Selbst wenn jemand wirklich
dies wollte, wdre es nicht so leicht einen geeigneten Ort zum
Bleiben zu finden, genug zu Essen zu haben und so weiter. Es
gibt noch nicht diese UnterstUtzung fUr diese Art von Praxis.
Entweder ist die Person nicht wirklich bereit oder die Gesell-
schaft gibt noch nicht die ndtige UnterstUtzung. Aber dies be-
deutet nicht, dass Dharmapraxis hier im Westen ein hoffnungs-
loser Fall ist, und es keinen Zugang zur Praxis gibt. Praxis kann
ganz erfolgreich in die eigenen taglichen Akfivitdten einge-
bunden werden. Es gibt eine Redensart, die sagt: ,,Reden und
Arbeit mit den Handen kdnnen positive Akftivitat sein, Gehen
und Sitzen kdnnen negative Aktivitat sein, denn alles hangt von
der eigenen Sichtweise und Motivation ab." Mit der richtigen
Einstellung kann man lernen die Praxis des Dharma in die t&gli-
chen Aktivitdten einzubinden. Wenn wir uns fortw&hrend der
Vergdnglichkeit und der Freiheiten und ReichtUmer der men-
schlichen Geburt bewusst sind, kdnnen wir ganz naturlich be-
ginnen die Praxis des Dharma in unser Leben einzubauen, und
dies obwohl wir noch in der Welt eingebunden sind und viele
Verpflichtungen haben, die unsere Zeit und Energie beanspru-
chen. Wir kédnnen jeden Morgen als erstes nach dem Aufste-
hen die Zufluchtnahme wieder wachrufen und mit von Herzen
kommender Hingabe zum eigenen Guru und zu den Drei Juwe-
len Zuflucht nehmen und dabei das Zufluchtsgebet voller Ver-
trauen in die Quellen der Zuflucht siebenmal rezitieren. Dies halt
die Verbindung mit der Zuflucht aufrecht und bringt uns den
Segen und den Schutz der Drei Juwelen. Es offnet uns fOr die
Quelle von Inspiration und Wohlergehen. Ebenso kénnen wir
jeden Morgen den Erleuchtungsgeist entwickeln, indem wir ge-
loben bei allem was wir tun, sei es Dharmapraxis oder gewdhn-
liche Aktivitat wahrend des Tages, immer mit liebender Gute
und Mitgefuhl fur das Wohl aller Wesen zu handeln. Wir kbnnen
uns sagen: ,Was immer ich mit Kdrper, Rede und Geist tue, ist
diesem Ziel gewidmet." Wenn wir jeden Tag mit der Zuflucht-
nahme und dem Entwickeln des Erleuchtungsgeistes beginnen,
wird was immer wir tun, und sei es nur einfach ruhig dasitzen,
positiv sein, da es vom Geist des Weges durchtrdnkt ist.

Jeden Abend vor dem Schlafengehen kdnnen wir den Tag vor
unserem geistigen Auge vorUberziehen lassen, jede positive

46



Handlung oder die Meditationspraxis oder was immer wir den
Tag Uber tun konnten wertschatzen und alles Positive fUr das
Wohlergehen aller Wesen widmen. Wir behalten nichts fOr uns
selbst, sondern sagen uns, dass all dies fur das Wohlergehen al-
ler Wesen ist und widmen es in dieser Weise. Die Widmung von
Verdienst ist ein sehr wichtiger Aspekt der Praxis und ein kom-
plexes Thema, wenn man es ausfGhrlicher erklGren wollte. Aber
einfach ausgedruckt folgen wir dem Beispiel der Buddhas und
Bodhisattvas, die ihren Verdienst dem Wohlergehen aller Wesen
gewidmet haben und so die Erleuchtung erlangten, und wid-
men genauso wie sie alles Positive fur das Wohl aller Wesen.
Dies ist die grundlegende geistige Einstellung bei der Widmung.
Wenn wir jeden Tag mit dem Nehmen der Zuflucht und dem
Erzeugen des Erleuchtungsgeistes beginnen und ihn am Abend
mit der Widmung unseres Verdienstes und Wunschgebeten fir
die zukUnftige Entwicklung von uns selbst und allen Wesen be-
schlieBen, werden wir sehen wie allmdahlich selbst die allerwelt-
lichsten Aktivitdten eine dharmische Qualitdt bekommen und
beginnen an der Wirksamkeit der Dharmapraxis teilzuhaben.
Mehr und mehr durchdringen die Werte des Dharma alles was
wir tun. Von diesem Punkt an sind die weltlichen AktivitGten for
uns nicht l&dnger Hindernisse sondern Mittel, um die Qualitaten
des Dharma ins Sein zu bringen. Sind wir uns standig des Todes
und der Vergdnglichkeit bewusst, werden wir immer die ndtige
Energie und Motivation fUr die Praxis haben, wann immer sich
eine Gelegenheit bietet. Doch wenn wir die Dinge immer in die
Zukunft verschieben und sagen ,ich kann das spdater tun”,
dann wird unser Leben sehr geschaftig und sehr zerstreut sein
und wir werden nie die Zeit, Energie und Motivation fUr Dhar-
mapraxis aufbringen. Es wird dann sehr schwierig sein. In Tibet
sagt man: ,Denke nicht zu viel an die Zukunft. Wenn du zuviel
an die Zukunft denkst, bist du wie Dawa Drakpas Vater.* Um
dies zu erkldren, will ich die Geschichte von Dawa Drakpas Va-
ter erzhlen. Die Redewendung geht zurGck auf einen Lama,
der auf Pilgerschaft war und von einem heiligen Ort Tibets zum
ndchsten wanderte. Er kam schlieBlich in eine Gegend, wo ein
sehr armer Bettler lebte. Dieser haftte von unterschiedlichen
Leuten einen ganzen Topf voll Gerste erbettelt. FOr einen ar-
men Bettler wie ihn war dies ein ziemliches Vermdgen, und er

47



sorgte sich, dass der Topf gestohlen oder die Gerste von den
Mausen gefressen werden kénnte. Er band deshalb den Topf
an einen Strick und hédngte ihn unter die Decke seiner HUtte. Er
selbst schlief direkt darunter, um sicher zu stellen, dass niemand
bei Nacht kommen und ihn stehlen wurde. Als der Lama in der
N&he war und meditierte, sah er in der Meditation wie folgen-
des geschah. Der arme Mann hatte sich schlafen gelegt und
begann Uber den Topf Gerste nachzudenken, wie er aus der
Gerste Gerstenmehl mahlen und verkaufen kénnte, und von
dem Gewinn, den er dann machen wurde, mehr Gerste kau-
fen, mehr Mehl mahlen und verkaufen und mehr Gewinn ma-
chen, und so allmdahlich immer wohlhabender wurde. So lag er
in seinem Bett und dachte, dass er bald immer reicher werden,
schlieBlich eine sehr gute Frau heiraten und mit ihr sehr glick-
lich sein wurde. Als erstes wirden sie einen Sohn bekommen.
Und dann Uberlegte er, wie sein Sohn heiBen sollte. In dem Au-
genblick schien der Mond zum Fenster herein, und er dachte:
+lch werde meinen Sohn Dawa Drakpa, berUhmter Mond,
nennen." Gerade als er sich entschlossen hatte seinen Sohn
Dawa Drakpa zu nennen, hatte eine Maus den Strick an der
Decke durchgenagt, der Topf Gerste fiel herunter, traf den ar-
men Mann am Herzen und tétete ihn. Daher stammt also das
Sprichwort: ,,Denke nicht zuviel an die Zukunft, sonst bist du wie
Dawa Drakpas Vater." Nichts wird jemals eintreffen. Der Lama
kommt in der Geschichte vor, weil er in seiner Meditation sah,
was diesem Bettler zustieB, und er benutzte dieses Ereignis spd-
ter als Beispiel, um zu zeigen wie nutzlos es ist so viel Uber die
Zukunft nachzudenken. Es war also der Lama der diese Rede-
wendung schuf, die in Tibet so bekannt wurde.

VERTRAUEN, MITGEFUHL UND WEISHEIT VERLEIHEN ALLEM, WAS
MAN TUT, GROSSE KRAFT

Wir haben die Ebenen von Koérper, Rede und Geist, wobei der
Geist die wichtigste Ebene ist, denn unsere geistige Einstellung
bestimmt, ob unser Handeln mit Kérper und Rede positiv oder
negativ ist. Wenn wir im Geist solche Qualitdten wie Glauben
und Vertrauen, MitgefUhl und Weisheit entwickeln, wird alles
was wir fun positiv sein, denn die Handlungen des Koérpers und

14 Dawa heif3t Mond und Drakpa bedeutet Ruhm
48



der Rede folgen einfach diesen positiven Einstellungen. Es gibt
die Geschichte eines kleinen Jungen, der die StraBe entlang
ging und eine Handvoll getrockneter Erbsen hatte, die er eine
nach der anderen kaute. Unterwegs kam ihm der Buddha ent-
gegen, der von Tur zu TUr ging und um Nahrung bettelte. Wie
der kleine Junge den Buddha sah, empfand er augenblicklich
ein sehr groBes, reines Vertrauen in den Buddha und warf dem
Buddha als Opfergabe alle Erbsen zu, die er noch in der Hand
hielt. Vier davon fielen in Buddhas Bettelschale, einige andere
trafen ihn auf der H6he des Herzens und eine traf den Buddha
mitten auf der Stirn. Das Karma aus dieser vertrauensvollen
Handlung bewirkte, dass der Geist des Jungen als universeller
Monarch wiedergeboren wurde, als duBerst reicher und
machtvoller Kénig, der Uber vier groBe Konfinente herrschte.
Dies war das karmische Ergebnis, das aus den vier Erbsen ent-
stand, die in Buddhas Bettelschale fielen. Durch die Erbsen, die
Buddhas Herzregion trafen, wurde eine karmische Tendenz ge-
schaffen deren herangereiftes Ergebnis war, dass der Kdnig
nicht nur Herrscher Gber den Menschenbereich sondern auch
Herrscher Uber den Bereich der Gétter wurde. Die Erbse, die
Buddha mitten auf der Stirn traf, brachte die karmische Auswir-
kung, dass der Kénig nicht nur Macht und Einfluss in der Welt
erlangte, sondern sich auch spirituell entwickelte und das Er-
wachen verwirklichte. FUr den kleinen Jungen war das Werfen
der Erbsen eine unscheinbare Handlung, aber er hatte dies mit
solch reinem Glauben und Vertrauen getan, dass daraus eine
karmisch sehr machtvolle Handlung wurde. QualitGten wie Ver-
trauen, MitgefUhl und Weisheit verleihen allem, was man tut,
groBe Kraft und positive Auswirkung.

Wie eine kleine, unbedeutende Handlung, wenn sie von Mitge-
fuhl begleitet ist, groBe karmische Auswirkungen haben kann,
illustriert folgende Geschichte. Zu Lebzeiten des Buddha gab es
einen Kdénig namens Sadscha, der damals einer der reichsten
und mdchtigsten Kénige ganz Indiens war. Dieser Kénig Sad-
scha war so wohlhabend, machtig und einflussreich, dass die
meisten Leute ihn eher fUr einen Gott als einen Menschen hiel-
ten. Einmal fragten einige den Buddha: ,,Was ist die karmische
Ursache dafir, dass Kénig Sadscha in diesem Leben solch ein
reicher und mdachtiger Kénig wurde?2 Welche Art von Karma

49



hat er in vergangenen Leben angesammelt, das ihm diese
Wiedergeburt als Kénig beschert hate" Der Buddha antworte-
te: ,In einem frUheren Leben war der Geist von Kénig Sadscha
auch als Mensch wiedergeboren. Und einmal traf er einen
Menschen, der bettelarm war und schrecklich unter Hunger litt.
Da empfand er tiefes Mitgefuhl und gab bewegt von diesem
MitgefUhl, das volkommen rein und aufrichtig war, dem Hun-
gernden eine Handvoll Reis. Weil sein MitgefUhl so rein und auf-
richtig war, reifte diese kleine Geste in seinem Geistesstrom zu
einer machtvollen karmischen Tendenz, die ihm in diesem Le-
ben die Wiedergeburt als Kénig in Indien bescherte." Mitgefihl,
wahre und aufrichtige Anteilnahme, bewirkt also, dass selbst
aus kleinsten Handlungen groBe karmische Frichte reifen.

Besitzt man diese Qualitdten von Vertrauen und Mitgefunhl,
kann man selbst wenn man keine wohlhabende Person ist vél-
lig uneingeschrankt Gutes tun und Verdienst ansammeln, denn
die eigene Motivation ist das Wichtigste. Um dies zu veran-
schaulichen wird oft folgende Begebenheit erzahlt, die sich zu-
trug als der Buddha mit fUnfhundert seiner Mbnche das drei-
monatige Regenzeitretreat durchfUhrte. Kénig Sadscha war
der hauptsdchliche Sponsor, er gab alles, Nahrung, Unterkunft
und so weiter, was der Buddha und seine Schuiler wahrend die-
ser drei Monate brauchten. Jeden Morgen nach dem Frih-
stUck widmete der Buddha allen Verdienst aus ihrer Dhar-
mapraxis fir das Wohl aller Wesen, und da der Kénig der
Hauptsponsor war, ehrte der Buddha dessen Vertrauen und
GroBzUgigkeit, indem er sagte: ,,Heute widmen wir allen Ver-
dienst und alles Gute aus unserer Praxis allen Wesen und insbe-
sondere dem Konig Sadscha.” In der Gegend lebten viele Bett-
ler, und unter ihnen eine alte Bettlerin, die sehr arm war und
keinerlei gesellschaftlichen Status hatte. Diese alte Frau hatte
ein sehr reines Herz, und als sie sah wie der Buddha und seine
M&nche meditierten und der Kénig ihnen groBzUgig alle Unter-
stUtzung gab, war sie sehr beeindruckt und voller Bewunde-
rung, und sie freute sich aufrichtig ohne einen Hauch von Neid
im Geist Uber die GroBzUgigkeit und den Verdienst des Kénigs.
An diesem Tag, als die alte Frau solch reine Freude entwickelt
hatte, fragte der Buddha den Kénig nach dem FrOhstick: ,,Soll
ich heute morgen den Verdienst fUr euer Wohlergehen widmen

50



oder fUr das Wohlergehen einer Person, die noch mehr Ver-
dienst hat als ihre* Der Kénig schaute verwundert und dachte
bei sich: ,Kann es denn Uberhaupt jemanden mit mehr Ver-
dienst geben? Nun, der Buddha wird es wissen.” Und so ant-
wortete er bescheiden: ,Wenn es jemand mit mehr Verdienst
gibt, dann widmet bitte den Verdienst fir das Wohlergehen
dieser Person.” Und so sagte der Buddha: ,,Heute widmen wir
allen Verdienst und alles Gute aus unserer Praxis allen Wesen
und insbesondere dieser alten Beftlerin.* Alle waren sehr ver-
wundert, sagten aber kein Wort. Von diesem Tag an erwdhnte
der Buddha jeden Morgen wdhrend der Widmung des Ver-
dienstes die alte Beftlerin. Der Kénig war niedergeschlagen
und konnte nicht verstehen, wie jemand unter diesen Umstan-
den mehr Verdienst als er haben kdnne. Er war es doch, der
alle Nahrung gab, den Ort zum Bleiben stellte, er war der groB-
zUgige Sponsor und doch wurde er nicht erwdhnt. Einem seiner
Minister blieb dies nicht verborgen. Er war ein sehr intelligenter,
aber nicht besonders netter Mensch, und er hatte die Idee mit
einer Art Trick die alte Lage wiederherzustellen. Eines Tages
nahm er einige Diener beiseite, die das Essen fur den Buddha
und seine Mdnche auftrugen, und sagte ihnen: ,,Wenn ihr das
groBe Tablett mit den Frichten tragt und ihr damit am Tor vor-
beigeht, wo die Bettler immer stehen, lasst wie aus Versehen
die FrGchte dort auf den Boden fallen. Die Bettler werden sich
herbeistUrzen und die Frichte nehmen wollen. Doch lasst dies
nicht zu, sondern jagt sie mit Tritten und Schldgen fort, und ver-
passt besonders dieser alten Bettlerin eine gehdrige Tracht Pri-
gel.” Und er zeigte sie ihnen und sagte noch einmal: ,,Diese
alte Frau, wenn sie die Fruichte nehmen will, tfretet und schlagt
sie, ohne sie auch nur einen Augenblick in Frieden zu lassen.”
Die Diener folgten dem GeheiB des Ministers und lieBen die
FrGchte am Tor fallen. NatUrlich rannten sofort alle Bettler her-
bei, um eine Frucht zu ergattern. Die Diener wehrten sie mit Trit-
ten und Schldgen ab. Und ganz besonders ricksichtslos schlu-
gen sie auf die alte Frau ein. Ob dieser Ungerechtigkeit und
Hdarte wurde diese so witend, dass sie vollig inre reine, neidlose
Bewunderung fur den Kénig verlor und stattdessen voller Hass
gegen ihn und seine Diener war. Der Kénig aber wusste von al-
ledem nichts, denn der Minister hatte seinen Plan fUr sich be-

51



halten. An diesem Tag sagte der Buddha nach dem Mahl:
»Heute widmen wir allen Verdienst und alles Gute aus unserer
Praxis allen Wesen und insbesondere dem Kdnig Sadscha.*
Jetzt waren alle Anwesenden noch erstaunter als beim ersten
Mal, und diesmal fragten sie den Buddha, aus welchem Grun-
de er heute die Widmung wieder gedndert hatte. Der Buddha
erklarte: ,,Anfangs hatte der Kénig den gréBten Verdienst, denn
er handelte groBzigig und vertrauensvoll. Die alte Frau jedoch
entwickelte solche Herzensreinheit, dass sie volkommen auf-
richtig das Tun des Koénigs bewunderte und sich neidlos Uber
seinen Verdienst freute. Da diese Haltung so rein und aufrichtig
war, gewann sie mehr Verdienst als der Kénig selbst. Heute hat
sie unglUcklicherweise diese Haltung verloren, und so ist es
wieder Kénig Sadscha, der am meisten Verdienst hat.” Diese
Worte waren fUr die Anwesenden sehr aufschlussreich, und sie
verstanden, dass bei allem Tun die reine Einstellung das Aller-
wichtigste ist. Es war sehr schade, dass die alte Frau ihre voll-
kommen reine Einstellung wieder verloren hatte, denn sie war
unglaublich verdienstvoll fUr sie gewesen.

Wenn man also von gutem oder ungutem Verhalten oder von
positivem oder negativem Handeln spricht, ist damit nicht die
AuBere Handlung gemeint sondern die innere Einstellung oder
Motivation, die hinter der Handlung steckt. Verglichen mit der
Motivation ist die GuBere Handlung nur wie ein Schatten. Je-
mand mag sehr groBzUgig wirken, weil er viel Geld gibt oder
eine Menge Gaben darbringt. Von auBen betrachtet sieht dies
wie eine sehr verdienstvolle Handlung aus. Doch die Person fut
es, well sie sich groBes Ansehen und Bewunderung davon ver-
spricht, oder weil sie glaubt, dass sie noch reicher wird, wenn
sie ihren Reichtum fteilt. Wenn solche persénlichen, selbstbezo-
genen Interessen hinter der Handlung stehen, dann ist ihre
karmische Kraft sehr gering. Es ist eigentlich gar keine positive
Handlung. Eine viel kleinere Handlung mit reiner Motivation
wird karmisch entschieden machtvoller sein. Ob wir positives
oder negatives Karma schaffen, hdngt also hauptséchlich von
unserer inneren Einstellung ab. Wenn die Motivation stimmt,
wird jede Handlung, sei sie groB oder klein, eine machtvolle
positive Auswirkung haben. Ist die Motivation hingegen nicht

52



lauter, so wird auch dies eine starke jedoch negative karmi-
sche Wirkung haben.

Die dritte Qualitat ist Weisheit, und diese ist Uberhaupt nicht
leicht zu verstehen. Weisheit kann man auf dreierlei Weise be-
trachten: es gibt intellektuelle Weisheit, die Fahigkeit Ideen zu
verstehen; sowie kontemplative Weisheit und Weisheit, die
durch Meditation entsteht. Wenn man Unterweisungen hort
und der Lehrer spricht Uber Leiden, Karma, den Daseinskreis-
lauf, den Weg der Befreiung oder die Qualitdten des erleuch-
teten Geistes, so braucht man intellektuelle Weisheit, um die
dargelegten Gedanken klar erfassen und inre Bedeutung ver-
stehen zu kdnnen. Der ndchste Schritt besteht dann darin das
Gehdrte zu verarbeiten, indem man tiefer nachfragt, was tat-
s@chlich gemeint ist und ob dies wabhr ist oder nicht. ,Ich ver-
stehe die |dee, aber habe ich tatsdchlich schon ihre Wahrheit
erfasste” Und so untersucht man sie, um zu einer wirklich unum-
stoBlichen Einsicht zu gelangen, die zwar immer noch auf einer
konzeptuellen Ebene angesiedelt ist aber viel tiefer reicht als
ein bloBes theoretisches Verstehen der Ideen. Dies ist die Weis-
heit, die durch Kontemplation entsteht. Und die dritte Art von
Weisheit entsteht, wenn wir meditieren und statt der Idee oder
Vorstellung eine unmittelbare Erfahrung haben. Welches The-
ma wir in der spirituellen Praxis auch angehen, wir tun es immer,
indem wir diese drei Arten von Weisheit benutzen. Das gilt auch
fUr unsere Situation hier, wo wir uns mit Shine und Lhagthong,
den beiden Phasen der Meditation, befassen. Wir entwickeln
ein intellektuelles Verstehen, dann tiefere Einsicht durch Kon-
templation und bekommen schliellich eine direkte Erfahrung in
der Meditation.

WELTLICHE UND DIE WELT UBERSCHREITENDE GEISTIGE SAMM-
LUNG

Shine ist die erste Stufe der Meditation, wo man Ruhe und
Sammlung des Geistes entwickelt. Gegenwdartig ist die Natur
unseres Geistes durch fundamentale Unwissenheit und emotio-
nale Verwirrung verdunkelt. Unser Geist ist vollig durcheinander
und kann nicht unzerstreut und ruhig verweilen. Er ist wie ein
Affe, der im Urwald von einem Baum zum andern springt oder
wie ein verwdhntes Kind, das ohne ein Gefuhl fUr Disziplin von

53



einem Ding zum andern jagt. Da der Geist in dieser Weise ver-
dorben ist, hat er weder die Kraft noch die Freiheit einfach in
jeder Situation ohne Zerstreuung zu verweilen. Und welil er sich
so zwanghaft immer wieder zerstreut, fallt es ihm auch sehr
schwer zu meditieren und einsgerichtet in der Meditation zu
verweilen. Ganz gleich welche besondere Technik wir anwen-
den, als erstes versuchen wir im Geist Sammlung und Ruhe zu
entwickeln. Die Erfahrung von Shine ist, dass der Geist still wird.
Alle zerstreuenden EinflUsse fallen ab, und der Geist hat in jeder
Lage die Kraft gesammelt zu verweilen. Er muss nicht langer
fortwdhrend zerstreut sein und von einem Ding zum ndchsten
eilen.

Es gibt weltliche Shine Praxis und die Welt Uberschreitende Shi-
ne Praxis, die uns zur Erleuchtung fUhren kann. Wenn man Me-
ditation Ubt und tiefe Ruhe und Sammlung des Geistes entwi-
ckelt, kédnnen eine Anzahl unterschiedlicher Erfahrungen auf-
tauchen, seien es Erfahrungen der Freude, Erfahrungen der
Klarheit und LichtfUlle des Geistes oder Erfahrungen der Leer-
heit, eines vorstellungsfreien Bewusstseinszustandes. Diese Er-
fahrungen sind einfach Anzeichen, dass Meditation geschieht.
Problematisch ist es jedoch, wenn man an dieser oder jener Er-
fahrung anhaftet und sie fUr das letztendliche Ziel halt. Haften
an der Erfahrung der Freude bewirkt, dass der Geist im néchs-
ten Leben unter den Gottern des Begierdebereiches wieder-
geboren wird. Haften an den Erfahrungen der Klarheit und
LichtfGlle des Geistes bewirkt die Wiedergeburt im Bereich der
Form, und Haften an der Erfahrung der Leerheit, eines vorstel-
lungsfreien Bewusstseinszustandes, bewirkt die Wiedergeburt im
formlosen Bereich. Wenn die Meditation sich falsch entwickelt
und der Geist wdhrend der Meditation sehr dumpf ist, kann
dies im extremen Fall die Ursache fUr die Wiedergeburt im Be-
reich der Tiere werden. Es ist also mdglich, dass Meditation sehr
begrenzt und nur die Ursache fur weiteres Kreisen in Samsara
sein kann.

Andererseits kann die Praxis von Shine den Meditierenden an
einen Punkt fOhren, wo Lhagthong, tiefere Einsicht in die Natur
des Geistes aufzuscheinen beginnt. Ist dies der Fall, fOhrt dieser
Weg zur Erleuchtung. Es hangt also davon ab, wie weit man
die Shine Meditation entwickelt. Wenn man anhdlt bevor sie zu

54



ihrem vollem AusmalB entfaltet wurde, wird sie einfach nur Ur-
sache fur weitere Wiedergeburt in Samsara sein. Bringt man sie
aber zur vollen Entwicklung, ist sie fur den Geist die erste Stufe
beim Uberschreiten des Kreislaufes von Samsara.

Wir sollten unserer Praxis der Meditation, ganz gleich ob wir
eine weltliche oder eine spirituelle Technik anwenden, immer
eine transzendente Qualitadt verleihen. Welche Technik wir
auch immer anwenden, wir sollten im Geist behalten, dass voll-
kommenes Erwachen unser spirituelles Ziel ist. Das Erlangen der
Erleuchtung hat zwei Aspekte. Der erste ist natUrlich der persén-
liche Nutzen, den man hat, wenn man den Dharmakaya, die
absolute und formlose Ebene der Erleuchtungserfahrung, ver-
wirklicht und die Vollendung ganz und gar zum eigenen Wohle
genieBt. Vollkommenes Erwachen beinhaltet aber auch den
Nutzen der anderen Wesen, denn aus der Erleuchtungserfah-
rung manifestieren sich die Formkorper des Erwachens, Samb-
hogakaya und Nirmankaya, zum Nutzen aller fiUhlenden We-
sen. Dieser letztendliche Nutzen fUr uns selbst wie fUr andere,
die vollkommene Erleuchtung, sollte unser Ziel sein.

ANGELEITETE MEDITATION

Es ist sehr wichtig, jede Dharmapraxis mit der Zuflucht und der
Entwicklung von Bodhicittal> zu beginnen und mit Widmungs-
und Wunschgebeten zu beenden. Wenn wir immer darauf
achten, dass unsere Praxis in der richtigen Weise beginnt und
endet, wird uns dies auf dem direkten Weg zum Erwachen hal-
ten, ganz gleich ob wir eine eher weltliche oder sehr tiefe Me-
thode anwenden. Indem wir Zuflucht nehmen, Bodhicitta ent-
wickeln und Widmungs- und Wunschgebete sprechen, stellen
wir sicher, dass wir nicht vom Weg abirren. Man beginnt also
jede Praxissitzung mit dem Zufluchtsgebet, und so werden wir
es auch jetzt halten, bevor wir unsere gemeinsame Meditation
beginnen. Wir stellen uns vor, dass vor uns am Himmel eine gro-
Be Versammlung der Drei Juwelen und Drei Wurzeln'é, der Quel-

15 Bodhicitta ist Sanskrit. Bodhi heifit Erwachen oder Erleuchtung und Citta heift Geist. Bodhicitta ist
also der Erleuchtungsgeist

16 Die Drei Wurzeln sind: Lama, Yidam und Dharmaschiitzer. Lama ist der spirituelle Lehrer durch den
wir die Ubertragung des Dharma erhalten. Yidams sind Meditationsgottheiten und verkorpern bestimmte
Aspekte des erleuchteten Geistes. Dharmaschiitzer wehren alle negativen, den Dharma zerstdrenden Ein-
fliisse ab.

55



len der Zuflucht, tatsdchlich anwesend ist. Und wdhrend wir
das Zufluchtsgebet mehrere Male gemeinsam sprechen, medi-
tieren wir, dass wir und alle fUhlenden Wesen von jetzt an bis zur
Erleuchtung Zuflucht nehmen in die Drei Juwelen und Drei Wur-
zeln, den Quellen der Zuflucht, und um den Segen bitten, alle
Leiden und Einschr@nkungen von Samsara zu Uberwinden und
schlieBlich das Erwachen zum Nutzen aller Wesen zu verwirkli-
chen. Diese Art der Einstellung ist sehr wichtig wdhrend der Re-
zitation.

Kalu Rinpoche singt das Zufluchtsgebet

Wdahrend der folgenden Rezitation der Bodhicitta Gebete we-
cken wir MitgefUhl und altruistische Motivation, indem wir an
die unermessliche Zahl von Wesen denken, die in den sechs
samsarischen Bereichen mit inren Leiden, Frustrationen und Ein-
schrdnkungen feststecken. Dem Geist eines jeden dieser We-
sen fehlt die Erkenntnis und direkte Erfahrung seiner wahren
Natur, und aufgrund dieses Mangels an direkter Einsicht halt
der Geist seine illusorischen Projektionen fur letztendlich wirk-
lich. Dieses grundlegende Missverstehen, diese grundlegende
Unwissenheit im Geist aller fUhlenden Wesen erschafft all die
Verwirrung und Leiden des Samsara. Unsere Motivation in der
Praxis des Dharma ist, all jenen getduschten Wesen zu helfen.
Wir geloben nicht nur fir uns allein das Erwachen zu suchen,
sondern wunschen, dass sich alle Wesen von Unwissenheit und
emotionaler Verwirrung und all den daraus resultierenden Lei-
den befreien und die volkommene Erleuchtung erlangen. Mit
dieser Einstellung rezitieren wir das Bodhicitta Gebet.

Kalu Rinpoche singt das Bodhicitta Gebet

Der erste Karmapa Dusum Khyenpa sagte einmal:

+Willst du den Berg driben sehen, betrachte ihn vom hiesigen
aus.

Willst du Leerheit verstehen, verschaffe dir Klarheit Uber die Er-
scheinungswelt.

Willst du den Geist sammeln, diszipliniere den Kérper in der rich-
tigen Haltung."

56



Das heiBt das eine hdngt vom andern ab. Wenn wir wollen,
dass unser Geist ruhig verweilt, mUssen wir die richtige Haltung
einnehmen. Die richtige Kdrperhaltung ist ein sehr wichtiger
Aspekt bei der Entwicklung der Meditation. Wie gut wir die
wichtigen Punkte der Haltung beherrschen - zum Beispiel unse-
re Beine im vollen Vajrasitz kreuzen und so weiter - das hangt
von unserer Beweglichkeit ab. Das Wichtigste aber ist, dass wir
wdahrend der Meditation unseren Korper aufrecht halten und
die Wirbelsdule gut gestreckt ist.

Bei der Entwicklung von Shine kénnen wir unterschiedliche Me-
thoden anwenden. Wir kbnnen den Geist auf konkrete Gegen-
stinde, auf visudlisierte Formen oder auf formlose Aspekte
sammeln. Es gibt viele verschiedene Techniken, mit deren Hilfe
wir geistige Sammlung entwickeln kdnnen. In den Schriften
werden neun Stufen bei der Entwicklung von geistiger Samm-
lung und Ruhe beschrieben, wobei die erste darin besteht den
Geist auf einem bestimmten Objekt zu sammeln, und die zwei-
te darin, den Geist wann immer er umherwandert wieder in
den Zustand der Sammlung zurUckzubringen und so weiter.
Neun solcher Stufen gibt es, was bedeutet dass die Entwick-
lung von Shine sehr detailliert beschrieben wird. Doch wir be-
fassen uns hier nur mit einer kurzen EinfOhrung in die Shine Pra-
Xis.

Wir haben bereits gesehen, dass die Natur des Geistes leeres,
klares, ungehindertes und dynamisches Gewahrsein ist. Da der
Geist seinem Wesen nach leer und unfassbar ist, hat die Erfah-
rung des Geistes selbst keinen fassbaren Geschmack. Er hat
keine Farbe, keine Form, keine GréBe, keinen Ort, sondern ist
leer und unfassbar wie Raum. Doch kann man nicht einfach
sagen, dass der Geist Raum ist, denn er zeigt in seiner Fahigkeit
zu erfahren ebenso seine leuchtende und klare Natur. Die Tat-
sache, dass der Geist alles erkennen und wahrnehmen kann,
ist seine leuchtende Klarheit. Und er besitzt auch die Qualitat
ungehinderter und dynamischer Erscheinung. Der Geist kann
sich als Gedanke, als Wahrnehmung manifestieren: dies ist dies,
das ist jenes, dies ist gut, das ist schlecht, dies ist so und so und
so fort. Die Tatsache, dass der Geist dieses Bewusstsein haben
kann, ist seine dynamische oder ungehinderte Eigenschaft.
Dies ist also die Natur des Geistes selbst, dieses leere, lichtklare

57



und ungehinderte Gewahrsein, und es ist vollig unndtig irgend-
etwas mit dem Geist anzustellen, um diese Erfahrung zu er-
schaffen. Es ist bereits die Natur des Geistes so zu sein. Wir mus-
sen den Geist also gar nicht ausrichten, sondern entspannen
ihn einfach in sein eigenes natUrliches leeres, lichtklares und
ungehindertes Gewahrsein hinein. Diese Herangehensweise,
die wir vielleicht als auf die Leerheit schauen beschreiben
kdnnten, besteht darin in einem Zustand bloBen Gewahrseins
zu verweilen. Der wichtige Punkt dabei ist, dass wir den Ge-
danken und GefUhlen, die im Geist auftauchen, nicht folgen.
Auch den guten Gedanken, solchen des Vertrauens und Mit-
geflhls, folgen wir nicht. Alle Gedanken, auch die guten, sind
Zerstreuung an diesem Punkt, und es ist wichtig jeden auftau-
chenden Gedanken, jede Emotion loszulassen und ohne um-
herzuwandern im Zustand reinen Gewahrseins zu verweilen. Da
die natUrliche Entspannung des Geistes in seinem eigenen Zu-
stand und die natUrliche Entspannung des Kérpers keine Erfah-
rungen darstellen, an die wir gewodhnt sind, tauchen bei den
Leuten oft, wenn sie in dieser Weise meditieren, kdrperliche
oder geistige Schwierigkeiten auf. Sie bekommen Kopfschmer-
zen oder koérperliche Verspannungen oder der Korper zittert
oder sie fUhlen sich unsicher und unstabil. Dies ist einfach des-
halb so, weil wir noch nicht an die vdllige Entspannung von
Korper und Geist gewdhnt sind. Es ist etwas fUr das wir noch
nicht bereit sind, doch kénnen wir folgende Methode anwen-
den, um uns in der Situation zu helfen.

Wir stellen uns vor, dass die Richtung vor uns Osten ist, unge-
achtet wo er geographisch wirklich liegt. Dann dehnen wir un-
ser leeres, lichtklares und ungehindertes Gewahrsein viele tau-
send Meilen weit in den Raum vor uns aus. Wir richten den
Geist einfach in diesem leeren Zustand klaren Gewahrseins frei
von Zerstreuung vor uns nach Osten.

Stille
Hinter uns ist in unserem Bezugssystem Westen. Und wir richten

jetzt unser Gewahrsein viele tausend Meilen hinter uns nach
Westen. Dabei bewahren wir diesen sehr weiten, sehr offenen

58



Zustand bloBen Gewahrseins, aber viele Meilen nach hinten
gerichtet.

Stille

Rechts von uns ist der SGden und links von uns der Norden. Wir
lenken jetzt diesen leeren, weiten Zustand klaren Gewahrseins
viele tausend Meilen zu unserer Rechten nach Siden und viele
tausend Meilen zu unserer Linken nach Norden und lassen den
Geist in diesem Zustand der Erfahrung, diesem leeren und kla-
ren und weiten Zustand von Gewahrsein verweilen, viele Mei-
len nach SUden und Norden ausgerichtet.

Stille

Wir kbnnen diese Methode also in jede der vier Himmelsrich-
tungen anwenden — Osten, Westen, SUden und Norden.

Ein weiteres Problem, das in der Meditation auftauchen kann,
ist die Neigung des Geistes dumpf zu werden, abzusinken oder
zu versacken, so dass der Geist zu schlafen beginnt. Im
schlimmsten Falle schl&ft man wirklich ein. Aber man hat zu-
mindest die Erfahrung, dass der Geist sehr dumpf, sehr schwer,
sehr dicht wird und es nahezu unmdglich ist einen Zustand kla-
ren Gewahrseins aufrecht zu halten. Wenn dies der Fall ist, kon-
nen wir dieselbe Technik anwenden und den Geist viele Meilen
oberhalb von uns in den Raum lenken. Dabei bewahren wir
diesen Zustand klaren, leeren und weiten Gewahrseins, wdh-
rend der Geist diese weite Entfernung nach oben gerichtet ist.

Stille

Wdahrend der Meditation kann es auch vorkommen, dass der
Geist sehr wild wird. Dies geschieht meist, wenn man schon
l&dnger meditiert und daran gewdhnt ist. Der Geist ist voller Ge-
danken, sehr erregt, und es ist sehr schwer den Geist gesam-
melt zu halten, er wird fortwdhrend von all diesen Gedanken
umgetrieben. Dann kann man auch diese Technik anwenden,
um die Lage zu verbessern, indem man das Bewusstsein nach
unten richtet. Wir bewahren weiterhin diesen Zustand klaren,

59



ungehinderten und formlosen Gewahrseins, aber richten es
viele Meilen unter uns in die Erde hinein, lenken einfach das
Bewusstsein viele tausend Meilen unter uns und bewahren das
reine Gewahrsein in dieser Weise.

Stille

An diesem Punkt nun kdnnen wir den Geist gleichzeitig in alle
Richtungen ausdehnen, in die vier Haupt- und Nebenrichtun-
gen, sowie nach oben und unten, in alle zehn Richtungen
gleichzeitig. Einfach den Geist in diesem Zustand leeren, klaren
und ungehinderten Gewahrseins tausende von Meilen in alle
Richtungen gleichzeitig ausdehnen.

Stille

Wir kdnnen diese Art von Methode anwenden, indem wir von
einer Stufe zur nGchsten wechseln. Diese Technik und jede Art
von Technik kdnnen wir anwenden, weil der Geist seinem We-
sen nach leer und unfassbar ist und diese dynamische Fahig-
keit der Manifestation hat. Es besteht also kein Grund zu den-
ken, dass es einem nicht moglich ist zu meditieren. Es ist ganz
und gar moglich. Der Geist ist vollig frei sich in so vielen Weisen
auszudrucken. Visuell drickt sich der Geist aus, indem er alle
Arten von Formen sieht; durch das Hoérbewusstsein driockt er
sich im Horen aller Arten von Klédngen aus. Und dasselbe gilt fOr
das Riechen von GerUchen, das Schmecken von Geschma@-
ckern, das Empfinden von Tastobjekten. Und besonders ist der
Geist selbst der Schopfer von Gedanken, Ideen, Vorstellungen
und EindrUcken. Der Geist hat diese Fahigkeit sich selbst in je-
der gewdhlten Weise auszudricken. Und das Gleiche gilt auch
fUr die Meditation. Es ist nicht so, dass der Geist nicht imstande
wdre zu meditieren, sondern er ist vollkommen fahig in jeder
Form zu meditieren, die man von ihm wunscht. Wenn man dies
versteht, wird der gesamte Vorgang der Meditation viel leichter
und unmittelbarer.

Seit anfangsloser Zeit empfindet der Geist sich selber als ein Ich
oder Selbst oder als ein Geist im kleinen begrenzten Sinne. Und
er hat Leben fUr Leben den Eindruck ein Geist in einem Korper

60



zuU sein. Wir sind daran gewdhnt den Geist als dieses kleine feste
Etwas irgendwo im Kérper zu erfahren, sei es im Kopf, im Herzen
oder anderswo. Wenn wir mit diesem Bezugsrahmen des Geis-
tes meditieren, werden wir uns naturlich vielen Problemen ge-
genuber sehen. Wir sind dann wie ein Kind im MutterschoB, das
seine Arme und Beine nicht strecken und sich nicht umherbe-
wegen kann, weil es vom SchoB3 der Mutter umfangen ist. Dies
gilt fUr den Koérper des Kindes, doch der Geist ist nicht kérper-
lich, und es gibt keinen Grund in dieser Weise mit ihm umzuge-
hen. Und dennoch tun wir es. Wir haben das Empfinden, dass
unser Geist irgendwo im Korper sitzt und dort gehalten wird.
Wenn wir dann meditieren, ist es nicht Uberraschend, dass wir
Kopf- oder RUckenschmerzen, Verspannungen, GefUhle des
Unwohlseins oder Herzklopfen etc. bekommen. Wir muUssen ver-
stehen, dass der Geist tatsachlich unfassbar und unstofflich und
es daher unndtig ist, ihn wie einen kleinen Ball von hartem Be-
wusstsein zu behandeln. Der Geist ist nicht so, wir haben nur
Leben fUr Leben die Gewohnheit ihn so zu erfahren. Wir haben
also die Wahl entweder wie eine Maus in einem kleinen Kafig
zu meditieren, die nirgendwo hingehen kann, oder wie ein Vo-
gel im weiten Himmel zu meditieren, der wie er will sich in alle
Richtungen bewegen kann.

Diese morgendlichen Unterweisungen beschlieBen wir jetzt mit
den Widmungsgebeten und widmen allen Verdienst und alles
Gute, das aus ihnen entstanden sein mag, dem Wohlergehen
aller fUhlenden Wesen.

61



IV ABEND

DIE BODHISATTVA GELUBDE

Heute Abend werden wir uns mit den Bodhisattva GelUbden
und der ihnen zugrunde liegenden Einstellung des Bodhicitta
befassen. Es heiBt, dass Bodhicitta fUr die Verwirklichung des
Erwachens unentbehrlich ist. Ohne MitgefUhl und altruistische
Einstellung ist es unmaoglich das vollkommene Erwachen zu
verwirklichen. Das ist einfach so. Bevor Buddha Shakyamuni
zum Buddha wurde und bevor er seine spirituelle Entwicklung
als Bodhisattva begann, die schlieBlich zur Buddhaschaft fuhr-
te, war er ein gewdhnliches fUhlendes Wesen wie wir alle. In ir-
gendeinem Leben war der Geist des zukUnftigen Buddha als
Hollenwesen in einem Hollenbereich geboren und litt sehr stark
unter den karmischen Tendenzen, die ihm dieses Hollendasein
beschert hatten. Er wurde von den Ddmonen der Holle ge-
zwungen gemeinsam mit einem anderen Hollenwesen einen
groBen Karren zu ziehen, der mit einer ungeheuer schweren
Last beladen war, so schwer, dass die zwei sie kaum vorwdarts
ziehen konnten. Die D&monen der Hdlle trieben sie die ganze
Zeit mit Peitschenschldgen und Tritten an. Darauf kam dem
Hollenwesen, das spdter der Buddha wurde, folgender Ge-
danke: ,,Warum sollen wir beide leiden. Es ist in Ordnung, wenn
ich leide, aber mein Gefdhrte hier sollte nicht solchen Leiden
ausgesetzt sein.” Und er wandte sich an die D&dmonen und
sagte: ,Lasst meinen Gefdhrten gehen, ich werde diesen Kar-
ren alleine ziehen." Der AnfUhrer der D&monen schrie ihn auBer
sich vor Wut an: ,,Wie willst du den Karren alleine ziehen, wo ihr
nicht einmal zu zweit vorankommt!*, nahm eine groBe Axt und
spaltete den Kopf des Hollenwesens. Der Geist dieses Wesens
wurde dadurch augenblicklich aus den Hollen befreit und er-
langte aufgrund seines MitgefUhls fUr das andere Hollenwesen
in seinem ndchsten Leben einen kostbaren Menschenkorper.

62



Dies war das erste Aufscheinen von Bodhicitta im Geist des
Wesens, das spdter der Buddha wurde, und mit ihm begann
eine lange Reihenfolge von Wiedergeburten, fUnfhundert in
niederen und fOnfhundert in hdheren Daseinsbereichen, bevor
der Bodhisattva schlieBlich Erleuchtung als Buddha Shakyamu-
ni erlangte. Doch ohne diesem ersten Aufscheinen von Mitge-
fOhl hatte solch eine Entwicklung niemals begonnen.

Das spontane Erwecken von MitgefUhl hat schon sehr groBen
Nutzen, doch wird der Nutzen noch vergréBert, wenn wir vor
einem spirituellen Lehrer in der Gegenwart der Buddhas und
Bodhisattvas geloben zum Wohle aller fUhlenden Wesen zu ar-
beiten und uns verpflichten die Haltung von liebender Gute
und MitgefUhl zu entwickeln. Durch dieses Versprechen wird die
Intensitdt unserer Ausrichtung viel starker und ihre segensrei-
chen Folgen tiefer. In der Zeremonie der Bodhisattva GelUbde
geht es darum, vor dem spirituellen Lehrer und in der Gegen-
wart der Buddhas und Bodhisattvas der zehn Richtungen for-
mal das Versprechen abzugeben zum Wohl aller Wesen zu ar-
beiten.

Das Bodhisatta Gelibde ist mit einer Ubertragungslinie verbun-
den, die in unserer Zeit zurUckreicht zum vierten Buddha dieses
Leitalters, dem Buddha Shakyamuni. Es gibt zwei Hauptstrome
der Ubertragung. Der erste Strom geht von Buddha Shakyamu-
ni zum Bodhisattva Manjushri’”, danach zum indischen buddhis-
tischen Meister Nagarjuna und zu seinem Schuiler Aryadevalé
und so fort in einer Ubertragungslinie, die bis zum heutigen Tag
ungebrochen ist. Diese Ubertragung heiBt , Linie tiefer Einsicht*.
Der zweite Strom geht von Buddha Shakyamuni zum Bodhisatt-
va Maitreya!?, dann zu den indischen buddhistischen Meistern
Asanga und Vasubhandu20 und weiter bis heute. Diese Uber-
tragung heiBt ,Linie weiter Akfivitat". Beide Linien sind also
auch in der heutigen Zeit noch zugdnglich. Und die buddhisti-
schen Praktizierenden kénnen die Bodhisattva GelUbde ent-

17 Manjushri, wortlich ,,der Edle und Sanftmiitige* ist der Bodhisattva unterscheidender Weisheit

18 Nagarjuna und Aryadeva lebten im 2./3. Jahrhundert und begriindeten die Madhyamika Schule, die
Schule des Mittleren Weges

19 Maitreya, wortlich ,,der Liebevolle* ist die Verkorperung allumfassender Liebe.

20 Asanga und Vasubhandu waren Briider und lebten im 4./5. Jahrhundert. Sie waren die Begriinder der
Yogachara Schule, die auch die ,,Nur-Geist-Schule* genannt wird.

63



weder in der ,Linie tiefer Einsicht" oder in der , Linie weiter Akti-
vitat* empfangen. Jedoch gibt es bei der praktischen Anwen-
dung einen Unterschied, denn die ,Linie weiter Aktivitat", die
Uber Maitreya zu uns kommt, wird traditionellerweise denen
Ubertragen, die Ordinationsgelibde genommen haben, sei es
die Ordination der Laien, der Novizen oder der Ménche und
Nonnen. Und so ist sie etwas eingeschrdnkter. Die ,,Linie der tie-
fen Einsicht" jedoch ist zugdnglich fUr alle, die grundlegendes
Vertrauen in den Buddhadharma besitzen und Zuflucht ge-
nommen haben. Alle, die in dieser Weise offen sind, kdnnen im
wahren Sinne des Wortes die formale Ubertragung erhalten.
Die einzige Voraussetzung fUr die Bodhisattva GelUbde in der
wLinie tiefer Einsicht* ist also sozusagen Vertrauen in die Drei
Juwelen Buddha, Dharma und Sangha und Mitgefuhl fur alle
Wesen. Das ist der Geist der GelUbde.

Als Vorbereitung fir das Empfangen der Ubertragung ist es nd-
tig, eine groBe Ansammlung an Verdienst und Gewahrsein zu
erzeugen. Wir besitzen bereits eine betrdchtliche Ansammlung
an Verdienst, sonst hatten wir nicht die kostbare menschliche
Geburt, die wir jetzt haben. Wir haben diesen héheren Zustand
der Wiedergeburt erlangt, und allein diese Tatsache bedeutet,
dass wir in frGheren Leben viel Positives getan und Verdienst
angesammelt haben, wodurch jene karmischen Tendenzen
gestarkt wurden, die zu dieser Geburt als Mensch gefUhrt ho-
ben. Doch ist diese Ansammlung nicht etwas, das an diesem
Punkt aufhért, sondern sie wird weiter zunehmen und sich ent-
wickeln, und dies ganz besonders wenn wir die Bodhisattva
GelUbde nehmen. In diesem Kalpa werden tausend Buddhas
erscheinen, von denen bereits vier erschienen sind, und der
vierte war Buddha Shakyamuni. Alle diese Buddhas haben an
einem bestimmten Punkt in der Vergangenheit zum ersten Mal
Bodhicitta erweckt, zum ersten Mal den Gedanken gehabt
zum Wohlergehen aller Wesen zu arbeiten. Und irgendwann
haben sie formal die Bodhisattva GelUubde in der Gegenwart
eines Buddha genommen. Dies initiierte den Entwicklungspro-
zess, der sie schlieBlich wahrend dieses Kalpas zur Erleuchtung
fOhren wird. Einige waren als Herrscher sehr wohlhabend und
mdachtig, und sie brachten das ganze Kénigreich dar, all ihre
Macht, all ihren Wohlstand brachten sie dar, um die Bodhisati-

64



va GelUbde zu empfangen. Andere waren sehr arm und hat-
ten nichts zu geben als eine Handvoll Gras oder ein Bundel
Feuerholz. Das war alles, was sie geben konnten, und sie emp-
fingen auf diese Weise die Bodhisattva GelUbde. Die Aufrich-
tigkeit des Herzens ist das Wichtigste. In Tibet war es Brauch,
dass sich die Leute, die Bodhisattva Gelubde nehmen wollten,
schon drei Tage vorher versammelten und Opferungen und
Niederwerfungen machten, dem Sangha dienten und so wei-
ter, um Verdienst anzusammeln und sich auf die Ubertragung
vorzubereiten. Wir kbnnen naturlich nicht drei Tage in einen
Abend zusammenziehen, doch da es im groBen und ganzen
um die geistige Einstellung geht, kdnnen wir mit unserem Geist
auf dieselbe Art Opferungen machen und Verdienst ansam-
meln. Die richtige Einstellung ist ausreichend, um sich auf die
Bodhisattva GelUbde vorzubereiten.

RELATIVES UND LETZTENDLICHES BODHICITTA

Wir mUssen verstehen in welchem Kontext die Bodhisattva Ge-
lUbde gegeben werden. Die Bodhisattva GelUbde haben mit
der Qualitat des Geistes zu tun, die wir Bodhicitta oder Erleuch-
tungsgeist nennen. Bodhicitta hat mehrere Aspekte. Der erste
ist eine Haltung des Wunsches, wo man zum Beispiel wlnscht
diese GelUbde zu nehmen, den Dharma zu praktizieren und
sich bei allem, was man tut, auf das Wohl aller Wesen auszu-
richten. Der zweite Aspekt ist die Anwendung dieses Wunsches,
indem man in der Aktivitat, bei der Meditationspraxis, in allem
sich MUhe gibt diesen Wunsch auch tatsdchlich umzusetzen,
und es nicht einfach beim Wunsch beldsst. Es ist wichtig zu Be-
ginn diese beiden Aspekte zu verstehen, das Bodhicitta des
Wunsches zum Nutfzen der fUhlenden Wesen zu arbeiten und
sie zur Erleuchtung zu fUhren und das Bodhicitta der Anwen-
dung, der tatsé@chlichen Umsetzung. Man kann dies mit einem
sehr einfachen Beispiel verstGndlich machen. Wenn man nach
Indien reisen will, so denkt man zuerst: ,lch méchte nach Indien
gehen." Das ist der Wunsch. Dann besorgt man sich Geld, Visa,
Fahrkarten etc. und beginnt die Reise. Das ist die Anwendung.
Diese beiden Aspekte sind in jeder Handlung ndétig, zuerst
braucht es den Wunsch etwas zu tun und dann kommt seine
tatséGchliche Umsetzung.

65



Bei Bodhicitta spricht man auch von einem relativen und ei-
nem letztendlichen Aspekt. Relatives Bodhicitta ist MitgefUhl mit
allen Wesen als Bezugspunkt. Letztendliches Bodhicitta ist die
Erfahrung der Leerheit, der wahren Natur des Geistes und aller
Phdnomene. Nun mag es einem vielleicht scheinen als mUsste
man zuerst Uber den relativen Aspekt des MitgefGhls sprechen,
denn Mitgefuhl hat eine stark IGuternde Wirkung. Je mehr man
sein Mitgefuhl fUr alle Wesen vertieft, desto mehr wird der Geist
von in Kalpas angesammelter Negativitat, Verdunkelung und
Verwirrung gereinigt. Und wie der Geist derartig geldutert wird,
ist er immer mehr imstande seine wahre Natur, seine Leerheit zu
sehen. Und so kdnnen wir einerseits sagen, dass Mitgefuhl zum
Verstehen der Leerheit fGhrt. Doch k&nnen wir die Sache auch
umkehren und sagen, dass wir durch Einsicht in die wahre Na-
tur des Geistes MitgefUhl fUr alle Wesen bekommen, welche die
wahre Natur des Geistes nicht verstehen. Im gleichen MaBe
wie wir die Natur des Geistes erkennen, verstehen wir, dass Un-
wissenheit im Geist der Wesen sie daran hindert, eine direkte
Erfahrung der Leerheit zu haben, und so an erster Stelle all ihre
Verwirrung und Leiden verursacht. Und dies kann ein noch gré-
Beres MitgefUuhl wecken. So fuhrt das eine jeweils zum andern,
und deshalb sagt man, dass letztendliches und relatives Bodhi-
citta eine Hilfe oder StUtze fUreinander sind.

Letztendliches oder absolutes Bodhicitta bedeutet Einsicht in
die wahre Natur des Geistes. Der dritte Karmapa Rangdschung
Dordsche sagt in seinem Mahamudragebet, dass die Natur des
Geistes nicht existiert, da selbst die Buddhas sie nicht sehen
kdnnen, man aber andererseits nicht von ihr sagen kann, sie sei
nichtexistent, weil sie die Quelle von Samsara wie Nirvana und
die Grundlage aller erleuchteten wie unerleuchteten Erfahrung
ist. Zu sagen, der Geist existiert und existiert nicht, ist kein Wider-
spruch. Er ist zur ein und derselben Zeit existent und nichtexis-
tent,

ohne ausschlieBlich das eine oder andere zu sein, und dies ist
der Mittlere Weg oder die Mittlere Sichtweise, wodurch man
vermeidet in das eine oder andere Extrem zu verfallen.

Man kann also nicht sagen, dass der Geist existiert, denn es
gibt nichts was man sehen kann. Andererseits ist er der Ur-
sprung von Samsara wie Nirvana. Zu sagen, dass der Geist exis-

66



tiert oder dass er nicht existiert, sind beides falsche Behauptun-
gen. Erist zur gleichen Zeit existent und nichtexistent. Man kann
ihn in beiden Weisen beschreiben, doch tatsdchlich ist er kei-
nes von beiden. Das einzige, was wir sagen kdénnen, ist dass der
Geist essentiell leer ist.

Hat man einmal verstanden, dass die Natur des Geistes essen-
tiell leer ist, erlebt man die Projektionen und Erfahrungen, die
sich dem Geist préasentieren, als Teil derselben Unfassbarkeit,
derselben Leerheit. Und dies meinen die Schriften, wenn sie
davon sprechen, alle Phdnomene frei von Anhaftung zu erle-
ben und zu sehen, dass sie wie die Widerspiegelung des Mon-
des im Wasser letztlich ohne Wirklichkeit sind. Das Bild vom
Mond im Wasser wird benutzt, weil wir hier ganz offensichtlich
ein Beispiel haben von etwas, das zur selben Zeit ist und nicht
ist. NatUrlich gibt es keinen Mond im Wasser. Man wird nicht im
Wasser nach dem Mond suchen. Doch gleichzeitig ist etwas
da, ist deutlich erschienen und leicht zu sehen. Genauso ist es,
wenn wir Dinge erleben. Wir erleben etwas, das fur den Geist
sehr augenscheinlich ist, aber gleichzeitig Uberhaupt keine ihm
eigene letztendliche Wirklichkeit besitzt. Man wirde nicht nach
einem Ding suchen, das nicht wirklich da, sondern einfach eine
Erscheinungsform ist, die dem Geist aufgrund bestimmter Um-
stinde deutlich erscheint. So beginnt man die Erscheinungen,
die der Geist erfahrt, als illusorisch oder traumgleich zu erleben.
Mit zunehmender Verwirklichung der Natur des Geistes und der
Natur der Phdnomene wird auch das MitgefUhl fir andere We-
sen gréBer denen diese Verwirklichung fehlt, weill man sieht,
dass dieser Mangel an Verwirklichung die Ursache fUr so viel
Leid, so viel Verwirrung ist. Hat man einmal die illusorische Natur
aller Erfahrung und die leere Natur des Geistes gesehen, dann
ist es nicht mehr nétig weiterhin in Samsara zu kreisen, weiterhin
zu leiden und die Folgen von alledem zu erfahren. Aber das
MitgefUhl fUr jene, die immer noch in dieser lllusion gefangen
sind, wird automatisch gréBer. Es kann gar nicht anders sein.
Man sieht unmittelbar fUr sich selbst, wo das Problem liegt und
deshalb entwickelt sich mit der Entwicklung von letztendlichem
Bodhicitta automatisch und spontan auch der Aspekt des Mit-
gefunhls.

67



Dieser Begriff MitgefUhl als relatives Bodhicitta bedarf ndherer
ErlGduterung, denn er wird oft missverstanden. Wenn man dasitzt
und an jemand voller Bedauern denkt: ,,Oh, du armer Kerl.",
dann ist das nicht unbedingt ein Ausdruck von Mitgefuohl. Ist
man selber arm und in einer geringen Position und sagt dann
zu jemanden, der sehr reich und mdchtig ist, ,Oh, du armer
Kerl.", so ist dies schwerlich aufrichtiges Mitgefuhl. Man hat
nicht wirklich Mitleid, weil die andere Person alle Vorteile auf
ihrer Seite hat. MitgefUhl im buddhistischen Sinn des Wortes ba-
siert auf einem Verstehen der grundlegenden Situation der fUh-
lenden Wesen, seien sie groB3 oder klein, hoch oder niedrig, in
welcher Lage auch immer. Es gibt einige fundamentale Fehler,
die wir alle machen, die jedes Wesen begeht, und die sind die
Ursache des Leidens. Der erste Fehler ist, dass wir fortw&hrend
ein Selbst, ein Ego als etwas Wirkliches erleben, wo es tatsdch-
lich letztendlich keines gibt. Und aus dieser Notwendigkeit, das
Ego beschutzen und verteidigen zu mussen, entsteht Leid. Wir
leiden auch, weil wir Dinge, die nur vorUbergehend wirklich
sind, fUr letztendlich wirklich halten. All unsere Erfahrungen glei-
chen Trdumen oder lllusionen. Sie haben keine absolute Wirk-
lichkeit, denn sie bleiben nicht. Sie haben genau wie ein Traum
kein Leben aus sich heraus. Wenn wir aus dem Traum erwao-
chen, ist der Traum vorbei. Er hatte keine absolute Wirklichkeit.
Wenn wir sterben, verschwindet diese Welt. Sie hat keine abso-
lute Wirklichkeit. Aber wir schreiben allen Dingen solch eine
Wirklichkeit zu, wir behandeln sie als wurden sie in und aus sich
selbst heraus existieren. Und das ist eine weitere Quelle eines
groBen Teils unserer Leiden und unserer Verwirrung. DarUber
hinaus halten wir dauernd Dinge, die vergdnglich sind, fur un-
verganglich. Alles, was wir erfahren, ist verganglich, flochtig,
immer sich wandelnd, zusammenbrechend, sich auflésend,
sterbend etc. Aber wir behandeln die Dinge so, als wdren sie
vollig dauerhaft und etwas, worauf wir uns verlassen kénnen.
Dies ist eine weitere Quelle von Leid. Hat man einmal die
grundlegende Situation eines nicht erleuchteten Wesens in
Samsara verstanden, dann hat man eine Basis fur Mitgefuhl,
weil man das Leid sieht, das darin liegt, ein Selbst zu sehen, wo
es keines gibt, etwas fur wirklich zu halten, das nicht wirklich ist,
und etwas als dauverhaft anzusehen, das flichtiger Natur ist.

68



Dies sind die Fehler, die wir machen, unabhdngig von unser be-
sonderen Lage. Wir alle machen diese Fehler und wir alle lei-
den unter ihren Folgen. Hat man einmal verstanden, wie alle
Wesen diese Fehler machen, kann man wahres Mitgefuhl ent-
wickeln.

AuBerdem gibt es unter all den zahllosen Wesen in den sechs
Bereichen samsarischer Existenz keines, das nicht in irgendei-
nem Leben bereits unsere Mutter oder unser Vater gewesen ist.
In diesem unendlichen Kreislauf der Wiedergeburten war jedes
einzelne Wesen nicht nur einmal sondern viele Male Vater oder
Mutter fUr uns. Das einzige Problem ist, dass unsere Unwissenheit
uns davon abhdlt dies zu sehen. Die Eltern erkennen nicht die
Kinder und die Kinder nicht die Eltern. Diese karmische Verbin-
dung wird nicht gesehen, weil wir durch unsere Unwissenheit
eingeschrankt werden. Aber es gibt diese Verbindung. Einer
der berUhmtesten Schuiler des Buddha war ein Arhat2! namens
Katayana. Und eines Tages, als Katayana auf seinem Bettel-
gang war, kam er an ein Haus, wo eine junge Frau im Vorgar-
ten saB, ein Baby in ihrem SchoB wiegte und gerade Fisch aB.
Eine HOndin kam vorbei, roch den Fisch und blieb bettelnd ste-
hen. Die Frau nahm die Graten und den Rest des Fisches, den
sie nicht gegessen hatte, warf diese nach der HUndin und
schimpfte mit ihr. Doch die HUndin fraB8 den Fisch und kaute die
Graten. Katayana war so weit verwirklicht, dass er Hellsicht be-
saB und die karmische Verbindung zwischen diesen Wesen se-
hen konnfe. Und er sah, dass Mutter und Vater der Frau vor
nicht allzu langer Zeit verstorben waren. Der Geist des Vaters
war als dieser Fisch, der Geist der Mutter als die Hindin und der
Geist inres verstorbenen gréBten Feindes, den sie sehr gehasst
hatte, als ihr Baby wiedergeboren. Und er sagte zu sich: ,,Die
junge Frau isst das Fleisch ihres Vaters und schimpft mit ihrer
Mutter, die Ehefrau kaut die Gréaten ihres Ehemannes, und die
junge Frau wiegt ihren schlimmsten Feind im SchoB3 so als wirde
sie ihn von Herzen lieben. Wenn ich dies betrachte, ist mir klar,
das Samsara vollig absurd ist.*

Verstehen wir, dass alle Wesen unsere Eltern waren, dann ha-
ben wir eine Basis fUr MitgefGhl. Und wenn wir den karmischen

21 Ein Arhat hat den Kreislauf Samsaras iiberwunden, aber noch nicht vollkommene Buddhaschaft ver-
wirklicht.

69



Prozess verstehen, werden wir noch mehr MitgefUhl entwickeln.
Wir erkennen, je machtvoller und einflussreicher jemand ist des-
to mehr verdient er unser Mitgefuhl. Denn wo immer Macht ist,
dort gibt es meistens Korruption und ist ungeschicktes Handeln
involviert. Es ist sehr schwer in reiner Weise Macht zu halten.
Gewdhnlich muss eine Person, um Macht zu erlangen und zu
erhalten, eine Menge negatives Karma ansammeln, was be-
deutet, dass der Geist dieses Menschen in der Zukunft von sei-
nem negativen Karma in niedere Zust&nde der Wiedergeburt
gezogen wird mit noch mehr Leid und Verwirrung. Im Augen-
blick mag es aussehen als stGnde fUr die Person alles bestens,
doch wenn wir ihre karmische Lage betrachten, verstehen wir,
dass sie unser MitgefUhl verdient. Das Gleiche kann auf Reich-
tum bezogen gesagt werden. Wo immer es Reichtum gibt, dort
gibt es auch Gier. Es ist sehr schwierig Reichtum zu haben und
zu bewahren, ohne gierig und geizig zu sein. Zur Zeit des Bud-
dha lebte ein Mdnch in der Gegend, die heute Varanasi heit,
der kein Interesse an weltlichem Reichtum hatte und vollig auf
seine spirifuelle Praxis ausgerichtet war. Eines Tages gab ihm
jemand einen wunderschéonen Juwel, der ein Vermdgen wert
war. Der Mbnch dachte: ,Was soll ich mit diesem Juwel anstel-
len2 Ich kann solch ein Ding nicht gebrauchen und sollte es
jemandem geben, der es wirklich braucht.” Und er ging in sei-
nem Geiste all die vielen armen Leute und Bettler in der Ge-
gend durch, die Uberhaupt nichts besaBen, und versuchte
herauszufinden, welche Person am besten fUr dieses Geschenk
geeignet war. Aber er konnte sich nicht entscheiden. Und so
ging er zum Buddha, der in der Gegend weilte, und sagte zu
ihm: ,lch habe diesen prachtvollen Juwel bekommen, aberich
brauche ihn nicht und will ihn nicht. Ich wUrde ihn gerne je-
mandem geben, der ihn wirklich braucht. Bitte sage mir, wer
diesen Juwel am meisten braucht." Der Buddha antwortete:
,Gib ihn dem Kénig Sadscha.” Der Mdnch war Uberrascht,
denn Konig Sadscha war der reichste Mann der Gegend und
hatte mehr Reichtum und Macht als irgendjemand ertfrGumen
konnte. Er war sicherlich der Letzte, der diesen Juwel brauchte.
Doch der Buddha insistierte: ,,Nein, nein. Gib ihn dem Koénig
Sadscha. Er ist die Person, die ihn am meisten braucht.” Der
Mdnch dachte: ,,Der Buddha muss wissen, wovon er spricht.”

70



Und er brachte Koénig Sadscha den Juwel. Der Kdénig war er-
staunt, dass ein besitzloser buddhistischer Mdnch ihm diesen
wunderbaren Juwel schenkte. Und er fragte: ,,Wie seid |hr an
diesen Juwel gekommen und warum gebt |hr ihn mire” Der
Mdnch antwortete: ,,Nun, er wurde mir eines Tages geschenkt,
aber ich brauche ihn nicht. Deshalb habe ich den Buddha ge-
fragt, wer ihn am meisten braucht, und er hat mir darauf ge-
antwortet, dass ich ihn Euch geben solle.” Der Kénig war ziem-
lich erstaunt und bat bald darauf den Buddha um ein personli-
ches Gesprdch, um ihn zu fragen, warum er gesagt hatte, dass
er diesen Juwel am meisten bréduchte. Der Buddha antwortete:
»NatUrlich seid Ihr derjenige, der ihn am meisten braucht. Ihr
seid zwar der Reichste aber auch der Gierigste in der ganzen
Gegend. Euer Wohlstand hat Euch nur immer gieriger und gei-
ziger gemacht, und Ihr wollt immer mehr und mehr. Ihr habt
keine Zufriedenheit, und deshalb habe ich dem Ménch gesagt,
dass ihr diesen Juwel am meisten braucht.” Eine wohlhabende
Person zu sein bedeutet also nicht, dass man sich in einer guten
Lage befindet, denn im Verdienen und Bewahren dieses Wohl-
standes kann eine Menge negatives Karma erzeugt werden.
Reiche und Mdachtige haben vom weltlichen Standpunkt be-
trachtet einen hdéheren Status, doch bedeutet dies nicht, dass
sie nicht unser MitgefGhl verdienen. In der Tat brauchen sie es
oft nétiger als gewdhnliche Leute.

Alle Wesen erfahren eine subtile Ebene von Leid, ndmlich das
Leid einfach am Leben zu sein, einfach einen physischen Kér-
per zu haben. Dies ist in sich selbst eine Form von Leiden, der
wir nicht entfliehen kdnnen. Alle Wesen unterliegen ihr. Je
nachdem in welchem Daseinsbereich der Geist eine kdrperli-
che Gestalt angenommen hat, erfdhrt er besondere Leiden,
die in diesem Bereich vorherrschend sind. In den Hdllenbrei-
chen sind dies Leiden in Form intensiver Hitze oder Kdalte. Im Be-
reich der Hungergeister sind diese Hunger, Durst und Verlust. Im
Bereich der Tiere besteht das hauptsdchliche Leiden darin,
dass eines die Beute des anderen wird und sie sich gegenseitig
fressen, der stédndige Kampf ums Uberleben. Im Bereich der
Menschen gibt es die Leiden von Geburt, Alter, Krankheit und
Tod. Im Bereich der Halbgdtter gibt es das Leid standigen Strei-
tens und K&dmpfens. Und im Bereich der Gotter gibt es das Leid,

71



dass sie - wenn ihr Karma aufgebraucht ist - wieder aus dem
Zustand des Glanzes in niedrigere Daseinsbereiche fallen. Bei
den Menschen gibt es zudem noch das Leid aufgrund der
menschlichen Bedingung, welches einerseits eine Empfindung
der Ruhelosigkeit, der stGndigen Geschdaftigkeit ist und ande-
rerseits eine Empfindung des Mangels, ein Gefuhl, das immer
etwas fehlt. Wir als Menschen erleben dies alle, haben immer
das Gefuhl, das wir etwas anderes brauchen und dies nicht gut
genug ist. Ich mache es nicht gut genug; der Ort, wo ich lebe,
ist nicht schdén genug; dies oder jenes ist nicht gut genug. Wir
sind nicht zufrieden. Und dann gibt es Ruhelosigkeit und Ge-
schaftigkeit, eine Art neurotisches Verhalten, das uns antreibt
all diese Bedurfnisse zu befriedigen. Dieses GefUhl des WUn-
schens und des Bedurftigseins, das so grundlegend zum
Menschsein zu gehdren scheint, ist auch eine Ursache fur Leid.
Um MitgefGhl fUr alle Wesen zu entwickeln, ist es notwendig die
Leiden zu kennen, denen alle Wesen ausgesetzt sind, und zu
verstehen, dass sie wirklich leiden.

Alle Wesen sind in derselben Lage, sie alle mdchten leben und
glUGcklich sein. Alle streben nach GlUck. Die Ursachen fur Glick
sind positive Handlungen und die daraus resultierenden positi-
ven karmischen Tendenzen. Es ist aber nicht so, dass sehr viele
Wesen dies wirklich verstehen. Einerseits wollen die Wesen nicht
unglUcklich sein, andererseits jedoch unternehmen sie nichts,
um Leid zu vermeiden und Gluck zu erlangen. Die Ursachen
von Leiden sind negative Handlungen und die daraus resultie-
renden negativen karmischen Tendenzen. Und auch dies ist
etwas, das nicht sehr viele Wesen verstehen. Sie befinden sich
in der Situation, wo ihr Wollen und ihr Tun in direktem Wider-
spruch zueinander stehen. Sie verstehen einfach nicht, wie sie
das Gluck verwirklichen kdnnen, das sie sich winschen, und
schaffen stattdessen alle moglichen Bedingungen fir mehr
Verwirrung und mehr Leid. Ihre Handlungen liegen sozusagen
quer zu inrem Ziel.

Auf solche Weise kdnnen wir MitgefUhl fUr andere Wesen ent-
wickeln. Und wenn wir so MitgefUhl entwickeln und wirklich
wUlnschen den Wesen zu helfen, werden wir erkennen, dass die
einzig wirksame Weise dies zu tun darin besteht, dass wir selber
die Erleuchtung erlangen. Denn zur Zeit verfugen wir nicht Gber

72



Einsicht, Geschick und Fahigkeiten, die wir brauchen, um den
Wesen tatsdchlich wirkungsvoll zu helfen. Je mehr wir den
Dharma verwirklichen und uns der Erleuchtung anndhern, des-
to effektiver werden wir in der Hilfe fUr andere. MitgefUhl moti-
viert uns, die Erleuchtung zu suchen und den Dharma zu prakti-
zieren. Und aus dieser Motivation heraus, groBes Mitgefihl zu
wecken und es in allen Bodhisattva Aktivitdten auszudricken,
in einem weiten Ozean von Bodhisattva Aktivitat, der uns selbst
und alle fUhlenden Wesen zur Erleuchtung tragt, nehmen wir
heute Abend die Bodhisattva GelUbde.

Kalu Rinpotsche gibt die Bodhisattva GelUibde...

Ende

73



