
!1

Kalu Rinpotsche 

Wie ein Vogel  
im weiten Himmel 



Inhalt 

Unterweisung I 
• Diese so seltene günstige Gelegenheit 
• Sich vertrauensvoll für Mitgefühl und Segen der Drei Ju-

welen öffnen 
• Von Indien nach Tibet und nun in den Westen 
• Die Natur des Geistes 
• Shine, Lhagthong und Mahamudra 
• Meditationsanleitung 

Unterweisung II 
• Der karmische Prozess 
• Die Leerheit des Geistes 
• Gewöhnliche Wesen, Bodhisattvas und Buddhas 
• Unsere menschliche Lage 

Unterweisung III 
• Augenblick für Augenblick wandelt sich alles 
• Die Praxis des Dharma in die täglichen Aktivitäten ein-

binden 
• Vertrauen, Mitgefühl und Weisheit verleihen allem, was 

man tut, große Kraft 
• Weltliche und die weltüberschreitende Meditation 
• Angeleitete Meditation 

Unterweisung IV 
• Die Bodhisattva Gelübde 
• Relatives und letztendliches Bodhicitta 

                                     

!2



 

I                 ABEND 

DIESE SO SELTENE GÜNSTIGE GELEGENHEIT 

Als Wesen auf diesem besonderen Planeten Erde haben wir 

den Zustand einer menschlichen Wiedergeburt erlangt, diesen 

kostbaren Menschenkörper mit allen günstigen Bedingungen 

und Freiheiten, die er uns bietet. Wir befinden uns an einem 

Wendepunkt, wo wir die Wahl haben entweder wirklichen Nut-

zen aus dem Potential unseres menschlichen Körpers zu ziehen 

und höhere Zustände der Wiedergeburt oder gar die Erleuch-

tung zu erreichen, oder aber weiter im Daseinskreislauf umher-

zuwandern, unseren Geist in niedere Zustände der Wiederge-

burt absinken zu lassen und immer mehr Verwirrung und Leid zu 

erleben. Gerade jetzt sind wir an diesem Wendepunkt, wo wir 

uns entscheiden können, höher oder tiefer zu steigen. 

Buddhaschaft ist der Zustand vollkommenen Erwachens, in 

dem Allwissenheit und die Fähigkeit jeden Aspekt der Wirklich-

keit zu sehen verwirklicht sind. Als Buddha Shakyamuni die ver-

schiedenen Daseinsbereiche im Kreislauf der Wiedergeburt be-

schrieb, tat er dies aus seiner Allwissenheit heraus. Er erklärte, 

dass es im Samsara sechs Daseinsbereiche gibt: die drei niede-

ren Bereiche der Höllenwesen, der Hungergeister und der Tiere 

und die drei höheren Bereiche der Menschen, der Halbgötter 

und der Götter. Als Menschen haben wir also einen Zustand 

höherer Wiedergeburt erlangt, der verglichen mit den anderen 

Daseinsbereichen sehr günstig ist. 

Durch welche Bedingungen kommt eine menschliche Wieder-

geburt zustande? Ganz allgemein können wir sagen, dass wir 

als Menschen alle ein gewisses Maß an positivem, guten Karma 

teilen. Dieses Karma wurde in früheren Leben durch die zehn 

Arten heilsamen Handelns aufgebaut und verstärkt und hat uns 

in diesen besonderen Daseinsbereich geführt. Dies ist unser kol-

lektives Karma, das wir gemeinsam teilen. Doch gibt es in der 

Struktur eines jeden von uns auch Elemente negativen Karmas, 

bei einigen mehr und bei anderen weniger. Und aufgrund der 

!3



unterschiedlichen Anteile von positiven und negativen karmi-

schen Eindrücken, haben die Menschen viele verschiedene 

Qualitäten und Eigenschaften und viele verschiedene Weisen 

das Leben im Menschenbereich zu erfahren. Einige erleben 

günstigere und positivere Umstände als andere. Die positiven 

Erfahrungen eines eher glücklichen menschlichen Daseins wie 

auch die eher negativen Erfahrungen eines nicht so glückli-

chen menschlichen Daseins haben ihre Wurzel jeweils in unse-

rem positiven und negativen Karma. 

Wir können die Menschen vielleicht in drei Gruppen aufteilen, 

nämlich in die höchste und edelste Art, in die mittlere Art und in 

die geringste Art. Diese Einteilung hat als Kriterium, wieviel Nut-

zen ein Mensch tatsächlich aus seinem menschlichen Potential 

zieht. Es gibt viele Menschen, die eindeutig böse sind. Sie inter-

essieren sich nicht für die Lehren des Dharma. Nicht nur, dass 

sie kein Interesse haben, sie sind sogar erklärte Gegner des 

Dharma und hassen die spirituellen Lehren. Sie verbringen ihr 

Leben mit sehr negativen Handlungen, die schädlich für sie 

selbst und schädlich für andere sind. Dies ist die niederste Art 

menschlicher Geburt, eben weil solche Menschen ihre günsti-

gen Gelegenheiten allesamt vergeuden, und die einzig mögli-

che Bestimmung für sie eine Wiedergeburt in niedere Daseins-

bereiche ist, die von großem Leid und großer Verwirrung ge-

prägt sind. Ihr Geist wird weiterhin im Kreislauf der Wiederge-

burten umherirren, und er wird solange nicht freikommen wie er 

mit solch negativen Handlungen fortfährt. In Hinblick auf die 

spirituelle Entwicklung wird die menschliche Existenz vergeudet. 

Es ist eine niedere Weise als Mensch zu leben. 

Die meisten Menschen leben in einer eher durchschnittlichen 

Weise, was bedeutet, dass sie ihre günstige Gelegenheit als 

Mensch das Erwachen zu erlangen nicht wirklich nützen. Sie 

sind weder besonders schlechte noch besonders gute Men-

schen; sie tun nichts, das in positiver oder negativer Weise eine 

nachdrückliche Wirkung hätte. Ihr Leben verläuft einfach mit-

telmäßig und das Ergebnis – nicht überraschend – ist auch mit-

telmäßig. Die Wiedergeburt, die ein solcher Geist annimmt, ist 

nicht außergewöhnlich gut und auch nicht außergewöhnlich 

schlecht. Es kann nichts besonders Gutes oder Schlechtes dar-

über gesagt werden, sie ist einfach mittelmäßig. 

!4



Andererseits gibt es Menschen, die erkennen, welche Möglich-

keit die menschliche Geburt bietet. Sie verstehen, dass man als 

Mensch, wenn man wirklich will, vollkommene Erleuchtung er-

langen kann, und dies nicht nur für sich selbst, sondern zum 

Nutzen aller fühlenden Wesen. Solche Menschen sind den Leh-

ren des Dharma zugeneigt und motiviert diese in der Praxis an-

zuwenden. Sie machen wirklich den besten Gebrauch von ih-

rem menschlichen Potential. Nur dann, wenn jemand sich die-

ses Potentials bewusst ist und es nutzt, reden wir von einer wirk-

lich kostbaren, ausgezeichneten menschlichen Geburt. Sie alle, 

die zu diesen Unterweisungen gekommen sind, erfahren diese 

höchst kostbare und ausgezeichnete menschliche Existenz mit 

all ihren günstigen Gelegenheiten und Freiheiten, die sie bietet. 

Dies ist offensichtlich, einfach weil Sie Interesse an den Lehren 

des Dharma zeigen. 

Was bedeutet es, ein Buddhist zu sein? Es bedeutet, den Leh-

ren des Buddha zu folgen. Der Buddha verwirklichte das voll-

kommene Erwachen, indem er sich völlig von aller Unwissen-

heit, aller Verwirrung, allen emotionalen Konflikten, aller Nega-

tivität, allen Schleiern befreite, welche die wahre Natur des 

Geistes verdunkeln. Wenn alle Verdunkelungen beseitigt sind, 

kann sich die wahre Natur des Geistes, ohne durch irgendet-

was begrenzt oder behindert zu sein, unmittelbar ausdrücken. 

Solche Befreiung und Entfaltung - Befreiung von den negati-

ven, hinderlichen und einschränkenden Faktoren im Geist und 

Entfaltung der offenbar werdenden unglaublichen Qualitäten 

des Geistes - das genau ist die Buddhaschaft. Der Buddha hat 

dies verwirklicht, und ein Buddhist ist jemand, der auch danach 

trachtet, dies zu verwirklichen. 

Die Tibeter bezeichnen die Unterweisungen des Buddha als in-

nere Lehren. Wir können unsere Körper-Geist-Struktur aufteilen 

in die äußere Ebene des physischen Körpers und der physi-

schen Welt und die innere Ebene des Geistes. Die Lehren des 

Buddhismus befassen sich hauptsächlich mit dem inneren Geist 

und der Entdeckung der wahren Natur dieses Geistes. Wenn 

man der Lehre des Buddha folgt, lernt man die Unterweisun-

gen, die sich mit der inneren Ebene des Geistes befassen. Und 

darum beziehen sich die Tibeter auf die buddhistischen Unter-

weisungen als innere Lehren. 

!5



Traditionell werden der kostbaren menschlichen Existenz in den 

Schriften des Buddhadharma acht verschiedene Arten von 

Freiheit und zehn verschiedene Arten günstiger Bedingungen 

zugeschrieben. Diese zu erläutern würde relativ viel Zeit in An-

spruch nehmen. Und darum möchte ich vorschlagen, da Sie ja 

alle gebildete Leute sind, dass sie selber in den entsprechen-

den Schriften nachlesen und diese Punkte dort tiefer studieren. 

Ein Standardwerk, das die acht Freiheiten und zehn günstigen 

Bedingungen beschreibt, ist der „Kostbare Schmuck der Befrei-

ung“ von Gampopa , der in mehrere westliche Sprachen über1 -

setzt worden ist. Jeder, der mehr über die tatsächlichen Quali-

täten wissen will, die eine kostbare menschliche Existenz aus-

zeichnen, sollte diesen oder ähnliche Texte lesen. Der wichtige 

Punkt ist, dass man diesen menschlichen Körper, wenn man ihn 

erlangt hat, wirklich nützen sollte, indem man eine spirituelle 

Disziplin praktiziert, die einem hilft, das menschliche Potential 

ganz auszuschöpfen. Diese Disziplin ist die Praxis des Dharma, 

die nur im Kontext einer menschlichen Wiedergeburt ausge-

führt werden kann. Das ist das Wichtigste, was man wirklich sich 

zu Herzen nehmen und tun sollte. Denn, so wie es der indische 

buddhistische Meister Shantideva  sagt, werden wir diese so 2

schwer zu erlangende günstige Gelegenheit in Zukunft nicht 

einfach so wieder erhalten, wenn wir nicht jetzt richtigen Ge-

brauch von ihr machen. Wir besitzen zwar jetzt eine kostbare 

menschliche Existenz, doch gibt es keinerlei Garantie, dass dies 

in zukünftigen Wiedergeburten genauso sein wird. In der Tat ist 

eine menschliche Existenz sehr selten. Und wenn wir nicht Ge-

brauch von unserer günstigen Gelegenheit machen, die wir 

jetzt haben, mögen wir vielleicht niemals wieder eine andere 

Chance bekommen, da eben eine menschliche Existenz so sel-

ten ist.  

Wir drücken uns in dieser Welt durch körperliche, verbale und 

geistige Handlungen aus bzw. in einer Kombination von allen. 

Ob wir darüber reden, dass negative Handlungen und negati-

ve karmische Tendenzen oder dass positive Handlungen und 

 Gampopa (1079 – 1153) war der wichtigste Schüler des großen Yogi Milarepa und ein großer Meditie1 -
render und großer Gelehrter. Das obengenannte Werk ist auch mehrfach ins Deutsche übersetzt worden.

 Shantideva lebte im siebten/achten Jahrhundert in Indien. Sein berühmtestes Werk ist das Bodhicharya2 -
vatara, ein Lehrtext, der in allen tibetischen Schulen hoch angesehen ist und oft unterrichtet wird. Diese 
Schrift ist auch mehrfach ins Deutsche übersetzt worden.

!6



positive karmische Tendenzen verstärkt werden, wir sprechen 

dabei immer über körperliche, verbale oder geistige Handlun-

gen, die solch positive oder negative Tendenzen verstärken. 

Ein wichtiger Punkt in der eigenen Praxis ist, dass man vom Ge-

setz des Karma überzeugt ist und wirklich sieht, dass es zwi-

schen den eigenen Handlungen und den eigenen Erfahrungen 

eine ursächliche Verbindung gibt. Die von uns ausgeführten 

Handlungen sind die Ursache und bringen uns als Ergebnis ent-

sprechende Zustände der Erfahrung. Mit dieser Überzeugung 

hat man in seinem Leben eine Grundlage, auf der man ent-

scheiden kann, was eine gute und richtige Handlung und was 

eine negative oder schädliche Handlung ist. Solch eine Basis zu 

haben, ist sehr wichtig. Das Verstehen des karmischen Prozes-

ses ist ein Schlüssel dafür wie man handelt. 

SICH VERTRAUENSVOLL FÜR MITGEFÜHL UND SEGEN DER DREI 

JUWELEN ÖFFNEN  

Wenn wir die Praxis des Buddhismus zu unserem geistigen Weg 

machen wollen, so ist das Nehmen der Zuflucht der erste Schritt 

in dieser Praxis. Und von diesem Zeitpunkt an immer wieder Zu-

flucht zu nehmen ist die Grundlage des Weges. Dies ist wirklich 

wichtig, denn die Essenz der Zufluchtnahme ist unser Vertrauen 

in die Drei Juwelen, in Buddha, Dharma und Sangha. Wenn wir 

nicht als erstes Vertrauen in den Buddha als Lehrer und in die 

Buddhaschaft als spirituelles Ziel haben, werden wir auch kein 

Vertrauen in die Unterweisungen haben, die solch ein Buddha 

gab. Ohne Vertrauen in seine Lehren werden wir sie nicht prak-

tizieren, und selbst wenn wir es tun, werden wir nicht sehr weit 

kommen und keinen großen Nutzen daraus ziehen. Darum ist 

es besonders wichtig, dass wir Vertrauen darin haben, dass die 

Drei Juwelen für uns eine Quelle der Inspiration und des Nut-

zens sind. In den Buddha Vertrauen zu haben ist sehr gut, denn 

es gibt nichts Erhabeneres, worin man sein Vertrauen setzen 

könnte. Wenn man die verschiedenen Aspekte betrachtet, 

welche die Erleuchtung eines Buddha ausdrücken, so besitzt 

der Buddha auf der körperlichen Ebene 112 verschiedene Zei-

chen der Vollkommenheit, größere und kleinere, die ihn von ei-

ner gewöhnlichen menschlichen Gestalt und selbst von der 

Gestalt eines Gottes unterscheiden. Die Rede eines voll er-

!7



leuchteten Wesens hat 60 Qualitäten und ist ein perfektes Mit-

tel für spirituelle Kommunikation, für die Darlegung des Dhar-

ma. Und der Geist eines Buddha besitzt 32 verschiedene Quali-

täten, die ein erleuchtetes Bewusstsein auszeichnen und vom 

Bewusstsein eines gewöhnlichen Wesens unterscheiden. In die-

sen Reichtum von Qualitäten und Möglichkeiten setzt man sein 

Vertrauen, wenn man Zuflucht zum Buddha nimmt. 

Buddha ist der erste der Drei Juwelen. Der zweite Juwel ist der 

Dharma, der Reichtum der Lehren, die Buddha Shakyamuni 

aus seinem Zustand der Allwissenheit und aus seinem Gewahr-

sein der emotionalen Verwirrung der fühlenden Wesen darleg-

te. Um den Wesen helfen zu können, die sehr komplexe Zu-

stände der Verwirrung erfahren, lehrte der Buddha sehr kom-

plexe, sehr weite und tiefgründige Lehren, auf die man sich 

traditionell als die 84000 Sammlungen von Lehrdarlegungen 

bezieht, die als Antwort auf die 84000 Zustände emotionaler 

Verwirrung gegeben wurden, unter denen fühlende Wesen lei-

den können. Dieser Pfad der Lehren, durch den man die Ver-

wirrung auflöst und das Erwachen erlangt, das ist der Juwel des 

Dharma. Zuflucht in den Dharma zu nehmen bedeutet also 

von diesem Juwel der Lehrdarlegungen Gebrauch zu machen. 

Der dritte Juwel ist der Juwel des Sangha. Dieser hat zwei As-

pekte. Es gibt den gewöhnlichen Sangha, wo gewöhnliche 

Menschen die Lehren praktizieren und in einem bestimmten 

Ausmaß die Wahrheit dieser Lehren realisieren und daraufhin 

anderen als Lehrer oder Ratgeber dienen. Und es gibt einen 

erhabeneren Aspekt. Dieser bezieht sich auf jene Wesen, die 

durch ihre Praxis sehr hohe Stufen der Verwirklichung erlangt 

haben, von der ersten bis zur zehnten Stufe der Bodhisattva 

Verwirklichung bzw. von der ersten bis zur zehnten Bhumi. Auf 

diese Wesen bezieht man sich im allgemeinen als den Edlen 

oder Erhabenen Sangha. 

Wenn wir Zuflucht zu Budha, Dharma und Sangha nehmen, so 

nehmen wir Zuflucht zu diesen hauptsächlichen spirituellen As-

pekten. Dies ist eine Handlung, die uns großen Nutzen bringt 

und gleichzeitig überhaupt keine Gefahren, Einschränkungen 

oder Schwierigkeiten für uns als Zufluchtnehmende beinhaltet. 

Die Drei Juwelen sind eine Quelle von Mitgefühl und Segen und 

strahlen eine mütterliche Fürsorge aus wie sie eine Mutter für ihr 

!8



einziges Kind empfindet. Doch ist diese Quelle von Mitgefühl 

und Segen nicht auf ein oder wenige Wesen beschränkt, son-

dern umfasst alle fühlenden Wesen. Sie ist einfach da, um er-

fahren zu werden. Wir könnten dieses Mitgefühl auch mit einem 

Haken vergleichen. Und das einzige, was nötig ist, dass der 

Praktizierende seinen Geist vertrauensvoll öffnet. Diese vertrau-

ensvolle Öffnung ist wie ein Ring, in den der Haken greifen 

kann. Ohne solche Öffnung, ohne solches Vertrauen kann kei-

ne Verbindung hergestellt werden. Indem man das Gelübde 

der Zuflucht nimmt und fortfährt mit einer Haltung von Glauben 

und Vertrauen Zuflucht zu nehmen, stellt man diese Verbindung 

her und öffnet sich für die Quelle von Segen und Nutzen, was 

nicht nur kurzfristig im Hinblick auf die in diesem Leben erfahre-

nen Leiden und Schmerzen hilft, sondern den Geist auch davor 

bewahrt in niedrigere Zustände der Wiedergeburt zu fallen und 

ihn in höhere Daseinsbereiche und letztlich zum Erlangen der 

vollkommenen Erleuchtung führt. Die nutzbringenden Auswir-

kungen, die von diesem ersten Augenblick an entstehen, wo 

man tatsächlich seinen Geist vertrauensvoll öffnet, sind wirklich 

außergewöhnlich auf unterschiedlichen Ebenen, kurzfristig und 

langfristig. 

Die Zufluchtnahme birgt in sich keine Gefahren oder Einschrän-

kungen, weder äußerlich noch innerlich. Sie schränkt uns in un-

seren alltäglichen Aktivitäten nicht ein. Zufluchtnahme hat 

nicht diesen Aspekt, sondern es geht im Wesentlichen darum 

das Vertrauen in diese Quelle von Mitgefühl und Segen zu ent-

wickeln. Es ist auch nicht der Fall, dass einem der Zugang zu 

anderen spirituellen Traditionen dadurch verwehrt wäre oder 

von einem erwartet wird, dass man diese Traditionen ablehnt. 

Es gibt viele Übertragungen von spirituellen Lehren in dieser 

Welt. Der Buddha sagte, dass all diese als Aktivität erleuchteter 

Buddhaschaft betrachtet werden sollen, die sich in verschie-

denen Umständen für unterschiedliche Zwecke ausdrückt, um 

die verschiedenen Bedürfnisse der Wesen zu erfüllen. Dies ist 

etwas, was Buddhisten akzeptieren. Alle Religionen sind in ih-

rem eigenen Kontext gültig. Wenn man Zuflucht nimmt, wird 

nicht von einem verlangt, die Wahrheit anderer spiritueller Leh-

ren zu verneinen und zu sagen: „Nur diese Lehre ist richtig, alle 

anderen sind falsch. Wir wollen mit ihnen nichts mehr zu tun 

!9



haben.“ Dies ist ganz und gar nicht der Fall. Nachdem man Zu-

flucht genommen hat, ist es immer noch vollkommen in Ord-

nung, Vertrauen in ein anderes religiöses System zu haben und 

sogar dieses System zu praktizieren, indem man versteht, dass 

die eine wie die andere Religion in ihrem Ziel identisch sind. Ei-

ner Person, die Zuflucht nimmt, werden also keine Schwierigkei-

ten oder Einschränkungen gemacht. Dies ist einfach nicht Teil 

der Zuflucht, sondern das einzige was zählt ist, ob jemand Ver-

trauen und Glauben in die Drei Juwelen hat oder nicht. 

VON INDIEN NACH TIBET UND NUN IN DEN WESTEN 

Die besonderen Umstände in der heutigen Welt haben dazu 

geführt, dass der Buddhadharma sich in Ländern verbreitet, 

die von ihrer Tradition her nicht buddhistisch sind. Wir sehen, 

dass dies gegenwärtig in der ganzen Welt geschieht. In drei 

Ländern scheint die Aufnahmebereitschaft besonders groß zu 

sein, nämlich in den USA, in Frankreich und in Deutschland . 3

Dort hat der Dharma, als er in diese Länder kam, besonderen 

Zuspruch bei den Menschen gefunden. Wenn wir von tibeti-

schem Buddhismus sprechen, ist es wichtig sich zu erinnern, 

dass dieser nicht von einigen cleveren tibetischen Lamas zu ei-

ner bestimmten Zeit erfunden und als Buddhismus präsentiert 

wurde, sondern dass damit die authentische Übertragung der 

Lehren gemeint ist, die auf Buddha Shakyamuni in Indien zu-

rückgehen. Der Buddha erschien als voll erleuchteter Nirman-

akaya  unter den Menschen, wirkte sein ganzes Leben lang 4

zum Nutzen der Wesen und lehrte dieses umfassende Lehrsys-

tem der Sutra und Tantra Traditionen, um die Wesen aus der 

Verwirrung zu befreien. Dieser authentische Hauptstrom der 

Übertragung des Buddhismus, wie er zuerst in Indien erschien, 

wurde von den tibetischen Menschen empfangen und be-

wahrt. 

 3

 Einer der drei Kayas oder Körper, wobei man Körper nicht in unserem gewöhnlichen Sinn verstehen 4

sollte. Dharmakaya ist der Wahrheitskörper, es ist der Name für die unfassbare, leere, vollkommen reine 
Natur, die allem zugrunde liegt. Mit seiner Verwirklichung erscheinen gleichzeitig die beiden Formkörper 
zum Nutzen der getäuschten fühlenden Wesen. Der Sambhogakaya oder Freudenkörper ist nur Wesen 
zugänglich, die bereits einen sehr geläuterten Geist haben. Der Nirmanakaya oder Erscheinungskörper ist 
allen Wesen zugänglich. Es ist der sichtbare, fassbare Körper, der zum Nutzen der fühlenden Wesen in 
diese Welt geboren wird und Alter, Krankheit und Tod unterliegt. In dieser Form hat Buddha Shakyamuni 
den Dharma gelehrt, der bis in unsere Zeit überliefert ist. 

!10



Zu der Zeit als die Lehren des Buddha in Indien sich verbreite-

ten, war Tibet noch kein spirituell orientiertes, sondern ganz im 

Gegenteil eher ein barbarisches Land. Barbarisch in dem Sinne, 

dass die Menschen dort nicht oftmals viel höher als die Tiere 

entwickelt waren. Tiere wie Elefanten, Pferde oder Kühe ver-

stehen zu essen, zu trinken, zu schlafen, und können sich um 

ihre grundlegenden Bedürfnisse kümmern, aber sie denken nie 

an etwas, das darüber hinausgeht. Sie denken niemals an 

Karma oder an frühere und zukünftige Existenzen; und sie den-

ken auch nie daran, die Erleuchtung zu erlangen. Sie sind ein-

fach nicht dafür empfänglich. Und die Tibeter waren es zu je-

ner Zeit auch nicht, sondern waren mehr oder minder spirituelle 

Barbaren. An einem bestimmten Punkt der Entwicklung jedoch 

drangen die spirituellen Werte des Buddhismus zu den tibeti-

schen Menschen vor und begannen ihre Kultur zu durchträn-

ken. Dies vollzog sich während eines langen Zeitraumes durch 

die Bemühungen einer Vielzahl einzelner Menschen. Einige von 

ihnen waren erleuchtete Herrscher des tibetischen Volkes, die 

als inkarnierte Bodhisattvas  unter den Leuten erschienen, um 5

die spirituellen Lehren und deren Werte bei ihnen zu verbreiten. 

Andere von ihnen waren Tibeter, die als Übersetzer ausgebildet 

und nach Indien gesandt wurden, um den Buddhismus dort zu 

studieren und die Schriften des Dharma nach Tibet zu holen. 

Wieder andere waren Meister und Gelehrte der buddhistischen 

Tradition Indiens, die nach Tibet eingeladen wurden, und dort 

mit den tibetischen Gelehrten und Übersetzern an einem 

schrittweisen Prozess der Assimilation arbeiteten. In dieser Weise 

wurde allmählich das gesamte Spektrum der buddhistischen 

Lehren nach Tibet gebracht und in der tibetischen Kultur ver-

ankert. Und von dieser Zeit an wurde Tibet zu einem Land mit 

kulturellen und spirituellen Werten, was es davor nicht gewesen 

war. 

Nachdem diese Lehren des Dharma nach Tibet übertragen 

worden waren, konnte zum Beispiel Milarepa  in einem einzi6 -

gen Leben vollkommene Erleuchtung erlangen. Milarepa war 

nicht der einzige, sondern die Zahl der Menschen, die durch 

 Bodhisattvas sind Wesen, die das Erwachen zum Wohle aller fühlenden Wesen anstreben und dabei de5 -
ren Wohl vor ihr eigenes setzen. Bodhi heißt Erwachen und Sattva bedeutet Wesen.

 Milarepa (1025 – 1135) ist einer der berühmtesten Verwirklichten Tibets. Seine Biografie und seine Vaj6 -
ra-Lieder sind auch ins Deutsche übersetzt worden.

!11



diese Lehren hohe Verwirklichung oder gar die Erleuchtung er-

langten, ist wirklich groß. Es gab auch viele Gelehrte, die in den 

weltlichen und spirituellen Wissensgebieten der buddhistischen 

Tradition ausgebildet waren, Meister wie Sakya Pandita  und 7

der große Tsongkhapa . Menschen, die aus der Sicht der drei 8

Yanas – Hinayana, Mahayana und Vajrayana - das Ideal spiri-

tueller Praxis verkörperten. Das Hinayana Element ist die äußere 

Ebene von Disziplin und Selbstbeherrschung im persönlichen 

Lebensstil; das Mahayana Element ist die innere Ebene der al-

truistischen Motivation und Fürsorge; und das Vajrayana Ele-

ment ist die geheime Ebene in der eigenen Erfahrung, die 

durch tantrische Praxis erweckt wird. In dieser Weise konnte der 

gesamte Reichtum der buddhistischen Lehren im Land der Ti-

beter verankert werden. 

An einem bestimmten Punkt in neuerer Zeit entwickelten sich 

die Umstände so, dass einerseits bei den Menschen in der Re-

gion Tibets ein Schwund an Verdienst sichtbar wurde und an-

dererseits bei den Menschen im Westen eine Zunahme an Ver-

dienst und Empfänglichkeit. Die Tibetisch Buddhistische Traditi-

on musste aufgrund der politischen Umstände, welche die Ver-

breitung der Lehren behinderten, aus ihrem Heimatland flie-

hen. Die militärische Besetzung Tibets zwang sie ins Exil. Ange-

führt von solchen Lehrern wie der Dalai Lama, der sechzehnte 

Gyalwa Karmapa, Dudjom Rinpoche und Sakya Trizin Rinpo-

che  konnten viele Tulkus und Lamas Tibet verlassen und in den 9

Grenzländern Tibets wie Nepal, Indien etc. Freiheit für ihre spiri-

tuelle Praxis und Lehraktivität suchen. 

Will man die nachfolgende Verbreitung des Buddhismus in der 

westlichen Welt erklären, so ist der karmische Aspekt der wich-

tigste Faktor, den wir in Betracht ziehen könnten, um zu verste-

hen, dass es zur Zeit im Westen nicht nur allgemein angesam-

melte Verdienste gibt, die auf positiven karmischen Tendenzen 

 Sakya Pandita (1182 – 1251) war einer der fünf großen Meister, die maßgeblich zur Formung der Sakya 7

Schule beigetragen haben. Die Sakya Schule ist eine der vier Hauptüberlieferungen des Buddhismus in 
Tibet.

 Tsongkhapa (1357 – 1419) war ein großer Gelehrter Tibets, der die Gelugpa Schule gründete, die Schule 8

der auch der Dalai Lama angehört.

 Diese vier Genannten waren die Oberhäupter, der vier Hauptströmungen des Buddhismus in Tibet, näm9 -
lich der Gelug, Kagyu, Nyingma und Sakya Tradition. Der sechzehnte Karmapa und Dudjom Rinpoche 
sind verstorben. Der Dalai Lama und Sakya Trizin sind inzwischen in fortgeschrittenem Alter, aber noch 
sehr aktiv zum Wohle der fühlenden Wesen.

!12



früherer Leben beruhen, sondern offensichtlich auch eine kar-

mische Verbindung mit dem Buddhadharma, die in diesem 

Leben sichtbar wird. Menschen kommen wieder mit dieser 

Verbindung, mit den Drei Juwelen in Kontakt.  

Zudem müssen wir den Einfluss der christlichen Tradition in der 

westlichen Gesellschaft berücksichtigen, die der westlichen Zi-

vilisation wirklich unglaublichen Reichtum geschenkt hat. Sie 

hat sie mit solchen Vorstellungen wie Glauben und Vertrauen 

versehen – Glauben an Gott in diesem Falle – und diese Quali-

tät von Glauben und Vertrauen ist die Basis für spirituelle Ent-

wicklung. Sie hat die Grundlage für Mitgefühl und humanitäre 

und altruistische Motivation gegeben. Sie hat Vorstellungen 

von Moral und ethischer Disziplin, von Großzügigkeit und Mild-

tätigkeit übermittelt. Viele fundamentale Werte des Christen-

tums gelten auch im Buddhismus. In vielen Fällen handelt es 

sich um genau dasselbe, nur in zwei unterschiedlichen Formen. 

Es gibt solch eine Ähnlichkeit, dass es fast gleich scheint. Und 

dies ist auch sehr hilfreich bei der Verbreitung des Buddhismus 

im Westen, da der Geist der Menschen bereits offen für die 

oben genannten Vorstellungen ist. 

Und dann ist es noch so, dass die allgemeine Ebene der Bil-

dung und kulturellen Erziehung im Westen verglichen mit ande-

ren Teilen der Welt ziemlich hoch ist. Menschen in den Ländern 

des modernen Westens haben einen hohen Wissensstand. Sie 

wissen mehr über die Welt, in der sie leben, und können leichter 

aufgrund von Informationen, die sie erhalten, Entscheidungen 

treffen. Und wenn sie der Lehre des Buddhismus begegnen, 

dann sind sie in vielen Fällen sehr beeindruckt, weil sie sehen, 

wie genau aus der Sicht der erleuchteten Wesen die Grundla-

gen des spirituellen Weges, der Weg selbst und die Frucht, die 

dieser Weg bringt, beschrieben werden. Die Lehre klingt nicht 

wie ein Märchen, sondern wie etwas, das tatsächlich gültig 

und in der eigenen Erfahrung überprüfbar ist. Dies ist beeindru-

ckend und zieht die Menschen an, da sie verstehen, dass sie 

mit etwas wirklich Nützlichem in Berührung gekommen sind. 

Und dies ist ein weiterer Grund für die Verbreitung des Bud-

dhismus im Westen. 

DIE NATUR DES GEISTES 

!13



Während unserer gemeinsamen Zeit hier im Zentrum werden 

wir uns hauptsächlich in Unterweisung und Praxis mit den Medi-

tationsphasen der geistigen Sammlung (Tibetisch: Shine / Sans-

krit: Shamatha) und der intuitiven Einsicht (Tibetisch: Lhagthong 

/ Sanskrit: Vipashyana) sowie auch ein wenig mit der Maha-

mudra Sichtweise und Mahamudra Erfahrung befassen. Es ist 

wichtig zu verstehen, dass jede Herangehensweise an spirituel-

le Praxis oder Meditation, jede besondere Technik ein Verste-

hen der Natur des Geistes selber voraussetzt, um wirklich wirk-

sam zu sein, denn es ist der Geist, der den Vorgang der Medita-

tion und die spirituelle Übung erfährt. Je mehr wir die Natur un-

seres Geistes verstehen, mit der wir arbeiten, desto wirkungsvol-

ler wird unsere Praxis sein. Wenn wir nicht ein grundlegendes 

Verständnis der Natur unseres Geistes haben, dann ist es so als 

würden wir – statt unseren eigenen Baum zu hegen - ausgehen 

und die Blätter von den Bäumen anderer Leute pflücken. 

Kümmern wir uns jedoch um die Wurzel und den Stamm des 

eigenen Baumes, so sorgen die Blätter für sich selber und wir 

müssen nicht anderswo nach ihnen suchen. Wir haben dann 

eine solide Grundlage in uns selbst. Es heißt, dass die Erklärung 

von Karma eine der grundlegendsten Unterweisungen Buddha 

Shakyamunis ist. Doch noch grundlegender ist das Verständnis 

der Natur des Geistes, denn ohne Einsicht in die Natur des Geis-

tes ist es wirklich schwierig von der Wirkungsweise des karmi-

schen Prozesses überzeugt zu sein. Es wird uns sehr schwerfal-

len, uns selber die Wahrheit des Karma gültig zu erklären, wenn 

wir nicht die Natur des Geistes verstehen, der Karma erfährt. 

Also selbst auf dieser theoretischen Ebene ist ein Wissen um die 

Natur des Geistes sehr nützlich und natürlich erst recht auf der 

praktischen Ebene der Meditation. 

Wir können Samsara, den Kreislauf der Wiedergeburt, den Kreis-

lauf bedingter Existenz in unterschiedlicher Weise erklären. In 

seiner äußeren Bedeutung ist Samsara der Kreislauf der Wie-

dergeburt, der die verschiedenen Zustände höherer und nie-

derer Wiedergeburt umfasst, die das Ergebnis von positivem 

und negativem Handeln sind, sowie die fortwährende endlose 

Wiederverkörperung des Geistes in einem der Sechs Daseins-

bereiche. Der innere Aspekt von Samsara wird als die „Zwölf 

Glieder Abhängigen Entstehens“ beschrieben. Diese zwölf 

!14



Glieder wechselseitigen Bedingtseins beginnen mit der funda-

mentalen Unwissenheit des Geistes, die zu karmischen Gestal-

tungen führt, welche sich zum Dualismus von Selbst und Ande-

re entwickeln, woraus dann eine Sinnesstruktur des Geistes ent-

steht, die unterschiedliche Phänomene in unterschiedlicher 

Weise durch die Sinne erfährt, was natürlich zur Folge hat, das 

zwischen dem Geist und dem wahrgenommenen Objekt ein 

Kontakt hergestellt wird, der wiederum zu einer Empfindung 

und dem Greifen nach dieser Empfindung führt. Durch das 

Greifen entwickelt sich im Geist ein Wille zu Werden, sich zu 

verkörpern, der dann zu körperlicher Geburt führt als Geist in 

einem physischen Körper, der dem Prozess des Alterns, des 

Sterbens und des Todes unterworfen ist. Mit dem Tode schließt 

sich der Kreis und der Geist fällt wieder in fundamentale Unwis-

senheit, die ja die Quelle der gesamten Verkettung ist. 

Ob wir nun Samsara, diesen Kreislauf bedingter oder uner-

leuchteter Existenz, unter seinem äußeren oder inneren Aspekt 

betrachten, es bleibt doch immer der Geist selber, der all diese 

Aspekte Samsaras erfährt, und darum ist es von grundlegender 

Wichtigkeit die Natur des Geistes zu verstehen. 

Alle unter uns sind in derselben Lage: Wir haben dieses Etwas, 

das erfährt und das wir Geist nennen. Wir haben dieses vage 

Verständnis „Oh ja, ich habe einen Geist, mein Geist“, aber wir 

versuchen nie wirklich zu verstehen, was denn dieser Geist ist 

bzw. nicht ist. Verstehen wir die Natur des Geistes? Haben wir 

eine direkte Erfahrung der wahren Natur des Geistes, der uns 

allen so vertraut ist? Solange wir keine tiefere Einsicht haben, 

werden wir weiterhin in alle möglichen Arten von Problemen 

geraten. In dem Fehlen von direkter Erfahrung liegt die Wurzel 

aller Probleme. Das gilt auch für unsere Meditationspraxis. 

Wenn wir Meditation ohne ein grundlegendes Verständnis des 

Geistes üben, wird uns die Meditation nur in sehr eingeschränk-

ter Weise nützen. Nehmen wir als Beispiel Menschen, die in ei-

nem sehr kalten Raum sitzen und sich aufwärmen wollen. Sie 

gehen nach draußen und machen dort ein Feuer. Dies ist gut, 

solange sie draußen sind, aber es hilft ihnen nicht im Raum sel-

ber. Sie schauen am falschen Ort und tun nicht das Richtige in 

der Situation. Und genauso verhält sich jemand, der keine inne-

re Verwirklichung hat. Wenn er mit der Meditation arbeitet, so 

!15



sucht er anderswo nach dem, was tatsächlich in der Natur des 

Geistes eingebettet ist. „Der Kostbare Schmuck der Befreiung“ 

von Gampopa ist in sechs Hauptkapitel unterteilt. Im ersten 

Kapitel erklärt Gampopa, dass die Buddhanatur, die erleuchte-

te Natur des Geistes, allen fühlenden Wesen als ursächliches 

Potential der Erleuchtung innewohnt. Und der Buddha sagt in 

einem Sutra, dass alle fühlenden Wesen ausnahmslos Buddha-

natur besitzen. Buddhanatur ist die grundlegende Natur des 

Geistes selbst, mit der wir nicht nur in der Meditation arbeiten, 

sondern die all unseren Erfahrungen zugrunde liegt. Darum ist 

ein Verstehen der Natur des Geistes in allen Situationen sehr 

hilfreich, sei es in der formalen Meditation oder bei gewöhnli-

chen alltäglichen Handlungen und Erlebnissen. 

Mit dem Wort Geist bezeichnen wir gewöhnlich das, was die 

Auffassung von Ich hat, wenn wir sagen „Ich bin glücklich“ 

oder „Ich bin traurig“ und was Glück oder Traurigkeit sowie 

überhaupt jeden Gedanken und jedes Gefühl erfährt. Wir se-

hen unseren Geist nirgendwo anders als dort. Gedanken und 

Gefühle sind die Inhalte des Geistes, aber wie können wir den 

Geist selbst beschreiben, der diese Gedanken und Gefühle 

hat? Der Geist ist seiner wahren Natur nach leer und unfassbar. 

Er hat keine begrenzenden Eigenschaften anhand derer wir ihn 

beschreiben könnten. Er hat überhaupt keine Form, keine Grö-

ße, keine Farbe, keinen Ort. Nichts davon trifft auf ihn zu. Wir 

können nur sagen, dass er Leerheit ist. Das ist die besondere 

Terminologie, die wir benutzen. Doch bleiben wir da nicht ste-

hen und sagen nur, dass Geist leer wie Raum ist, denn er ist of-

fensichtlich doch mehr als wir von ihm wissen. Der Geist zeigt 

auch eine Art von Klarheit oder Licht. Mit Licht ist hier nicht das 

sichtbare Licht von Sonne, Mond, einer Glühbirne oder einer 

Kerze gemeint, sondern der Geist ist lichtvoll oder klar in dem 

Sinne, dass er das Potential besitzt alles zu erfahren. Wenn wir 

von der Klarheit oder der lichtklaren Natur des Geistes spre-

chen, so meinen wir damit, dass jede Art von Gedanke, Ge-

fühl, Erfahrung im Geist erscheinen kann. Aber dies ist nicht ge-

nug. Wir haben die Natur des Geistes noch nicht so genau be-

schrieben wie es innerhalb der Grenzen der Sprache möglich 

ist. Verstehen müssen wir auch, dass der Geist nicht nur alles 

ausdrücken kann, sondern sich tatsächlich auch ausdrückt. Er 

!16



drückt sich aus als Bewusstsein. Ganz gleich ob wir es Bewusst-

sein, Gewahrsein oder Erkenntnisvermögen nennen, es gibt 

diese ungehinderte oder dynamische Eigenschaft des Geistes, 

die sein Ausdruck ist. Und so sprechen wir, wenn wir die Natur 

des Geistes beschreiben, von seinem leeren Wesen, seiner 

lichtklaren Natur und seinem ungehinderten, dynamischen 

Ausdruck als Bewusstsein. Wir nehmen diese drei Aspekte zu-

sammen und verwenden dafür den Begriff Geist. 

Diese leere, lichtklare und dynamische Natur des Geistes ist 

nicht Geburt und Tod unterworfen. Auf dieser Ebene sprechen 

wir nicht von etwas, das an einem bestimmten Punkt ins Sein 

kam und an einem anderen Punkt in der Zukunft sterben wird. 

Diese Natur des Geistes ist immer schon gewesen und wird im-

mer sein. Und in diesem Sinne können wir sagen, dass der Geist 

unvergänglich und ewig ist, jenseits von Geburt und Tod oder 

Wandel. Die Vergänglichkeit, die wir erleben, wie Geburt, Tod 

und Wandel, ist eine oberflächliche Schicht von projizierter Er-

scheinung im Geist selbst. Sie ist nicht die wahre Natur des 

Geistes, sondern gehört zur eher oberflächlichen Ebene illusori-

scher Erscheinungen und Projektionen, die der Geist erfährt. 

Die leere, lichtklare, reine, ungehinderte Natur des Geistes wird 

Buddhanatur oder Potential des Erwachens genannt. In ihr lie-

gen alle Qualitäten der vollkommenen Erleuchtung verborgen. 

Die vollkommene Erleuchtung der Buddhaschaft wird auch als 

die Verwirklichung der drei Kayas oder drei Körper beschrie-

ben: Verwirklichung des Dharmakaya oder der absolut formlo-

sen Ebene der Leerheit, des Sambhogakaya oder der Ebene 

reiner Erscheinung und des Nirmanakaya oder der Ebene ver-

gänglicher körperlicher Erscheinung. Das leere, unfassbare We-

sen des Geistes ist die Quelle für das unglaubliche Potential 

und die inhärenten Qualitäten des Dharmakaya; in der lichtkla-

ren Natur des Geistes liegt der Schlüssel für all die Qualitäten 

des Sambhogakaya; und im dynamischen, ungehinderten Be-

wusstsein, welches der Ausdruck des Geistes ist, liegt all der 

Reichtum des Nirmanakaya. In der Natur des Geistes sind also 

all die Qualitäten völliger Erleuchtung  bereits als Teil der Natur 

des Geistes selbst gegenwärtig. 

Wenn wir schon die Buddhanatur haben, diese leere, lichtklare 

und ungehinderte Natur des Geistes, die wie reines kristallklares 

!17



Wasser ist oder wie die am Himmel scheinende Sonne, wieso 

sind wir dann nicht erleuchtet? Warum kennen wir sie nicht? 

Welche Formen von Verwirrung oder Verdunkelung halten uns 

davon ab erleuchtet zu sein?  

Die erste Ebene der Verwirrung ist fundamentale Unwissenheit, 

die einfach ein Mangel an direkter Erfahrung ist, wo der Geist 

aus irgendeinem Grunde sich selber nicht sieht und nicht un-

mittelbar seine eigene Natur erlebt. Aus diesem Fehlen unmit-

telbaren Erlebens seiner wahren Natur, das Unwissenheit oder 

Nicht-Erkennen ist, entstehen weitere Verzerrungen. Statt unmit-

telbar seine eigene Leerheit zu erfahren, hat der Geist die ver-

zerrte Wahrnehmung von etwas Solidem wie einem Selbst, Ego 

oder Subjekt. Und weil dem Geist die direkte Erfahrung seiner 

eigenen lichtklaren Natur entgeht, projiziert er sie als Anderes. 

Der Geist hat so die gewohnheitsmäßige Neigung, Selbst und 

Andere, Subjekt und Objekt als zwei völlig getrennte und un-

abhängige Einheiten zu erfahren. Dies ist etwas, das immer 

schon so gewesen ist. Der Geist hat die Dinge immer in dieser 

Weise erfahren und tut dies auch weiterhin. Es ist einfach eine 

grundlegende Angewohnheit des Geistes die Welt in den Be-

griffen von Selbst und Andere zu erfahren. Diese Ebene der 

Verwirrung wird in den buddhistischen Lehren als dualistische 

Anhaftung oder gewohnheitsmäßige Tendenzen erklärt, eben 

weil der Geist die Gewohnheit hat in Begriffen von Ich und an-

deren, Selbst und anderen, Subjekt und Objekt zu denken. Dies 

ist nach der fundamentalen Unwissenheit die zweite Ebene der 

Verwirrung, die wir unterscheiden können. Es ist die weitere Ver-

zerrung in einen Subjekt und Objekt Bezugsrahmen, in einen 

dualistischen Bezugsrahmen. 

Da der Geist die eigene Leerheit als ein Selbst oder solides Sub-

jekt und seine lichtklare Natur als etwas Anderes oder solide 

Objekte erlebt, drückt sich sein ungehinderter dynamischer 

Ausdruck als Bewusstsein in emotionalen Reaktionen aus, die 

das Subjekt gegenüber Objekten empfindet. Er erlebt ein an-

genehmes Gefühl, eine Anziehung oder ein Begehren gegen-

über dem, das er als verführerisch oder attraktiv wahrnimmt; 

und reagiert auf das, was er als unangenehm oder bedrohlich 

wahrnimmt, mit Abneigung oder Zurückweisung. Und bei alle-

dem ist immer Ungewahrsein oder Trübheit im Spiel, weil der 

!18



Geist einfach nicht richtig wahrnimmt, was eigentlich vor sich 

geht, sondern mit allem so umgeht als wäre es tatsächlich wirk-

lich: Subjekt, Objekt und Emotionen. Er sieht nicht, dass er seine 

leere, lichtklare und ungehinderte Natur verzerrt wahrnimmt. 

Dies sind die drei primären Gefühle, die wir unterscheiden kön-

nen: Unwissenheit, Anhaftung und Ablehnung. Natürlich bleibt 

es nicht so einfach, denn aus Anhaftung entsteht Gier oder 

Geiz, aus Ablehnung Misstrauen oder Neid und aus Unwissen-

heit Stolz oder Arroganz. Und so haben wir mit einem Male 

schon sechs grundlegende Gefühlsmuster, die sich in immer 

komplexere Muster weiter entwickeln können. In der Tat sagen 

die Schriften, dass zum Beispiel allein das Muster der Anhaftung 

vielerlei Gestalt annehmen kann: Anhaftung an sich selbst, An-

haftung an jemand anderes, Anhaftung an Form, Klang, Ge-

ruch, Geschmack, stoffliche Struktur. Anhaftung kann sich in 

vielerlei verschiedene Weise ausdrücken. Die traditionellen 

Schriften sprechen allein von 21000 Aspekten von Anhaftung, 

und weiter von 21000 Aspekten von Ablehnung und 21000 As-

pekten von Unwissenheit sowie 21000 Aspekten von einer Mi-

schung aus diesen dreien. Wir haben somit die Summe von 

84000 Zuständen emotionaler Verwirrung, was heißt dass wir als 

unerleuchtete Wesen ein großer Haufen von emotionaler Ver-

wirrung sind. Diese Masse emotionaler Verwirrung ist die dritte 

Ebene der Verdunkelung im Geist, die Schicht emotionalen 

Konfliktes, welche die direkte Erfahrung der Natur des Geistes 

selbst verdunkelt. 

Mit dieser emotionalen Verwirrung als ursächlicher Faktor, als 

Basis handeln wir mit Körper, Rede und Geist oft in unguter Wei-

se, indem wir mit dem Körper Leben nehmen und stehlen, mit 

der Rede lügen, verletzen oder Zwietracht säen und mit dem 

Geist alles Mögliche Negative denken. Solche Handlungen 

schaffen und verstärken Gewohnheitsmuster, was Karma ge-

nannt wird. Die durch Handlungen geschaffenen Tendenzen 

lassen in der Zukunft bestimmte Erfahrungen entstehen. Und es 

ist dieser karmische Prozess, die Ursache und Wirkung Bezie-

hung zwischen Handlung und Erfahrung, welche den Kreislauf 

von Samsara in Gang setzt und antreibt. Das Zusammenwirken 

aller von uns geschaffenen karmischen Tendenzen erschafft 

!19



alle Erfahrungen, die wir als unerleuchtete Wesen in irgendei-

nem der sechs Bereiche samsarischen Seins erleben. 

Um zu erklären wie diese verschiedenen Ebenen von Verwir-

rung miteinander verwoben sind und aufeinander beruhen, 

könnten wir das Beispiel unseres Körpers nehmen. Sagen wir un-

ser Torso ist fundamentale Unwissenheit, der Oberarm dualisti-

sche Anhaftung, der Unterarm emotionale Verwirrung und das 

Handgelenk, die Hand und die Finger sind die vielfältigen kar-

mischen Tendenzen, die aufgrund emotionaler Verwirrung ge-

schaffen wurden. Dieses Beispiel soll deutlich machen, wie jede 

Ebene in ihrer Existenz von den anderen abhängt. Hat man 

eine bedeutet dies in der Tat, dass die anderen auch da sind 

und unterstützend wirken. 

Wir mögen uns fragen, wie und an welchem Punkt dieser wun-

dervolle Geist, diese leere, lichtklare und ungehinderte Natur 

des Geistes angefangen hat sich in solche Verwirrung zu ver-

stricken. Auf diese Frage gibt es keine Antwort. Es ist nicht mög-

lich einen Zeitpunkt zu finden, wo dies begann. Es ist immer 

schon so gewesen. Solange es den Geist gibt, solange gibt es 

auch schon fundamentale Unwissenheit, dualistische Anhaf-

tung, emotionale Verwirrung und Karma. All dies gibt es immer 

schon, genau wie es die Natur des Geistes immer schon gibt. 

Mehr als dass die Natur des Geistes wie auch die Unwissenheit 

ohne Anfang sind kann man nicht sagen. Wir können dies mit 

einem Beispiel veranschaulichen und den Geist mit Gold ver-

gleichen. Reines Gold bildet auf seiner Oberfläche immer ei-

nen Schleier. Dies ist einfach Teil der chemischen Zusammen-

setzung des Goldes. Und so können wir reines Gold und seine 

durch Oxydation bedingten Flecken nicht voneinander tren-

nen. Oder wir können es noch deutlicher anhand des Beispiels 

unserer Augen betrachten. Unsere Augen können alle mögli-

chen Dinge sehen, selbst sehr feine Details. Die Augen können 

alles sehen außer sich selbst. Sie sind niemals imstande gewe-

sen sich selbst zu sehen, und sie werden niemals imstande sein 

sich selber zu sehen. Die Augen funktionieren einfach nicht in 

dieser Weise. Und unserem Geist in seiner jetzigen Verfassung 

geht es genauso, er sieht nicht sich selbst und hat niemals sich 

selbst gesehen. Dies ist die Situation in der wir uns befinden. 

!20



Ziel aller Übungen, Techniken und Herangehensweisen des 

Buddhadharma ist, die vier Ebenen der Verwirrung und Ver-

dunkelung des Geistes – fundamentale Unwissenheit, dualisti-

sche Anhaftung, emotionale Verwirrung und Karma – aufzulö-

sen. Dies geht einher mit dem Verstehen, dass die Natur des 

Geistes mit ihrem unermesslichen innewohnenden Potential 

sich vollkommen frei ausdrücken kann, wenn diese vier Schleier 

beseitigt sind. Sind die Wolken aufgelöst, scheint die Sonne un-

gehindert, da es nichts mehr gibt, was ihr im Wege ist. Sie kann 

einfach ihre inhärente Qualität von Wärme und Licht ohne Ein-

schränkung ausdrücken. 

Wenn wir den Weg des Erwachens beschreiben, sprechen wir 

von fünf Pfaden: Pfad der Ansammlung, Pfad der Verbindung, 

Pfad des Sehens, Pfad der Meditation und Pfad der Voll-

endung. Und wir sprechen auch von den zehn Bodhisattva-

Ebenen, die auf Sanskrit Bhumis heißen, den zehn Stufen, die 

ein Bodhisattva auf dem Wege zur Verwirklichung durchschrei-

tet. Nun, diese etwas grobe Einteilung des Weges in fünf Pfade 

und zehn Stufen soll anzeigen: Soviel wie wir von den vier Ebe-

nen der Verdunkelung aufgelöst haben, genau soviel ist das 

unermessliche Potential unseres Geistes frei sich selbst auszu-

drücken. Es besteht hier eine Entsprechung, wie bei einer 

Waage, und darauf beruhend wird zwischen einer ersten, zwei-

ten, dritten Stufe und so weiter unterschieden. 

Durch Einsicht in die Natur des Geistes, in unsere Buddhanatur, 

selbst wenn diese Einsicht erst gering ist, wird unser Vertrauen in 

die Qualitäten der Buddhaschaft oder des erleuchteten Geis-

tes größer werden, weil wir verstehen, dass diese Qualitäten Teil 

der Natur unseres Geistes sind. Allwissendes Gewahrsein, 

höchstes Mitgefühl, wirksames Handeln und die Fähigkeit Zu-

flucht zu gewähren, die der Buddhaschaft zueigen sind, sind 

allesamt Teil der Natur unseres Geistes. Das Verstehen der Natur 

des Geistes schenkt uns mehr Vertrauen in das Ziel der Buddha-

schaft und lässt in unserem Geist mehr Mitgefühl für andere 

Wesen entstehen, denen noch Verstehen fehlt. Wir erkennen, 

dass dieser Mangel an Verstehen die Ursache aller Leiden und 

der grundlegende Fehler ist, den alle fühlenden Wesen ma-

chen. An diesem Punkt wird uns klar, wie aufgrund dieses Man-

gels an Einsicht Leiden entsteht, und wir empfinden ganz von 

!21



selbst mehr Mitgefühl für andere. Indem wir also einfach mehr 

über die Natur unseres Geistes in Erfahrung bringen, erwecken 

wir Vertrauen in unser geistiges Potential und Mitgefühl für an-

dere Wesen. 

SHINE, LHAGTHONG UND MAHHAMUDRA 

Wenn wir die Praxis der Meditation mit solch grundlegendem 

Verstehen der Natur des Geistes, der Buddhanatur ausüben, so 

wird sie viel wirkungsvoller sein. Die erste Phase der Meditation 

ist die Meditation geistiger Sammlung, tibetisch Shine genannt. 

Der tibetische Begriff „Shine“ bedeutet Ruhe und Stabilität. 

Durch geistige Sammlung kann der Geist die Zerstreuung durch 

Gedanken und Gefühle eindämmen und ruhig und friedvoll 

einsgerichtet verweilen. Die zweite Phase der Meditation ist die 

Einsichtsmeditation, tibetisch Lhagthong genannt, was „tiefere 

Einsicht“ bedeutet. Indem der Geist ruhig und stabil verweilt, 

beginnt er tiefer sein eigenes Wesen zu sehen. Dies führt dann 

idealerweise zur Erfahrung von Mahamudra , dem höchsten 10

Zustand möglicher Erfahrung. Die Mahamudra-Herangehens-

weise wird in drei Schritte unterteilt, nämlich in Basis, Weg und 

Frucht. Die Basis wird erlangt, wenn der Praktizierende die erste 

wirkliche Erfahrung der Natur des Geistes hat und diese anhält. 

Vielleicht war es nur ein flüchtiger Blick auf die Natur des Geis-

tes, doch wird dieser nicht vergessen und ist von da an ein be-

deutendes Element in der eigenen Erfahrung. Das Aufrechthal-

ten, Verfeinern und Vertiefen dieser Erfahrung ist der Weg des 

Mahamudra, der in vier Stufen eingeteilt wird, wovon jede in 

drei unterteilt wird, was zusammen genommen zwölf Ebenen 

der Erfahrung macht. Diese vier Stufen heißen: Einsgerichtet-

heit, Einfachheit, ein Geschmack und jenseits von Meditation. 

Jede dieser vier hat drei Ebenen von Intensität, nämlich eine 

anfängliche, eine mittlere und eine sehr intensive Ebene von 

Erfahrung, nach der man auf die nächste Stufe steigt. Dies ist 

die traditionelle Beschreibung wie der Weg des Mahamudra 

sich für den Praktizierenden entfaltet und zur Frucht oder zum 

Resultat des Mahamudra führt, welches die letztendliche Erfah-

rung vollkommener Erleuchtung ist. Jedem von uns ist es zwei-

 Mahamudra ist Sanskrit. Maha heißt groß und Mudra heißt Gebärde oder Geste. Die Verwirklichung 10

der wahren Natur seiner selbst und aller Dinge ist die große Gebärde, die zum vollkommenen Erwachen 
führt. Weiter hinten im Buch erklärt Kalu Rinpoche mehr dazu.

!22



felsohne möglich die vollkommene Erleuchtung zu erlangen, 

da wir ja als Arbeitsbasis die Natur des Geistes haben. Wir ha-

ben bereits das Erleuchtungspotential in uns. Alles, was wir in 

der Praxis von Shine, Lhagthong und Mahamudra tun, ist dieses 

Potential zu verwirklichen. 

Wenn wir die Natur unseres Geistes, diese Buddhanatur, dieses 

leere, lichtklare und ungehinderte Gewahrsein mit klarem, rei-

nem Wasser vergleichen, dann sind die Ebenen der Verwirrung, 

die wir erörtert haben, wie Schlamm, der ins Wasser geworfen 

wurde und die durchscheinende Klarheit und Reinheit des 

Wassers trübt, so dass diese im Augenblick nicht direkt wahrge-

nommen werden kann. Wir erleben eine Vermischung von 

Reinheit und Unreinheit, von der wahren Natur des Geistes und 

all dieser Schichten der Verwirrung. Die Vermischung von Rein-

heit und Unreinheit und wie wir diese erfahren, das ist ein ziem-

lich komplexes Thema, womit wir uns heute Abend nicht mehr 

befassen wollen, da die Unterweisungen schon eine Weile an-

dauern. Stattdessen können wir einige Minuten in stiller Medita-

tion miteinander verbringen, ohne eine besondere Technik an-

zuwenden, die Natur des Geistes entdecken, indem wir dem 

Geist einfach erlauben seine wahre Natur zu erfahren. 

MEDITATIONSANLEITUNG 

Der erste Karmapa Düsum Khyenpa  hat gesagt: „Wenn du 11

möchtest, dass dein Geist im natürlichen Zustand verweilt, be-

ginne mit der richtigen Körperhaltung.“ Zwischen Körper und 

Geist gibt es eine enge Verbindung, und darum ist die Körper-

haltung mit gerade gehaltenem Rücken besonders am Anfang 

wichtig, um eine gute Meditation zu entwickeln. 

Gampopa sagte: „Der Geist im ungekünstelten, natürlichen Zu-

stand ist glücklich, genau wie Wasser, das nicht aufgewühlt und 

getrübt wird, kristallklar ist.“ Lassen Sie den Geist einfach frei 

von aller Künstlichkeit in einem Zustand der Entspannung ver-

weilen. 

Sie müssen nicht danach Ausschau halten, was der Geist ist. 

Richten Sie Ihre Aufmerksamkeit weder nach außen noch nach 

innen, sondern lassen Sie den Geist einfach in seiner eigenen 

 Düsum Khyenpa (1110 – 1193) war einer der Hauptschüler Gampopas und Gründer der Karma Kagyü 11

Tradition. 

!23



Natur ruhen. Wenn man den Geist einfach in seiner eigenen 

Natur entspannen und ruhen lässt, wird man ganz gewiss die 

Natur des Geistes erfahren. Sie ist einfach da, um entdeckt zu 

werden, indem man den Geist in seine wahre Natur hinein ent-

spannen lässt. 

Stille 

Der Geist sollte nicht dumpf oder dunkel sein, so als ob jeder 

Funken von Gewahrsein verschwunden wäre. Die Erfahrung 

der Natur des Geistes ist nicht nur essentiell leer und unfassbar, 

sondern auch durchtränkt von Licht und reiner Transparenz. Es 

gibt diesen Funken von Gewahrsein. 

Stille 

Diese Erfahrung hat keine greifbare Eigenschaft. Der Geist hat 

keine Form, keine Farbe, keine Größe, oder irgendetwas Greif-

bares, das als der Geist selbst beschrieben werden könnte. Der 

Geist ist seinem Wesen nach Leerheit. 

Stille 

Doch ist der Geist nicht nur Leerheit, sondern besitzt auch den 

Aspekt der Klarheit. Dieser lichtklare Aspekt bedeutet, dass der 

Geist jede Art von Erfahrung schaffen, jede Form sehen, jeden 

Klang hören, jeden Gedanken denken kann. Diese Fähigkeit 

alles zu erleben ist die lichtvolle Klarheit des Geistes.  

Aus diesem Zustand des Gewahrseins, der zu ein und derselben 

Zeit leer und lichtklar ist, kann der Geist sich in vielen Weisen 

ausdrücken, Formen sehen, Klänge hören, Gedanken denken. 

Diese Ausdrucksfähigkeit ist der ungehinderte oder dynami-

sche Aspekt des Geistes. 

Stille 

Dieses Gewahrsein, das leer, klar und ungehindert ist, ist die Na-

tur des Geistes selbst. Um ihm einen Namen zu geben, nennen 

wir es zum Beispiel Buddhanatur oder Schoß der Soheit. An-

!24



fangs werden wir vielleicht nur einen flüchtigen Moment oder 

einen Hauch von der Natur des Geistes erfahren. Es ist so als 

würden wir von Ferne etwas sehen, das wie ein Mensch aus-

sieht, der auf uns zugeht, aber das noch so weit weg ist, das wir 

nicht wirklich sagen können, was es ist. Und wie es dann all-

mählich näher kommt, können wir sehen, dass es höchstwahr-

scheinlich von der Gestalt her ein Mensch und nichts anderes 

ist. Wir haben einen ersten flüchtigen Einblick. Und dies ist auch 

jetzt mehr oder minder die Stufe auf der wir uns befinden. Wir 

haben einen ersten flüchtigen Blick auf das, was wirklich vor-

handen ist. Wenn wir unsere Meditation weiter entwickeln und 

uns von den Verdunkelungen und Negativitäten reinigen, die 

direktes Sehen verhindern, dann werden wir tatsächlich die 

Natur des Geistes erkennen, so wie wir den Menschen im Nä-

herkommen erkennen und sagen können: „Ah, es ist so und so. 

Ich kenne ihn.“ An diesem Punkt gibt es Lhagthong in der wah-

ren Bedeutung des Wortes, wirkliche Einsicht in die Natur des 

Geistes. Von da ab setzen wir unseren ersten Fuß auf den Ma-

hamudra Weg. 

Bevor wir diesen Abend mit den Widmungsgebeten schließen 

und den Verdienst aus dieser Unterweisung dem Wohlergehen 

aller fühlenden Wesen widmen, möchte ich noch abschlie-

ßend bemerken, dass dieses Konzept der Buddhanatur es wert 

ist im Geist bewahrt zu werden, es ist sehr wichtig. Und diese 

wahre Natur des Geistes zu erfahren ist außerordentlich wich-

tig. Der Buddha sagte im „Sutra der höchsten Befreiung“: 

„Wenn ein Schüler von mir in der Zukunft die Gelegenheit findet 

zu anderen über die wahre Natur des Geistes zu sprechen, so 

ist dadurch all meine Güte zurückgezahlt.“ Der Buddha sagt 

also, dass all seine Güte, die er den Wesen geschenkt hat, in-

dem er ihnen den Weg zum Erwachen darlegte, schon zurück-

gezahlt sei, wenn man anderen von der Natur des Geistes, der 

Buddhanatur erzählt, die durch die Praxis des Dharma ent-

deckt werden kann. 

!25



                                                          

             VORMITTAG                                          II    

DER KARMISCHE PROZESS 

Die Natur des Geistes, über die wir gestern Abend ausführlich 

gesprochen haben, dieses leere, lichtklare und ungehinderte 

Gewahrsein, ist nicht etwas, das der Geburt oder dem Tode un-

terliegt. Diese Natur des Geistes hat es immer schon gegeben. 

Bis zum heutigen Zeitpunkt erfährt der Geist aufgrund der von 

ihm entwickelten positiven und negativen karmischen Tenden-

zen den Kreislauf bedingter Wiedergeburt, den wir auch Sam-

sara nennen. Viele Menschen glauben nicht, dass der Geist 

von einem Dasein zum nächsten fortdauert und es frühere und 

zukünftige Leben gibt. Und sie begründen ihre Ansicht gewöhn-

lich damit, dass wir nicht sehen können, was vor sich geht, und 

wir überhaupt keinen direkten empirischen Beweis haben, dass 

es diese Verbindung gibt. Nun, es ist der leere und unfassbare 

Geist selber, der diesen ganzen Prozess erfährt und Wiederge-

burt für Wiedergeburt alle Freuden und Leiden erlebt. Wenn wir 

den Geist nicht direkt sehen können, so sollte es uns nicht über-

raschen, dass wir diesen karmischen Prozess, der sich von einer 

Wiedergeburt zur nächsten fortsetzt, auch nicht sehen können. 

Ihn nicht sehen zu können ist nicht gleichbedeutend damit, 

dass er nicht existiert. 

Der Buddha hat gesagt, dass wir dieses Leben in diesem Körper 

betrachten müssen, wenn  wir verstehen wollen, welche Hand-

lungen wir früher begangen haben. Die Verbindungen, die in 

einem vorangegangenen Leben durch positive oder negative 

Handlungen aufgebaut wurden, schaffen Tendenzen, die in 

diesem Leben zur Reife kommen und bestimmen in welcher 

Weise wir dieses Leben erfahren. Wenn wir als Menschen gebo-

ren werden, was ja ein vergleichbar höherer Daseinszustand ist, 

so ist der Anteil positiven Karmas in unserm Seinsstrom vorherr-

!26



schend. Als menschliche Wesen haben wir ein ganzes Spek-

trum von Erfahrungen. Aufgrund positiver Handlungen wie 

Großzügigkeit und Schützen von Leben in früheren Lebenszei-

ten genießen wir vielleicht jetzt Gesundheit, Glück und langes 

Leben. Und wenn wir in früheren Leben negative Handlungen 

begangen haben, wie Leben nehmen und stehlen, so werden 

wir wahrscheinlich jetzt eine kurze Lebensspanne haben und 

viel Krankheit, viel Leid und Armut erfahren. Wir müssen verste-

hen, dass unsere Erfahrungen in diesem Leben ihre Wurzel in 

unserm Handeln in früheren Leben haben. Der Buddha sagte 

auch, dass wir unsere jetzigen Handlungen betrachten müssen, 

wenn wir wissen wollen, was unser Geist in Zukunft erleben wird. 

Anhand unserer körperlichen Verfassung können wir ablesen, 

welche Handlungen wir früher begangen haben, und anhand 

unseres jetzigen Handelns können wir voraussagen, was wir in 

Zukunft erleben werden, denn es existiert eine Verbindung zwi-

schen den karmischen Mustern, die wir jetzt entwickeln und 

verstärken, und dem was der Geist in zukünftigen Wiederge-

burten erfahren wird. 

Die reine Natur des Geistes, dieser leere, klare und ungehinder-

te Zustand des Bewusstseins, wird in Sanskrit auch mit dem Be-

griff „Alaya“ (deutsch: „Speicher“) und in Tibetisch mit dem 

Begriff „Künshi“ beschrieben, was „Basis oder Quelle von al-

lem“ bedeutet. Dieses reine transzendente Alaya ist die Quelle 

aller erleuchteten Erfahrung. Hingegen, was wir jetzt erfahren - 

all die Ebenen von Unwissenheit und emotionaler Verwirrung, 

über die wir gestern gesprochen haben – ist das unreine Alaya. 

Das reine Alaya ist wie kristallklares, transparentes Wasser und 

das unreine Alaya ist wie Schlamm, der ins Wasser geworfen 

wurde und seine kristallklare Transparenz trübt. Und so haben 

wir jetzt eine Mischung aus dem reinen Alaya und den Ebenen 

der Verwirrung und Unwissenheit, die das reine Alaya, die 

grundlegende Natur des Geistes, trüben. Eine Funktion des un-

reinen Alaya ist es, alle Eindrücke als latente karmische Ten-

denzen zu speichern. Wenn wir mit Körper, Rede und Geist 

Handlungen ausführen, werden durch sie Eindrücke oder Ten-

denzen geschaffen, die im Grunde des diskursiven, verwirrten 

Bewusstseins gespeichert werden, und zwar solange bis dieser 

Eindruck aufgrund entsprechender Bedingungen als bewusste 

!27



Erfahrung erscheint. Hat man also einmal eine Handlung aus-

geführt, so bleibt diese Tendenz auf einer unbewussten Ebene 

gespeichert bis die richtigen Bedingungen dafür vorhanden 

sind, dass diese Handlung zu einer bewussten Erfahrung führt. 

Dies ist der karmische Prozess. Es bedeutet, dass Karma unfehl-

bar ist, und wir nicht erwarten können, dass eine durch eine 

bestimmte Handlung geschaffene Tendenz einfach irgendwo 

verloren geht oder vergessen wird und wir so die Folgen aus 

unserem Handeln nicht erleben müssten. Genau dies ist nicht 

der Fall. Da Karma unfehlbar ist, wird früher oder später diese 

Tendenz mit den passenden Umständen in Berührung kommen 

und als bewusste Erfahrung erlebt werden. Der Buddha hat ge-

sagt, dass eine karmische Tendenz, sobald sie durch Handeln 

geschaffen wurde, auch nach Tausenden von Zeitaltern wirk-

sam bleibt und erst dann sich erschöpft, wenn sie aufgrund von 

Umständen zu einer bewussten Erfahrung wird. Aber solange 

sie noch nicht als bewusstes Erleben an die Oberfläche ge-

kommen ist, brauchen wir nicht zu erwarten, dass sie verloren, 

vergessen oder irgendwie sich auflösen wird. Dies wird nicht 

geschehen, da es eine unfehlbare direkte Verbindung gibt zwi-

schen dem was wir tun und was wir erfahren. Deshalb ist die 

Frage von positivem und negativem Handeln für uns sehr wich-

tig. Welche Handlungen schaffen positive Tendenzen, die zu 

Glück und Erfüllung führen? Und welche Handlungen schaffen 

negative Tendenzen, die zu Leid und Verwirrung führen? 

Der Buddha sagt, dass alle fühlenden Wesen Buddhas sind und 

nur nebensächliche Schleier dies verdunkeln. Sind einmal diese 

Schleier beseitigt, dann wird das, was jetzt ein Potential ist, als 

Erfahrung des Erwachens verwirklicht. Dies bedeutet, dass die 

Ebene unserer Verwirklichung direkt davon abhängt wieviel 

Unwissenheit und Verwirrung wir im Geist gereinigt haben. Zum 

Beispiel kann man die verschiedenen Stufen der Bodhisattva-

Verwirklichung in Bezug setzen zu den vier hauptsächlichen 

Schleiern im Geist: fundamentale Unwissenheit, dualistische 

Anhaftung, emotionale Verwirrung und Karma. Die erste Bodhi-

sattvastufe wird erreicht, wenn man die karmischen Schleier, 

die gröbste oder äußerste Ebene der Verwirrung, beseitigt hat. 

Jemand, der die Verwirklichung der ersten Bodhisattvastufe er-

langt, hat die Ebene karmischer Verdunkelung überschritten. 

!28



Oder anders gesagt, hat jemand die Ebene karmischer Ver-

dunkelung überschritten, erreicht er die erste Bodhisattvastufe. 

Beides hängt voneinander ab. Mit dem Erreichen der siebten 

Bodhisattvastufe löst sich die Schicht emotionaler Verwirrung, 

die bis dahin immer feiner wurde, gänzlich auf und ist für den 

Bodhisattva auf der siebten Stufe kein Hindernis mehr auf dem 

Weg zum Erwachen. 

Von der achten bis zur zehnten Bodhisattvastufe, die auch die 

drei reinen Stufen heißen, wird die dualistische Anhaftung, die 

Tendenz des Geistes Selbst und andere als gänzlich getrennt 

wahrzunehmen, schrittweise geläutert und aufgelöst bis zu 

dem Punkt, wo sie einfach nicht mehr existiert. Aber erst mit 

dem Erreichen vollkommener Buddhaschaft, was manchmal 

die elfte Stufe genannt wird, weil sie jenseits der zehnten ist, 

und die im Tibetischen auch als „Licht überall“ beschrieben 

wird, werden schließlich die allerfeinsten Ebenen subtilster Ver-

wirrung oder Unwissenheit beseitigt. Dann ist die wahre Natur 

des Geistes frei sich ungehindert auszudrücken. Unsere spirituel-

le Entwicklung geschieht also genau in dem gleichen Maße 

wie wir imstande sind die verdunkelnden Schleier fundamenta-

ler Unwissenheit, dualistischen Anhaftens, emotionaler Verwir-

rung und Karma aufzulösen. 

Der physische Körper, den wir während unseres Wachzustandes 

erleben, ist die Kristallisation bestimmter karmischer Tendenzen, 

die in diesem Leben zur vollen Reife gekommen sind. In unse-

rem Falle hier als menschliche Wesen, die wir dieses kostbare 

Menschendasein haben, sind die karmischen Tendenzen zu ei-

nem großen Teil positiver Natur, und es gibt auch eine gewisse 

Verbindung mit dem Buddhadharma und den Drei Juwelen. 

Wir haben vielleicht Unterweisungen gehört oder in irgendeiner 

Weise Kontakt mit dem Dharma gehabt, und all dies hat zu un-

serer jetzigen Verkörperung beigetragen, zu dieser physischen 

Basis mit dem Bewusstsein, das diesen Erfahrungszustand aus-

zeichnet. Doch der Geist erlebt außer dem Wachzustand auch 

noch andere Zustände. Der bedeutendste von ihnen ist der 

Traumzustand. Wenn wir schlafen und träumen, erfährt der 

Geist eine andere Art von Körper, der nicht der physische Kör-

per ist, und eine Erscheinungswelt, die nicht diese körperliche 

Basis hat. Unser Körper liegt schlafend da, und der Geist erlebt 

!29



eine andere Form von Körper, mit dem er die Traumwelt er-

fährt. Der Traumzustand wird von zwei Faktoren bedingt: Zum 

einen von der sehr subtil wirksamen Tendenz des Geistes alles in 

den dualistischen Begriffen von Selbst und Anderen, Subjekt 

und Objekt wahrzunehmen und zum andern von den offen-

sichtlicher wirksamen Tendenzen und Erfahrungen dieses Le-

bens, wo bestimmte Muster, die wir in diesem Leben entwickelt 

haben, sich auch in unseren Träumen zeigen. Dies wird auch 

als Verkörperung von Gewohnheitstendenzen beschrieben, der 

subtilen Gewohnheitstendenz dualistischer Fixierung und der 

gröberen Tendenz von Erfahrungen in diesem Leben, die be-

stimmte Muster schaffen. Im Traumzustand gibt es keine körper-

liche Grundlage, und doch empfindet ihn der Geist als sehr 

wirklich. Wenn wir sterben, trennen sich Körper und Geist. Der 

physische Körper ist nicht länger ein Faktor in der Erfahrung des 

Geistes. Im Zwischenzustand nach dem Tode hat der Geist kei-

nen physischen Körper, aber er verhält sich so als gäbe es noch 

immer diesen Körper. Die Tendenz des Geistes, einen Körper zu 

erleben, wo es keinen gibt, ist ein Phänomen, das im Tibeti-

schen als Mentalkörper des Zwischenzustandes beschrieben 

wird. 

Der körperliche Wachzustand, der Traumzustand, und der Men-

talkörper sind die drei Phasen, die den Kreislauf von Samsara 

bestimmen. Und es gibt die samsarischen Wesen, die diese drei 

Phasen eine nach der anderen erleben, und für absolut wirk-

lich halten. Die Projektionen des Geistes werden vom Geist so 

erfahren als wären sie etwas anderes als der Geist selbst. Der 

Geist ist völlig davon überzeugt, dass all seine Erfahrungen im 

Wach-, Traum- und Zwischenzustand letztendlich wahr und 

wirklich sind. Er versteht nicht, dass sie seine eigene Projektion 

sind. 

Von der letztendlichen Ebene aus betrachtet sind alle Erfah-

rungszustände natürlich nur relativ wirklich, die Erfahrung dieses 

Wachzustandes eingeschlossen. Nehmen wir als Beispiel die 

Höllenbewohner. Der Geist dieser Wesen ist absolut überzeugt, 

dass all sein Erleben objektiv wirklich ist. Doch in jedem Zustand 

der Erfahrung ist die Projektion des Geistes genauso leer wie 

der Geist selbst. Dieser seinem Wesen nach unfassbare, leere 

Geist kann nicht etwas Greifbares oder unabhängig Wirkliches 

!30



hervorbringen, sondern nur etwas, das teilhat an seiner Unfass-

barkeit. Dies versteht der Geist jedoch an diesem Punkt nicht. 

So erleben Höllenwesen all ihre Leiden und die Wesen, die sie 

ihnen zufügen, als tatsächlich wirklich und erkennen nicht, dass 

dies Eindrücke im Geist sind, die in der Form von leidvoller Er-

fahrung auftauchen. Der indische Meister Shantideva sagt: 

„Wer machte die Waffen, mit denen die Wesen gequält wer-

den, und warum? Wer hat den glühenden Eisenboden ge-

schaffen? Woher kommen all die Feuermassen? Dies und alles 

andere ist der eigene Geist, lehrt der Buddha.“ Niemand 

schafft die Höllen und steckt die Wesen dort hinein. Die Wesen 

schaffen ihre eigene Hölle. Die negativen karmischen Muster 

der Wesen schaffen den Eindruck einer Hölle, so als würde es 

sie wirklich geben. Die Eindrücke im Geist jener Wesen erzeu-

gen die Illusion der Hölle, die als wirklich empfunden wird, tat-

sächlich aber nicht wirklicher ist als jeder andere Erfahrungszu-

stand. Diese Illusion hat nur relative Wirklichkeit für die Wesen in 

jener besonderen Lage zu jener Zeit. 

DIE LEERHEIT DES GEISTES 

Wie können wir die Aussage verstehen, dass der Geist leer ist? 

Welche Hinweise haben wir, dass dies so ist? Wenn ein Kind im 

Schoß der Mutter empfangen wird, wissen die Eltern nicht sofort 

davon. Im Augenblick der Empfängnis, wo das Bewusstsein sich 

mit der körperlichen Basis im Schoß der Mutter vereinigt, denkt 

die Mutter nicht: „Ah, ich bin schwanger, ich bekomme ein 

Kind.“ Sie sieht nicht, wie das Bewusstsein hereinkommt und 

sich mit der körperlichen Basis verbindet, sondern es ist ein Vor-

gang, der erst später offenkundig wird, wenn die körperlichen 

Anzeichen einer Schwangerschaft sichtbar werden. Dies ist ein 

Zeichen, dass der Geist seinem Wesen nach unfassbar und leer 

ist. Man kann seine Empfängnis im Mutterschoß nicht beobach-

ten. 

Jeder von uns wird irgendwann sterben, und wenn dann das 

Bewusstsein den Körper verlässt, wird selbst wenn viele Leute 

dies beobachten niemand sagen können: „Oh, da geht das 

Bewusstsein.“ Niemand kann sehen, wie das Bewusstsein den 

Körper verlässt. Vor einem Augenblick war es noch ein leben-

des Wesen und jetzt ist es eine Leiche. Wo ist der Geist? Nie-

!31



mand sieht, wohin der Geist geht. Dies ist ein weiteres Zeichen, 

dass der Geist seinem Wesen nach unfassbar und leer ist. 

Hier im Raum befinden sich mehrere hundert Menschen. Jeder 

von uns hat einen Geist, und jeder von uns erfährt seinen Geist. 

Aber niemand von uns erfährt den Geist eines anderen. Uns ist 

es nicht möglich zu sagen, wie der Geist der anderen beschaf-

fen ist. Und tatsächlich können wir auch nicht sagen, wie unser 

Geist aussieht, denn wir können ihn nicht sehen und beschrei-

ben: „Mein Geist sieht so aus, er hat diese Gestalt, Farbe und 

Größe.“ Es ist nicht möglich den Geist in dieser Weise fest zu 

umreißen. Er ist seinem Wesen nach leer und unfassbar und 

verhält sich nicht im Rahmen solcher Eigenschaften. 

Doch daraus die Schlussfolgerung zu ziehen, wie es manchmal 

Leute tun, dass dann alles egal und völlig unwirklich ist, und es 

das Ursache- und Wirkungsprinzip von Karma gar nicht gibt, ist 

ein großer Fehler. Es ist falsch zu glauben, dass etwas keine Gül-

tigkeit besitzt, weil es seinem Wesen nach leer ist. Der Buddha 

hat gesagt: „Jene, die den Phänomenen eine letztendliche 

Wirklichkeit zuschreiben, sind dumm wie Hornochsen. Doch 

jene, die alle Wirklichkeit leugnen, sind noch weitaus dümmer.“ 

Dieses Thema wird ausführlich in den Prajna Paramita Sutren 

behandelt, den Schriften über die Vollkommenheit der Weis-

heit, wo es heißt, dass man durch eine falsche oder eine zu 

vereinfachende Auffassung von Leerheit die eigene Weisheit 

abschneidet bzw. einschränkt und sich die Möglichkeit wach-

sender Einsicht versperrt. Es ist also wichtig zu wissen, was die 

Aussage „der Geist ist leer“ beinhaltet und worauf meine Worte 

zielen. Bis zu dem Zeitpunkt, wo man ganz und gar die Leerheit 

des Geistes und die Leerheit aller Erfahrung verwirklicht hat, 

gibt es eine Ursache und Wirkung Verbindung zwischen Hand-

lung und Erfahrung und das wechselseitige Bedingtsein aller 

Aspekte der Erfahrung bleibt weiterhin wirklich, gültig und un-

fehlbar. Nehmen wir dafür folgendes Beispiel: Wir alle haben 

einige Zeit unseres Lebens in Schulen und Universitäten etc. 

verbracht und Dinge gelernt, Geschicklichkeit entwickelt und 

viel Wissen angesammelt. Doch das Ergebnis dieses Lernpro-

zesses ist nicht etwas, das man von außen sehen kann. Es ist 

nicht irgendwo in diesem Lande aufbewahrt, es gibt keinen 

Ort, wo das Wissen aller aufbewahrt wird. Wir lagern es auch 

!32



nicht zuhause in einer Truhe. Es ist auch nicht irgendwo im Kör-

per gespeichert, wo jeder es sehen kann, sondern im eigenen 

Geist, und wann immer wir dieses Wissen benötigen, können 

wir es abrufen und gebrauchen. Das heißt, es ist vollkommen 

gültig, obwohl es seinem Wesen nach leer und unfassbar ist. 

Jemand, der ein geschickter Automechaniker ist, kann überall 

jede Panne am Auto beheben. Doch denkt er nicht die ganze 

Zeit darüber nach, wie man ein Auto repariert, sondern ruft sein 

Wissen erst in dem Augenblick ab, wo es benötigt wird. Er muss 

nicht ständig daran denken, denn sobald er in der Situation ist, 

wo er etwas reparieren muss, weiß er sofort was getan werden 

muss und kann es tun. So wirkungsvoll ist die Verbindung zwi-

schen dem gelernten Handwerk und seinem Gebrauch. Nichts 

davon kann man sehen, nichts davon greifen und doch ist es 

ganz und gar wirksam und gültig. 

Wenn man die Bedeutung der Leerheit versteht und eine direk-

te Erfahrung der Leerheit macht, tritt man in die Fußstapfen 

von Milarepa, der gesagt hat: „Die Furcht vor dem Tode trieb 

mich ins Retreat. Dort habe ich fortwährend über Vergänglich-

keit und Tod meditiert. Und jetzt habe ich die todlose Natur des 

Geistes erkannt und alle Furcht ist von mir abgefallen.“ Milare-

pa war von dem äußerst gesunden Bewusstsein motiviert, dass 

sein sehr negatives Karma  seinen Geist in niedere Bereiche 12

der Wiedergeburt ziehen würde. Dies war in seiner Lage genau 

die richtige und zutreffende Beobachtung. Die Angst vor den 

Konsequenzen seiner negativen Handlungen brachte ihn zur 

Meditation. Und durch die Meditation erreichte er schließlich 

die Ebene, wo er die todlose Natur des Geistes verwirklichte. Er 

verstand die Natur des Geistes selbst und die Natur aller Erfah-

rungen, die der Geist projiziert. An diesem Punkt war er befreit 

von der gewöhnlichen Einschränkung auf das, was wir von die-

ser physischen Wirklichkeit denken. Er konnte eine oder viele 

Formen annehmen, konnte durch die Luft fliegen und durch 

feste Objekte hindurchgehen, weil sein Geist einen Bewusst-

seinszustand erlangt hatte, in dem er einfach nicht mehr länger 

dieser gewöhnlichen Beschränkung unterlag, die wir für physi-

sche Realität halten. Er hatte gesehen, dass all diese Projektio-

 Milarepa praktizierte bevor er zum Buddhismus kam schwarze Magie und tötete dadurch viele Men12 -
schen.

!33



nen des Geistes ihrem Wesen nach letztlich illusorisch wie ein 

Regenbogen, wie ein Spiegelbild, wie eine Fata Morgana, wie 

eine magische Erscheinung, wie das Spiegelbild des Mondes 

im Wasser sind, klar erscheinend und doch ohne letztendliche 

Wirklichkeit. Aus diesem Zustand der Verwirklichung konnte Mi-

larepa sogenannte Wunder wirken, etwas tun, das die von uns 

festgeschriebene physische Realität völlig aufbrach. Dies war 

einfach möglich für ihn, weil er die illusorische Natur aller Er-

scheinungen erkannt und ihnen nicht mehr die Wirklichkeit zu-

gemessen hat, die wir ihnen geben. 

Unsere Erfahrung im Kreislauf der Wiedergeburten wird von drei 

grundlegend falschen Auffassungen bestimmt, die wir immer 

haben.  
• Die erste ist, dass wir ständig nach etwas letztendlich 

Wirklichem Ausschau halten und den Dingen eine Wirk-

lichkeit zuschreiben, die sie nicht haben. Wir verstehen 

nicht, dass die Erscheinungswelt, die wir erleben, eine 

Projektion des Geistes ist, sondern halten sie für völlig real 

und verschieden vom Geist selbst. Völlig unabhängig 

vom Geist deshalb, weil wir etwas für sehr wirklich halten, 

das nicht so wirklich ist.  
• Die zweite falsche Auffassung ist, dass wir nicht sehen 

wollen, welches Leid in der Weise wie wir die Welt erfah-

ren verborgen liegt. Wir erleben Leid und Frustration in 

grober bis zu sehr subtiler Form, weil wir ständig dort nach 

letztendlichem Glück suchen, wo es tatsächlich Glück im 

eigentlichen Sinn des Wortes gar nicht gibt. Diese fort-

währende Suche nach einer solchen Glückserfahrung 

am falschen Ort ist unser zweiter Fehler.  
• Die dritte falsche Auffassung ist, dass wir etwas, das 

durch und durch vergänglich ist, für dauerhaft, stabil und 

verlässlich halten und fortwährend dort nach etwas Ver-

lässlichem suchen, wo es keine Verlässlichkeit gibt.  

Wir erliegen also fortwährend diesen drei grundlegenden Irrtü-

mern, etwas letztendlich Unwirkliches für letztendlich wirklich; 

etwas, das Frustration und Schmerz enthält, für Glück bringend 

und etwas, das vergänglich ist, für unvergänglich zu halten. Mit 

diesen drei falschen Auffassungen erfahren wir ununterbro-

chen Samsara, den Kreislauf der Wiedergeburt, gehen von ei-

!34



nem Zustand in den anderen und behandeln alles als sehr wirk-

lich, sehr dauerhaft und sehr förderlich für Glück. Und so kön-

nen wir uns sehr glücklich schätzen, wenn wir beginnen unsere 

Art des Erlebens zu durchschauen und zu sehen, dass die Phä-

nomene Projektionen des Geistes sind. 

In Dharmaunterweisungen hört man öfter dieses große Wort 

Mahamudra, was tatsächlich ein Begriff für die Verwirklichung 

der Leerheit ist. Milarepa erklärte Mahamudra in folgender 

Weise. Mudra ist Sanskrit und heißt auf Tibetisch „tschagya“. 

Die erste Silbe „tschag“ ist ein Schlüsselwort für Leerheit und die 

zweite Silbe „gya“ bedeutet ausgedehnt oder weit, womit in 

diesem Zusammenhang gemeint ist, dass es keinen Aspekt der 

Erfahrung gibt, der weiter reicht als die Erfahrung der Leerheit. 

Die Erfahrung der Leerheit ist allumfassend, und es gibt nichts, 

was über dieses grundlegende Gewahrsein hinausgeht. Dies ist 

die Definition von Mudra. Maha ist auf tibetisch „tschenpo“ 

und bedeutet groß oder erhaben, womit gesagt wird, dass 

keine Erfahrung größer ist als die Erfahrung der Leerheit, wel-

che die erhabenste oder höchste Erfahrung ist. Und so ist mit 

diesem großen Begriff Mahamudra die Verwirklichung der 

Leerheit gemeint, die jeden Aspekt der Erfahrung umschließt. 

Da wir nicht erkennen, dass die wahre Natur des Geistes ihrem 

Wesen nach leer ist, erfahren wir anstelle der Leerheit des Geis-

tes ein festes Ich oder Selbst. Genau da liegt unser größter Feh-

ler, wo alles Leid beginnt. Die Lehren sagen, dass das Ich und 

die Anhaftung an diesem Ich der größte Dämon im Universum 

sind. Und dies ist wirklich wahr. Die größte dämonische Kraft ist 

diese große Selbstbezogenheit, denn sie ist die erste Ursache 

aller Schwierigkeiten und Leiden. Die Verwirklichung von Ma-

hamudra ist die Verwirklichung der Leerheit des Geistes. Wenn 

wir dieses Ich oder Selbst und die Projektionen des Geistes nicht 

mehr für letztendlich wirklich halten, haben wir die Verwirkli-

chung von Mahamudra erlangt, was auch die Erfahrung der 

Ichlosigkeit genannt wird, nämlich die Ichlosigkeit oder das 

Nicht-Selbst des Individuums und die Ichlosigkeit aller Phäno-

mene, aller verschiedenen Aspekte der Erfahrung. An diesem 

Punkt hat sich der Geist von allem Leid und allen schlechten 

!35



Einflüssen der Ichanhaftung befreit. Es gibt keinen Nährboden 

mehr, auf dem Leid gedeihen könnte.  

Auch wenn dies noch nicht Teil unseres unmittelbaren Erlebens 

ist und wir Leerheit noch nicht verwirklicht haben, ist bereits ein 

intellektuelles Verstehen der Leerheit außerordentlich hilfreich. 

Allein die Vorstellung, dass der Geist leer und unfassbar ist und 

weder Farbe, Form noch Größe hat, ist sehr nützlich. Es ist zwar 

noch keine Erfahrung, sondern einfach eine Idee. Aber diese 

Idee ist sehr wertvoll. 

Um zu begreifen wie nützlich ein Verstehen der Leerheit ist, 

kann man die Situation der Länder Europas und Nordamerikas 

betrachten, wo Komfort und materieller Wohlstand so groß 

sind, dass es für Menschen aus ärmeren Erdteilen ausschaut als 

würden die Leute im Westen im Gefilde der Götter des Begier-

debereiches leben. Der große Teil der Leiden liegt hier nicht auf 

der körperlichen Ebene, denn Hunger, Epidemien usf. sind bei 

weitem nicht so verbreitet wie in anderen Teilen der Welt. Die 

Menschen im Westen leiden unglaublich auf geistiger Ebene. 

Der eigentliche Grund dafür ist vor allem, dass sie die Leerheit 

des Geistes nicht verstehen und stattdessen die Auffassung ei-

nes Selbst oder Ich hegen. Aber die hauptsächlich beitragen-

de Ursache ist, dass jede Erfahrung von emotionaler Verwirrung 

begleitet wird und alle Emotionen für absolut wirklich gehalten 

werden. Die Menschen behandeln ihre Gedanken und Gefüh-

le als hätten sie ein Selbst und sind ihnen fortwährend ausgelie-

fert, und genau darin liegt der größte Teil ihrer Verwirrung und 

ihrer Leiden. Wenn man Leerheit versteht, erkennt man auch 

die Leerheit der Gedanken und Gefühle, die im Geist erschei-

nen. Hat man einmal verstanden, dass der Geist unfassbar und 

leer ist, versteht man ganz von selbst, dass seine Gedanken 

und Gefühle genauso unfassbar sein müssen. Sie sind nicht 

wirklicher als der Geist selbst. Sie sind nicht greifbarer als der 

Geist selbst, was meint, sie sind überhaupt nicht greifbar. Mit 

solcher Einsicht ist man nicht mehr gezwungen eine Emotion 

wie Begierde oder Ärger unwiderruflich für absolut wirklich zu 

halten und ihr blind zu folgen, sondern es ist so als würde man 

kaltes Wasser in kochendes gießen. Alle Erregung ist plötzlich 

beruhigt. Da man verstanden hat, dass die Emotion nicht et-

!36



was in sich selbst ist, muss man sie auch nicht länger, so wie 

man vorher dachte, als etwas Wirkliches behandeln. 

Ganz gleich welche Meditationsmethode wir anwenden, sie ist 

auf jeden Fall sehr viel wirksamer, wenn wir die Leerheit des 

Geistes verstehen, seine leere, lichtklare und ungehinderte Na-

tur, und sei es auch nur intellektuell. Wenn wir Methoden zur 

geistigen Sammlung anwenden wie die Meditation auf den 

Atem, eine Sphäre aus Licht oder einen anderen Gegenstand, 

so wird der Geist mit einem Verstehen der Leerheit viel leichter 

zur Ruhe kommen, sich vom zerstreuenden Einfluss der Gedan-

ken und Gefühle lösen und einsgerichtet verweilen können. Die 

Fähigkeit zu geistiger Sammlung kann so weit entwickelt wer-

den, dass wir den Geist beliebig auf alles platzieren und solan-

ge wie wir wollen dort verweilen lassen können. Der Geist steht 

dann nicht länger unter dem Zwang der Zerstreuung, sondern 

ist imstande in jeder Situation unabgelenkt und gesammelt zu 

verweilen. Dies ist die höchste Verwirklichung durch die Shine-

Praxis, die Meditation der Geistesruhe, und mit ihr einher geht 

eine Empfindung großen geistigen und körperlichen Wohlbe-

hagens, die weit größer ist als wir es uns im Augenblick vorstel-

len können. Und diese Erfahrung der tiefen Ruhe und Samm-

lung des Geistes kann auch bestimmte psychische Kräfte wie 

Hellsicht und so weiter mit sich bringen. 

Mit der Ruhe und Sammlung, die durch intensive Meditation 

entsteht, als Grundlage kann der Praktizierende tiefere Einsicht 

in die wahre Natur des Geistes entwickeln und eine direkte Er-

fahrung des leeren, lichtklaren und ungehinderten, dynami-

schen Gewahrseins machen, das jenseits allen intellektuellen 

Verstehens und aller Worte liegt. Dieses tatsächliche direkte Se-

hen wird auf Tibetisch „Lhagthong“ genannt, was übersetzt 

„tiefere Einsicht“ heißt. Und wenn diese Einsicht immer tiefer 

wird, so gipfelt sie in der Mahamudra Erfahrung, im vollkomme-

nen Aufgehen in der wahren Natur des Geistes und aller Phä-

nomene. Doch damit dies geschehen kann, braucht es zwei 

Dinge, nämlich zum einen das persönliche Bemühen sich zu 

läutern, Verdienst anzusammeln, seine Weisheit zu entwickeln 

und zu vertiefen und zum andern den Segen eines qualifizier-

ten Lehrers. So sagt es eine Schrift über Mahamudra, und sie 

fügt hinzu, dass alles andere vergeudete Zeit ist. Wir müssen 

!37



also persönliche Anstrengungen machen und uns von Negati-

vität und Unwissenheit reinigen, sowie Verdienst entwickeln und 

reines Gewahrsein vertiefen. Und wir brauchen Vertrauen und 

Hingabe zu einem authentischen Meister, um den Segen dieses 

Meisters zu empfangen. Wenn diese beiden Aspekte wirklich 

vereinigt sind, ist die letztendliche Verwirklichung von Maha-

mudra möglich. 

GEWÖHNLICHE WESEN, BODHISATTVAS UND BUDDHAS 

Es gibt einen Punkt in der Entwicklung auf dem Mahamudra 

Weg, wo die leere, lichtklare und ungehinderte Natur des Geis-

tes für den Praktizierenden zu einer konstanten Erfahrung wird. 

Der Mahamudra Weg wird in vier Stufen unterteilt, die Einsge-

richtetheit, Einfachheit, Ein-Geschmack und Nicht-Meditation 

heißen. Und jede dieser Stufen wird wiederum in klein, mittel 

und groß aufgeteilt. Die beständige Erfahrung der leeren, licht-

klaren und ungehinderten Natur des Geistes beginnt auf der 

zweiten Stufe der Einfachheit und gipfelt schließlich in der Er-

kenntnis der Natur des Geistes, die noch nicht die vollkomme-

ne Verwirklichung ist, aber immerhin eine tiefe Einsicht in das 

wahre Wesen des Geistes. Mit dieser Erkenntnis erreicht der 

Praktizierende die erste Bodhisattvastufe, die auch „höchste 

oder völlige Freude“ genannt wird, und er erlebt eine Freude 

und Glückseligkeit, die in nichts mit der gewöhnlichen Freude 

verglichen werden kann, die uns jetzt zugänglich ist. Diese 

Freude ist völlig spontan und hängt von überhaupt keiner äu-

ßeren Bedingung ab. Sie ist einfach Teil der Natur des Geistes, 

und wenn der Geist sein eigenes Wesen erkennt, empfindet er 

diese unglaubliche, völlig überwältigende Freude. Und das ist 

der Grund für den Namen. 

Dieser Zustand der Verwirklichung ist von bestimmten Qualitä-

ten gekennzeichnet, die anzeigen, dass der Geist sich aus sei-

nen Begrenzungen befreit und sich in vielfältiger Weise ausdrü-

cken kann. Jemand, der die erste Bodhisattvastufe erreicht, 

kann gleichzeitig in einem Augenblick ohne den geringsten 

Widerstreit in hundert Meditationszuständen verweilen. Wenn 

wir meditieren, und uns zum Beispiel auf den Atem, einen Ge-

genstand, einen Lichtpunkt, die Gestalt einer Gottheit, be-

stimmte Empfindungen oder Leerheit sammeln, so tun wir im-

!38



mer eines davon zu seiner Zeit, weil unser Geist zum jetzigen 

Zeitpunkt begrenzt ist. Auf der ersten Bodhisattvastufe kann der 

Geist in einem einzigen Augenblick hundert solcher Meditatio-

nen durchführen, ohne dass dabei etwas ausgelassen wird 

oder im Widerstreit mit etwas anderem liegt. Der Geist ist frei in 

einem Augenblick hundert Samadhi  Zustände zu erfahren. Er 13

ist frei sich selbst gleichzeitig in hundert Ausstrahlungen zu mani-

festieren und ist nicht länger auf eine einzige körperliche Ge-

stalt beschränkt. Er ist frei, hundert verschiedene reine Bereiche 

der Erfahrung zu erleben, hundert Buddhas zu treffen, hundert 

verschiedene Unterweisungen in einem einzigen Augenblick zu 

hören, hundert vergangene Leben zu erinnern, hundert zukünf-

tige Leben vorauszusehen und so weiter. Traditionell werden 

zwölf solcher Fähigkeiten aufgelistet, jeweils verbunden mit der 

Zahl hundert. Und so spricht man auch von den zwölf Hundert, 

wobei diese Zahl einfach darauf hinweist, dass der Geist mit 

dem Erreichen der ersten Bodhisattvastufe sehr viel freier ge-

worden ist, sich selbst auszudrücken. 

Wir sprechen von zehn Bodhisattvastufen, auf denen sich der 

Geist weiter entwickelt, immer tiefere Einsicht und größere Frei-

heit erlangt. Wenn der Geist von der ersten zur zweiten Bodhi-

sattvastufe weitergeht, vermehren sich die oben beschriebe-

nen Qualitäten, die zwölf Hundert, um das zehnfache. Wir 

sprechen also von tausend statt von hundert, tausend Zustän-

de der Meditation in einem einzigen Augenblick und so fort. 

Von jeder Stufe zur nächsten gibt es eine zehnfache Vervielfäl-

tigung, und so sprechen wir auf der zehnten Bodhisattvastufe 

nicht mehr von hunderten oder tausenden sondern von aber-

millionen Zuständen der Meditation, abermillionen Ausstrahlun-

gen etc. in einem einzigen Augenblick. Das vollkommene Er-

wachen der Buddhaschaft, das jenseits der zehnten Stufe liegt, 

kann man nicht mit begrenzten Zahlenangaben beschreiben. 

Es macht einfach keinen Sinn auf dieser Ebene. Wir sprechen 

dann von grenzenlosem Gewahrsein, grenzenlosen Möglichkei-

ten, grenzenlosem Mitgefühl und so fort. Im vollkommenen Er-

wachen ist der Geist nicht länger in seiner Ausdrucksfähigkeit 

eingeschränkt, sondern vollkommen frei, denn Buddhaschaft ist 

per Definition das Aufheben aller Begrenzung. Der Geist, der 

 Samadhi ist Sanskrit und bedeutet tiefe geistige Sammlung.13

!39



den Zustand der Buddhaschaft erfährt, ist dieser unser Geist. 

Buddhaschaft ist nicht etwas außerhalb des Geistes. Wir müs-

sen nirgendwo anders als in der Natur des Geistes selbst nach 

ihr schauen. Im vom Bodhisattva Maitreya gelehrten Uttara 

Tantra Shastra heißt es, dass die Einteilung in gewöhnliche füh-

lende Wesen, Bodhisattvas und Buddhas auf den Grad ihrer 

Läuterung beruht, ob sie ungeläutert, geläutert oder vollkom-

men geläutert sind. Als unerleuchtete Wesen haben wir noch 

große Unreinheit im Geist in Form von Unwissenheit, Verwirrung, 

Negativität und so fort; auf den Bodhisattvastufen wird diese 

Unreinheit immer mehr geläutert, aber noch nicht vollständig. 

Erst im vollkommenen Erwachen ist sie vollkommen geläutert. 

Dies ist das einzige Kriterium, nach dem getäuschte fühlende 

Wesen, Bodhisattvas und Buddhas unterschieden werden kön-

nen. 

UNSERE MENSCHLICHE LAGE 

Das Ziel auf das wir in der Praxis des Dharma hinarbeiten ist die 

vollkommene Erleuchtung der Buddhaschaft. Um zu verstehen 

von wo aus wir arbeiten, müssen wir unsere besondere Situati-

on als Menschen im Daseinskreislauf würdigen. Der Geist, den 

wir jetzt in dieser Wiedergeburt als Mensch erfahren, hat bereits 

unendlich viele Wiedergeburten erlebt, immer wieder eine 

nach der andern bis zu einem bestimmten Augenblick vor die-

sem Leben, wo es offensichtlich karmische Bedingungen gab, 

die zu dieser Wiedergeburt als Mensch führten, die wir jetzt er-

fahren. Davor gab es einfach den Geist im Zwischenzustand 

nach dem Tode, der unserem vorigen Leben folgte - welche 

Art von Wesen wir auch immer dort gewesen sein mögen - , 

und der Geist wurde in diesem Zustand von den karmischen 

Tendenzen zu einer Geburt als Mensch gezogen. Eine der Be-

sonderheiten des Bardo ist, dass der Geist eine bestimmte Art 

von begrenzter Hellsicht besitzt, die keine besondere Qualität 

darstellt, sondern eine Erfahrung ist, die einfach so im Geist er-

scheint. Wenn der Geist von seinen karmischen Tendenzen zu 

einer Wiedergeburt als Mensch gelenkt wird, so sieht er zuvor 

seine zukünftigen Eltern in geschlechtlicher Vereinigung und 

wird zu ihnen hingezogen. Der Geist reagiert auf Vater und 

Mutter in sexueller  Vereinigung mit einem unbewussten emo-

!40



tionalen Impuls, der auf karmischen Tendenzen beruht und be-

stimmt, ob das spätere Kind männlich oder weiblich wird. Wenn 

der Geist in einem weiblichen Körper wiedergeboren wird, so 

wird er dem männlichen Elternteil mehr und dem weiblichen 

weniger zugeneigt sein. Wird er in einem männlichen Körper 

wiedergeboren, so wird er gegenüber dem weiblichen mehr 

dem männlichen Elternteil weniger Zuneigung empfinden. Die-

se emotionale Reaktion ist Teil des Vorganges der Empfängnis, 

die tatsächlich stattfindet, wenn sich Sperma und Eizelle sowie 

das Bewusstsein des Bardo-Wesens vereinigen. Es sind also zwei 

körperliche Elemente und ein geistiges Element vonnöten. Sind 

der Geist und die befruchtete Eizelle vereinigt, hat man poten-

tiell ein menschliches Wesen - auch wenn es gerade erst die 

befruchtete Eizelle gibt – denn das Bewusstsein mit all seinem 

Potential für eine Erfahrung als Mensch und das physische Po-

tential für einen menschlichen Körper sind vereint. An diesem 

Punkt gibt es einfach einen Zentralkanal aus Energie, welcher 

der erste Zustand des physischen Ausdrucks des Geistes ist. 

Wenn der Geist sich auf körperlicher Ebene ausdrückt, so be-

ginnt dies mit dem Zentralkanal aus Energie, der bereits auf 

dieser embryonalen Stufe existiert. Es gibt das Bewusstsein und 

die Lebenskraft des werdenden Wesens, und sie bilden in den 

neun Monaten der Schwangerschaft die geistigen und körper-

lichen Aspekte des Kindes. Auf der körperlichen Ebene ist die-

ser Prozess deutlich sichtbar: die Zellen teilen sich, es entsteht 

eine längliche Form, die Gliedmaßen wachsen, die Sinnesor-

gane entwickeln sich, die inneren Organe bilden sich heraus 

und so fort. Und auch auf der geistigen Ebene gibt es eine 

fortwährende Entwicklung bis das Kind voll ausgebildet ist und 

die karmischen Tendenzen, die Empfängnis und Wachstum des 

Fötus herbeigeführt haben, ausgereift sind und die Geburt 

kommt. Bis zur Geburt nährt sich das Kind durch die Nabel-

schnur vom Körper der Mutter. Essen und Trinken der Mutter er-

nähren auch das Kind. Aber es sind die karmischen Tendenzen 

im Geistesstrom des Kindes, die den Prozess der fötalen Ent-

wicklung vorantreiben bis zu dem Punkt, wo das Kind tatsäch-

lich während der Geburt aus dem Schoß der Mutter herausge-

drängt wird und als ein voll ausgebildetes menschliches Indivi-

duum in die Menschenwelt kommt. Es ist zwar nur ein kleiner 

!41



Winzling, doch mit allen Organen und Fähigkeiten versehen, 

die es zur Erfahrung der Menschenwelt braucht. Durch diesen 

Prozess sind wir alle hindurch gegangen bevor wir hier gelan-

det sind. 

Wir könnten noch viel Zeit mit der Untersuchung verbringen, 

wie der physische Körper zusammengesetzt ist, wie er gebildet 

wird und wie er unausweichlich wieder auseinander fällt, wel-

che elementaren Eigenschaften den Körper ausmachen, wie 

die unterschiedlichen Sinnesfelder sich entwickeln und so fort. 

Doch an diesem Punkt hier genügt es zu sagen, dass wir diesen 

physischen Körper haben, und er in besonderer Weise zustande 

gekommen ist. Wir wurden empfangen, durchliefen die fötale 

Entwicklung, den Prozess der Geburt, die Kindheit, die Jugend 

und alle von uns erreichten das Alter von Erwachsenen, wobei 

manche noch jung, andere mittleren Alters und einige bereits 

alt sind. Dieser Prozess ist unaufhaltsam. Vom Augenblick der 

Empfängnis bis zum Augenblick des Todes gibt es ständig 

Wachstum und Veränderung. Das Alter bringt körperliche Ge-

brechlichkeit und Unwohlsein. Der Körper beginnt allmählich 

auseinander zu fallen, einfach weil das Karma, das seine Exis-

tenz aufrecht hält, auszulaufen beginnt. Schließlich wird dies für 

alle von uns früher oder später zum Tode führen, wo die ver-

schiedenen Elemente, die den Körper bilden, sich auflösen und 

in diesem Prozess der Auflösung eines nach dem andern mit-

einander verschmelzen und der Geist sich schließlich im Au-

genblick des Todes für immer vom Körper trennt. Ist der Sterbe-

vorgang abgeschlossen, tritt der Tod ein und der Geist fällt in 

uranfängliche Bewusstlosigkeit, die in den ersten Tagen des 

Nachtodzustandes anhält. Darauf folgt eine Phase bewusster 

Erfahrung, wo der Geist ohne körperliche Basis Freude und Leid 

erfährt. Und schließlich wird auch dies durch den karmischen 

Prozess beendet, der die nächste Empfängnis und körperliche 

Wiedergeburt im menschlichen oder einem anderen Bereich 

diktiert. Dies ist die Zukunft, die der Geist vor sich hat, das un-

aufhörliche Kreisen in Samsara, von einem Zustand zum an-

dern, ohne dass eine Ende in Sicht wäre. Das Bedeutsame an 

einer Wiedergeburt als Mensch ist, dass wir mit ihr die Möglich-

keit erhalten, diesen Kreislauf zu durchbrechen und das Erwa-

chen zu verwirklichen, das jenseits des Kreislaufes der Wieder-

!42



geburten und seiner Leiden und Unfreiheiten liegt und ein Zu-

stand echten Glücks und wirklicher Freiheit ist. Als Menschen 

besitzen wir die Freiheiten und günstigen Gelegenheiten, die 

Erleuchtung zu erlangen. Kein anderer Daseinsbereich gibt uns 

so viele Möglichkeiten in die Hand. In einem überlieferten Text 

wird gesagt, dass der menschliche Körper wie ein Boot für uns 

sein könnte, das uns über das Meer der Leiden ans Ufer der Er-

leuchtung trägt, oder er könnte wie ein Mühlstein um den Hals 

sein, der uns hinunter auf den Grund des Ozeans zieht. Der 

Körper ist ein Diener des Geistes. Wenn der Geist den Körper in 

positiver Weise lenkt, wird der Körper sich positiv verhalten. Ist 

der Geist hingegen negativ, handelt der Köper auch negativ. 

Mit den Handlungen von Körper, Rede und Geist sammeln wir 

Karma an, das bestimmt, ob der Geist höhere Wiedergeburts-

zustände oder gar die Befreiung erreicht oder ob er in niedrige 

Daseinsbereiche mit noch mehr Leid und Verwirrung wieder-

geboren wird. All dies hängt davon ab, welche Wahl wir tref-

fen. Wir halten die Möglichkeit der Wahl jetzt in unseren Hän-

den, und wir können den einen Weg oder den anderen wäh-

len. Wir befinden uns wirklich an einem Wendepunkt, von dem 

aus es entweder nach oben oder nach unten geht. 

Mit diesen Worten möchte ich die Morgenunterweisung been-

den und allen Verdienst aus dieser Unterweisung dem Wohler-

gehen aller fühlenden Wesen widmen. 

!43



 

                                    VORMITTAG                                          III    

AUGENBLICK FÜR AUGENBLICK WANDELT SICH ALLES 

Zum gegenwärtigen Zeitpunkt erleben wir den besonders 

glücklichen Zustand des Menschenbereiches. Wir haben die-

sen kostbaren menschlichen Körper, der mit den acht Freihei-

ten und zehn Reichtümern ausgestattet ist, die ihn zu einer voll-

kommenen Basis für spirituelle Praxis machen. Wir haben die 

Freiheit das zu praktizieren, was wir uns wünschen, und besitzen 

die Fähigkeit die spirituellen Lehren in unserm Leben anzuwen-

den und durch ihre Praxis die Erleuchtung zu erlangen. Wir soll-

ten uns jedoch vor Augen halten, dass diese kostbare mensch-

liche Existenz nicht von Dauer ist. Sie ist nicht etwas, das wir für 

sehr lange Zeit oder gar für immer haben, sondern ist vergäng-

lich und wird nicht bleiben. 

Nun, wie ist diese Welt, die wir erfahren, vergänglich? Der Bud-

dha beschrieb ihre Vergänglichkeit in vielfältiger Weise. Er sag-

te, dass jede Geburt mit dem Tode endet, auf jede Begegnung 

der Abschied folgt, alles Angesammelte sich wieder zerstreut 

und das Ende allen Aufbaus der Zusammenbruch ist. Nichts im 

Universum, nichts was wir erleben ist immerwährend und ewig. 

All unsere Erfahrungen bauen sich an einem bestimmten Punkt 

auf und fallen an einem anderen Punkt wieder auseinander. 

Dies gilt für unseren physischen Körper wie auch für alles ande-

re, denn die Vergänglichkeit ist augenblicklicher Natur. Augen-

blick für Augenblick altern wir und gehen von der Geburt zum 

Tode. Es ist nicht so, dass wir als Baby geboren wurden und 

dann an einem bestimmten Punkt Jahre später plötzlich zu ei-

nem Erwachsenen werden, und wiederum Jahre später plötz-

lich alt werden. So verhält es sich nicht, sondern Augenblick für 

!44



Augenblick wandeln sich die Wesen. Vom Augenblick der 

Empfängnis bis zum Augenblick des Todes ist es niemals dassel-

be. Es mag bei grober Betrachtung gleich aussehen, doch 

wenn man genau hinschaut, wird man sehen, dass alles sich 

ständig ändert. Wir können dies mit einem Fluss vergleichen. 

Von weitem betrachtet mögen wir den Eindruck haben, dass 

der Fluss eine Einheit ist, etwas Dauerndes, was immer da ist. 

Aber aus der Nähe sieht man, dass der Fluss Tropfen für Tropfen 

vorüber fließt und eigentlich nie derselbe ist. Augenblick für 

Augenblick ist es ein anderer Fluss, ein neuer Fluss. Und so ist 

auch alles andere, das wir erfahren, Augenblick für Augenblick 

nicht dasselbe, sondern anders und neu. 

Wir mögen vielleicht denken, meine jungen Jahre sind die Zeit, 

wo ich versuche in der Welt Erfolg zu haben und mir eine Si-

cherheit aufzubauen, und später in meinem Leben, wenn ich 

älter bin und mehr Zeit habe, werde ich den Dharma praktizie-

ren. Diese Überlegung wäre gut, wenn wir die Sicherheit hätten 

lange zu leben. Doch dies wissen wir nicht wirklich. Eine der Ei-

genschaften unserer Menschenwelt ist, dass es hier keine ver-

bürgte festgesetzte Lebensspanne gibt. Manche sterben be-

reits im Mutterschoß, einige werden tot geboren, andere ster-

ben kurz nach der Geburt, wieder andere in der Kindheit, der 

frühen Jugend oder dem frühen Erwachsenenalter und natür-

lich werden einige auch alt und sterben erst im hohen Alter. 

Niemand von uns hat die Garantie, dass wir noch so viele Jah-

re leben. Wir können darauf nicht bauen, was bedeutet, dass 

wir unsere jetzige günstige Gelegenheit so schnell wie möglich 

nutzen sollten. Die Lehren des Dharma und die Anwendung 

dieser Lehren werden sofort sehr wichtig, wenn wir realisieren, 

dass die günstige Gelegenheit zur Praxis möglicherweise nicht 

sehr lange hält und wir in dieser Hinsicht keinerlei Gewissheit 

haben. 

DIE PRAXIS DES DHARMA IN DIE TÄGLICHEN AKTIVITÄTEN EIN-

BINDEN 

In der europäischen und nordamerikanischen Gesellschaft ist 

es gegenwärtig noch sehr schwierig für jemanden sein ganzes 

Leben dem Dharma zu widmen, jegliche Verwicklung mit der 

Welt abzulegen und Körper, Rede und Geist ganz und gar der 

!45



Praxis des Dharma zu widmen. Selbst wenn jemand wirklich 

dies wollte, wäre es nicht so leicht einen geeigneten Ort zum 

Bleiben zu finden, genug zu Essen zu haben und so weiter. Es 

gibt noch nicht diese Unterstützung für diese Art von Praxis. 

Entweder ist die Person nicht wirklich bereit oder die Gesell-

schaft gibt noch nicht die nötige Unterstützung. Aber dies be-

deutet nicht, dass Dharmapraxis hier im Westen ein hoffnungs-

loser Fall ist, und es keinen Zugang zur Praxis gibt. Praxis kann 

ganz erfolgreich in die eigenen täglichen Aktivitäten einge-

bunden werden. Es gibt eine Redensart, die sagt: „Reden und 

Arbeit mit den Händen können positive Aktivität sein, Gehen 

und Sitzen können negative Aktivität sein, denn alles hängt von 

der eigenen Sichtweise und Motivation ab.“ Mit der richtigen 

Einstellung kann man lernen die Praxis des Dharma in die tägli-

chen Aktivitäten einzubinden. Wenn wir uns fortwährend der 

Vergänglichkeit und der Freiheiten und Reichtümer der men-

schlichen Geburt bewusst sind, können wir ganz natürlich be-

ginnen die Praxis des Dharma in unser Leben einzubauen, und 

dies obwohl wir noch in der Welt eingebunden sind und viele 

Verpflichtungen haben, die unsere Zeit und Energie beanspru-

chen. Wir können jeden Morgen als erstes nach dem Aufste-

hen die Zufluchtnahme wieder wachrufen und mit von Herzen 

kommender Hingabe zum eigenen Guru und zu den Drei Juwe-

len Zuflucht nehmen und dabei das Zufluchtsgebet voller Ver-

trauen in die Quellen der Zuflucht siebenmal rezitieren. Dies hält 

die Verbindung mit der Zuflucht aufrecht und bringt uns den 

Segen und den Schutz der Drei Juwelen. Es öffnet uns für die 

Quelle von Inspiration und Wohlergehen. Ebenso können wir 

jeden Morgen den Erleuchtungsgeist entwickeln, indem wir ge-

loben bei allem was wir tun, sei es Dharmapraxis oder gewöhn-

liche Aktivität während des Tages, immer mit liebender Güte 

und Mitgefühl für das Wohl aller Wesen zu handeln. Wir können 

uns sagen: „Was immer ich mit Körper, Rede und Geist tue, ist 

diesem Ziel gewidmet.“ Wenn wir jeden Tag mit der Zuflucht-

nahme und dem Entwickeln des Erleuchtungsgeistes beginnen, 

wird was immer wir tun, und sei es nur einfach ruhig dasitzen, 

positiv sein, da es vom Geist des Weges durchtränkt ist.  

Jeden Abend vor dem Schlafengehen können wir den Tag vor 

unserem geistigen Auge vorüberziehen lassen, jede positive 

!46



Handlung oder die Meditationspraxis oder was immer wir den 

Tag über tun konnten wertschätzen und alles Positive für das 

Wohlergehen aller Wesen widmen. Wir behalten nichts für uns 

selbst, sondern sagen uns, dass all dies für das Wohlergehen al-

ler Wesen ist und widmen es in dieser Weise. Die Widmung von 

Verdienst ist ein sehr wichtiger Aspekt der Praxis und ein kom-

plexes Thema, wenn man es ausführlicher erklären wollte. Aber 

einfach ausgedrückt folgen wir dem Beispiel der Buddhas und 

Bodhisattvas, die ihren Verdienst dem Wohlergehen aller Wesen 

gewidmet haben und so die Erleuchtung erlangten, und wid-

men genauso wie sie alles Positive für das Wohl aller Wesen. 

Dies ist die grundlegende geistige Einstellung bei der Widmung. 

Wenn wir jeden Tag mit dem Nehmen der Zuflucht und dem 

Erzeugen des Erleuchtungsgeistes beginnen und ihn am Abend 

mit der Widmung unseres Verdienstes und Wunschgebeten für 

die zukünftige Entwicklung von uns selbst und allen Wesen be-

schließen, werden wir sehen wie allmählich selbst die allerwelt-

lichsten Aktivitäten eine dharmische Qualität bekommen und 

beginnen an der Wirksamkeit der Dharmapraxis teilzuhaben. 

Mehr und mehr durchdringen die Werte des Dharma alles was 

wir tun. Von diesem Punkt an sind die weltlichen Aktivitäten für 

uns nicht länger Hindernisse sondern Mittel, um die Qualitäten 

des Dharma ins Sein zu bringen. Sind wir uns ständig des Todes 

und der Vergänglichkeit bewusst, werden wir immer die nötige 

Energie und Motivation für die Praxis haben, wann immer sich 

eine Gelegenheit bietet. Doch wenn wir die Dinge immer in die 

Zukunft verschieben und sagen „ich kann das später tun“, 

dann wird unser Leben sehr geschäftig und sehr zerstreut sein 

und wir werden nie die Zeit, Energie und Motivation für Dhar-

mapraxis aufbringen. Es wird dann sehr schwierig sein. In Tibet 

sagt man: „Denke nicht zu viel an die Zukunft. Wenn du zuviel 

an die Zukunft denkst, bist du wie Dawa Drakpas Vater.“ Um 

dies zu erklären, will ich die Geschichte von Dawa Drakpas Va-

ter erzählen. Die Redewendung geht zurück auf einen Lama, 

der auf Pilgerschaft war und von einem heiligen Ort Tibets zum 

nächsten wanderte. Er kam schließlich in eine Gegend, wo ein 

sehr armer Bettler lebte. Dieser hatte von unterschiedlichen 

Leuten einen ganzen Topf voll Gerste erbettelt. Für einen ar-

men Bettler wie ihn war dies ein ziemliches Vermögen, und er 

!47



sorgte sich, dass der Topf gestohlen oder die Gerste von den 

Mäusen gefressen werden könnte. Er band deshalb den Topf 

an einen Strick und hängte ihn unter die Decke seiner Hütte. Er 

selbst schlief direkt darunter, um sicher zu stellen, dass niemand 

bei Nacht kommen und ihn stehlen würde. Als der Lama in der 

Nähe war und meditierte, sah er in der Meditation wie folgen-

des geschah. Der arme Mann hatte sich schlafen gelegt und 

begann über den Topf Gerste nachzudenken, wie er aus der 

Gerste Gerstenmehl mahlen und verkaufen könnte, und von 

dem Gewinn, den er dann machen würde, mehr Gerste kau-

fen, mehr Mehl mahlen und verkaufen und mehr Gewinn ma-

chen, und so allmählich immer wohlhabender würde. So lag er 

in seinem Bett und dachte, dass er bald immer reicher werden, 

schließlich eine sehr gute Frau heiraten und mit ihr sehr glück-

lich sein würde. Als erstes würden sie einen Sohn bekommen. 

Und dann überlegte er, wie sein Sohn heißen sollte. In dem Au-

genblick schien der Mond zum Fenster herein, und er dachte: 

„Ich werde meinen Sohn Dawa Drakpa, berühmter Mond, 

nennen.“  Gerade als er sich entschlossen hatte seinen Sohn 14

Dawa Drakpa zu nennen, hatte eine Maus den Strick an der 

Decke durchgenagt, der Topf Gerste fiel herunter, traf den ar-

men Mann am Herzen und tötete ihn. Daher stammt also das 

Sprichwort: „Denke nicht zuviel an die Zukunft, sonst bist du wie 

Dawa Drakpas Vater.“ Nichts wird jemals eintreffen. Der Lama 

kommt in der Geschichte vor, weil er in seiner Meditation sah, 

was diesem Bettler zustieß, und er benutzte dieses Ereignis spä-

ter als Beispiel, um zu zeigen wie nutzlos es ist so viel über die 

Zukunft nachzudenken. Es war also der Lama der diese Rede-

wendung schuf, die in Tibet so bekannt wurde. 

VERTRAUEN, MITGEFÜHL UND WEISHEIT VERLEIHEN ALLEM, WAS 

MAN TUT, GROSSE KRAFT 

Wir haben die Ebenen von Körper, Rede und Geist, wobei der 

Geist die wichtigste Ebene ist, denn unsere geistige Einstellung 

bestimmt, ob unser Handeln mit Körper und Rede positiv oder 

negativ ist. Wenn wir im Geist solche Qualitäten wie Glauben 

und Vertrauen, Mitgefühl und Weisheit entwickeln, wird alles 

was wir tun positiv sein, denn die Handlungen des Körpers und 

 Dawa heißt Mond und Drakpa bedeutet Ruhm14

!48



der Rede folgen einfach diesen positiven Einstellungen. Es gibt 

die Geschichte eines kleinen Jungen, der die Straße entlang 

ging und eine Handvoll getrockneter Erbsen hatte, die er eine 

nach der anderen kaute. Unterwegs kam ihm der Buddha ent-

gegen, der von Tür zu Tür ging und um Nahrung bettelte. Wie 

der kleine Junge den Buddha sah, empfand er augenblicklich 

ein sehr großes, reines Vertrauen in den Buddha und warf dem 

Buddha als Opfergabe alle Erbsen zu, die er noch in der Hand 

hielt. Vier davon fielen in Buddhas Bettelschale, einige andere 

trafen ihn auf der Höhe des Herzens und eine traf den Buddha 

mitten auf der Stirn. Das Karma aus dieser vertrauensvollen 

Handlung bewirkte, dass der Geist des Jungen als universeller 

Monarch wiedergeboren wurde, als äußerst reicher und 

machtvoller König, der über vier große Kontinente herrschte. 

Dies war das karmische Ergebnis, das aus den vier Erbsen ent-

stand, die in Buddhas Bettelschale fielen. Durch die Erbsen, die 

Buddhas Herzregion trafen, wurde eine karmische Tendenz ge-

schaffen deren herangereiftes Ergebnis war, dass der König 

nicht nur Herrscher über den Menschenbereich sondern auch 

Herrscher über den Bereich der Götter wurde. Die Erbse, die 

Buddha mitten auf der Stirn traf, brachte die karmische Auswir-

kung, dass der König nicht nur Macht und Einfluss in der Welt 

erlangte, sondern sich auch spirituell entwickelte und das Er-

wachen verwirklichte. Für den kleinen Jungen war das Werfen 

der Erbsen eine unscheinbare Handlung, aber er hatte dies mit 

solch reinem Glauben und Vertrauen getan, dass daraus eine 

karmisch sehr machtvolle Handlung wurde. Qualitäten wie Ver-

trauen, Mitgefühl und Weisheit verleihen allem, was man tut, 

große Kraft und positive Auswirkung. 

Wie eine kleine, unbedeutende Handlung, wenn sie von Mitge-

fühl begleitet ist, große karmische Auswirkungen haben kann, 

illustriert folgende Geschichte. Zu Lebzeiten des Buddha gab es 

einen König namens Sadscha, der damals einer der reichsten 

und mächtigsten Könige ganz Indiens war. Dieser König Sad-

scha war so wohlhabend, mächtig und einflussreich, dass die 

meisten Leute ihn eher für einen Gott als einen Menschen hiel-

ten. Einmal fragten einige den Buddha: „Was ist die karmische 

Ursache dafür, dass König Sadscha in diesem Leben solch ein 

reicher und mächtiger König wurde? Welche Art von Karma 

!49



hat er in vergangenen Leben angesammelt, das ihm diese 

Wiedergeburt als König beschert hat?“ Der Buddha antworte-

te: „In einem früheren Leben war der Geist von König Sadscha 

auch als Mensch wiedergeboren. Und einmal traf er einen 

Menschen, der bettelarm war und schrecklich unter Hunger litt. 

Da empfand er tiefes Mitgefühl und gab bewegt von diesem 

Mitgefühl, das vollkommen rein und aufrichtig war, dem Hun-

gernden eine Handvoll Reis. Weil sein Mitgefühl so rein und auf-

richtig war, reifte diese kleine Geste in seinem Geistesstrom zu 

einer machtvollen karmischen Tendenz, die ihm in diesem Le-

ben die Wiedergeburt als König in Indien bescherte.“ Mitgefühl, 

wahre und aufrichtige Anteilnahme, bewirkt also, dass selbst 

aus kleinsten Handlungen große karmische Früchte reifen.  

Besitzt man diese Qualitäten von Vertrauen und Mitgefühl, 

kann man selbst wenn man keine wohlhabende Person ist völ-

lig uneingeschränkt Gutes tun und Verdienst ansammeln, denn 

die eigene Motivation ist das Wichtigste. Um dies zu veran-

schaulichen wird oft folgende Begebenheit erzählt, die sich zu-

trug als der Buddha mit fünfhundert seiner Mönche das drei-

monatige Regenzeitretreat durchführte. König Sadscha war 

der hauptsächliche Sponsor, er gab alles, Nahrung, Unterkunft 

und so weiter, was der Buddha und seine Schüler während die-

ser drei Monate brauchten. Jeden Morgen nach dem Früh-

stück widmete der Buddha allen Verdienst aus ihrer Dhar-

mapraxis für das Wohl aller Wesen, und da der König der 

Hauptsponsor war, ehrte der Buddha dessen Vertrauen und 

Großzügigkeit, indem er sagte: „Heute widmen wir allen Ver-

dienst und alles Gute aus unserer Praxis allen Wesen und insbe-

sondere dem König Sadscha.“ In der Gegend lebten viele Bett-

ler, und unter ihnen eine alte Bettlerin, die sehr arm war und 

keinerlei gesellschaftlichen Status hatte. Diese alte Frau hatte 

ein sehr reines Herz, und als sie sah wie der Buddha und seine 

Mönche meditierten und der König ihnen großzügig alle Unter-

stützung gab, war sie sehr beeindruckt und voller Bewunde-

rung, und sie freute sich aufrichtig ohne einen Hauch von Neid 

im Geist über die Großzügigkeit und den Verdienst des Königs. 

An diesem Tag, als die alte Frau solch reine Freude entwickelt 

hatte, fragte der Buddha den König nach dem Frühstück: „Soll 

ich heute morgen den Verdienst für euer Wohlergehen widmen 

!50



oder für das Wohlergehen einer Person, die noch mehr Ver-

dienst hat als ihr?“ Der König schaute verwundert und dachte 

bei sich: „Kann es denn überhaupt jemanden mit mehr Ver-

dienst geben? Nun, der Buddha wird es wissen.“ Und so ant-

wortete er bescheiden: „Wenn es jemand mit mehr Verdienst 

gibt, dann widmet bitte den Verdienst für das Wohlergehen 

dieser Person.“ Und so sagte der Buddha: „Heute widmen wir 

allen Verdienst und alles Gute aus unserer Praxis allen Wesen 

und insbesondere dieser alten Bettlerin.“ Alle waren sehr ver-

wundert, sagten aber kein Wort. Von diesem Tag an erwähnte 

der Buddha jeden Morgen während der Widmung des Ver-

dienstes die alte Bettlerin. Der König war niedergeschlagen 

und konnte nicht verstehen, wie jemand unter diesen Umstän-

den mehr Verdienst als er haben könne. Er war es doch, der 

alle Nahrung gab, den Ort zum Bleiben stellte, er war der groß-

zügige Sponsor und doch wurde er nicht erwähnt. Einem seiner 

Minister blieb dies nicht verborgen. Er war ein sehr intelligenter, 

aber nicht besonders netter Mensch, und er hatte die Idee mit 

einer Art Trick die alte Lage wiederherzustellen. Eines Tages 

nahm er einige Diener beiseite, die das Essen für den Buddha 

und seine Mönche auftrugen, und sagte ihnen: „Wenn ihr das 

große Tablett mit den Früchten tragt und ihr damit am Tor vor-

beigeht, wo die Bettler immer stehen, lasst wie aus Versehen 

die Früchte dort auf den Boden fallen. Die Bettler werden sich 

herbeistürzen und die Früchte nehmen wollen. Doch lasst dies 

nicht zu, sondern jagt sie mit Tritten und Schlägen fort, und ver-

passt besonders dieser alten Bettlerin eine gehörige Tracht Prü-

gel.“ Und er zeigte sie ihnen und sagte noch einmal: „Diese 

alte Frau, wenn sie die Früchte nehmen will, tretet und schlagt 

sie, ohne sie auch nur einen Augenblick in Frieden zu lassen.“ 

Die Diener folgten dem Geheiß des Ministers und ließen die 

Früchte am Tor fallen. Natürlich rannten sofort alle Bettler her-

bei, um eine Frucht zu ergattern. Die Diener wehrten sie mit Trit-

ten und Schlägen ab. Und ganz besonders rücksichtslos schlu-

gen sie auf die alte Frau ein. Ob dieser Ungerechtigkeit und 

Härte wurde diese so wütend, dass sie völlig ihre reine, neidlose 

Bewunderung für den König verlor und stattdessen voller Hass 

gegen ihn und seine Diener war. Der König aber wusste von al-

ledem nichts, denn der Minister hatte seinen Plan für sich be-

!51



halten. An diesem Tag sagte der Buddha nach dem Mahl: 

„Heute widmen wir allen Verdienst und alles Gute aus unserer 

Praxis allen Wesen und insbesondere dem König Sadscha.“ 

Jetzt waren alle Anwesenden noch erstaunter als beim ersten 

Mal, und diesmal fragten sie den Buddha, aus welchem Grun-

de er heute die Widmung wieder geändert hatte. Der Buddha 

erklärte: „Anfangs hatte der König den größten Verdienst, denn 

er handelte großzügig und vertrauensvoll. Die alte Frau jedoch 

entwickelte solche Herzensreinheit, dass sie vollkommen auf-

richtig das Tun des Königs bewunderte und sich neidlos über 

seinen Verdienst freute. Da diese Haltung so rein und aufrichtig 

war, gewann sie mehr Verdienst als der König selbst. Heute hat 

sie unglücklicherweise diese Haltung verloren, und so ist es 

wieder König Sadscha, der am meisten Verdienst hat.“ Diese 

Worte waren für die Anwesenden sehr aufschlussreich, und sie 

verstanden, dass bei allem Tun die reine Einstellung das Aller-

wichtigste ist. Es war sehr schade, dass die alte Frau ihre voll-

kommen reine Einstellung wieder verloren hatte, denn sie war 

unglaublich verdienstvoll für sie gewesen. 

Wenn man also von gutem oder ungutem Verhalten oder von 

positivem oder negativem Handeln spricht, ist damit nicht die 

äußere Handlung gemeint sondern die innere Einstellung oder 

Motivation, die hinter der Handlung steckt. Verglichen mit der 

Motivation ist die äußere Handlung nur wie ein Schatten. Je-

mand mag sehr großzügig wirken, weil er viel Geld gibt oder 

eine Menge Gaben darbringt. Von außen betrachtet sieht dies 

wie eine sehr verdienstvolle Handlung aus. Doch die Person tut 

es, weil sie sich großes Ansehen und Bewunderung davon ver-

spricht, oder weil sie glaubt, dass sie noch reicher wird, wenn 

sie ihren Reichtum teilt. Wenn solche persönlichen, selbstbezo-

genen Interessen hinter der Handlung stehen, dann ist ihre 

karmische Kraft sehr gering. Es ist eigentlich gar keine positive 

Handlung. Eine viel kleinere Handlung mit reiner Motivation 

wird karmisch entschieden machtvoller sein. Ob wir positives 

oder negatives Karma schaffen, hängt also hauptsächlich von 

unserer inneren Einstellung ab. Wenn die Motivation stimmt, 

wird jede Handlung, sei sie groß oder klein, eine machtvolle 

positive Auswirkung haben. Ist die Motivation hingegen nicht 

!52



lauter, so wird auch dies eine starke jedoch negative karmi-

sche Wirkung haben. 

Die dritte Qualität ist Weisheit, und diese ist überhaupt nicht 

leicht zu verstehen. Weisheit kann man auf dreierlei Weise be-

trachten: es gibt intellektuelle Weisheit, die Fähigkeit Ideen zu 

verstehen; sowie kontemplative Weisheit und Weisheit, die 

durch Meditation entsteht. Wenn man Unterweisungen hört 

und der Lehrer spricht über Leiden, Karma, den Daseinskreis-

lauf, den Weg der Befreiung oder die Qualitäten des erleuch-

teten Geistes, so braucht man intellektuelle Weisheit, um die 

dargelegten Gedanken klar erfassen und ihre Bedeutung ver-

stehen zu können. Der nächste Schritt besteht dann darin das 

Gehörte zu verarbeiten, indem man tiefer nachfragt, was tat-

sächlich gemeint ist und ob dies wahr ist oder nicht. „Ich ver-

stehe die Idee, aber habe ich tatsächlich schon ihre Wahrheit 

erfasst?“ Und so untersucht man sie, um zu einer wirklich unum-

stößlichen Einsicht zu gelangen, die zwar immer noch auf einer 

konzeptuellen Ebene angesiedelt ist aber viel tiefer reicht als 

ein bloßes theoretisches Verstehen der Ideen. Dies ist die Weis-

heit, die durch Kontemplation entsteht. Und die dritte Art von 

Weisheit entsteht, wenn wir meditieren und statt der Idee oder 

Vorstellung eine unmittelbare Erfahrung haben. Welches The-

ma wir in der spirituellen Praxis auch angehen, wir tun es immer, 

indem wir diese drei Arten von Weisheit benutzen. Das gilt auch 

für unsere Situation hier, wo wir uns mit Shine und Lhagthong, 

den beiden Phasen der Meditation, befassen. Wir entwickeln 

ein intellektuelles Verstehen, dann tiefere Einsicht durch Kon-

templation und bekommen schließlich eine direkte Erfahrung in 

der Meditation. 

WELTLICHE UND DIE WELT ÜBERSCHREITENDE GEISTIGE SAMM-

LUNG 

Shine ist die erste Stufe der Meditation, wo man Ruhe und 

Sammlung des Geistes entwickelt. Gegenwärtig ist die Natur 

unseres Geistes durch fundamentale Unwissenheit und emotio-

nale Verwirrung verdunkelt. Unser Geist ist völlig durcheinander 

und kann nicht unzerstreut und ruhig verweilen. Er ist wie ein 

Affe, der im Urwald von einem Baum zum andern springt oder 

wie ein verwöhntes Kind, das ohne ein Gefühl für Disziplin von 

!53



einem Ding zum andern jagt. Da der Geist in dieser Weise ver-

dorben ist, hat er weder die Kraft noch die Freiheit einfach in 

jeder Situation ohne Zerstreuung zu verweilen. Und weil er sich 

so zwanghaft immer wieder zerstreut, fällt es ihm auch sehr 

schwer zu meditieren und einsgerichtet in der Meditation zu 

verweilen. Ganz gleich welche besondere Technik wir anwen-

den, als erstes versuchen wir im Geist Sammlung und Ruhe zu 

entwickeln. Die Erfahrung von Shine ist, dass der Geist still wird. 

Alle zerstreuenden Einflüsse fallen ab, und der Geist hat in jeder 

Lage die Kraft gesammelt zu verweilen. Er muss nicht länger 

fortwährend zerstreut sein und von einem Ding zum nächsten 

eilen. 

Es gibt weltliche Shine Praxis und die Welt überschreitende Shi-

ne Praxis, die uns zur Erleuchtung führen kann. Wenn man Me-

ditation übt und tiefe Ruhe und Sammlung des Geistes entwi-

ckelt, können eine Anzahl unterschiedlicher Erfahrungen auf-

tauchen, seien es Erfahrungen der Freude, Erfahrungen der 

Klarheit und Lichtfülle des Geistes oder Erfahrungen der Leer-

heit, eines vorstellungsfreien Bewusstseinszustandes. Diese Er-

fahrungen sind einfach Anzeichen, dass Meditation geschieht. 

Problematisch ist es jedoch, wenn man an dieser oder jener Er-

fahrung anhaftet und sie für das letztendliche Ziel hält. Haften 

an der Erfahrung der Freude bewirkt, dass der Geist im nächs-

ten Leben unter den Göttern des Begierdebereiches wieder-

geboren wird. Haften an den Erfahrungen der Klarheit und 

Lichtfülle des Geistes bewirkt die Wiedergeburt im Bereich der 

Form, und Haften  an der Erfahrung der Leerheit, eines vorstel-

lungsfreien Bewusstseinszustandes, bewirkt die Wiedergeburt im 

formlosen Bereich. Wenn die Meditation sich falsch entwickelt 

und der Geist während der Meditation sehr dumpf ist, kann 

dies im extremen Fall die Ursache für die Wiedergeburt im Be-

reich der Tiere werden. Es ist also möglich, dass Meditation sehr 

begrenzt und nur die Ursache für weiteres Kreisen in Samsara 

sein kann. 

Andererseits kann die Praxis von Shine den Meditierenden an 

einen Punkt führen, wo Lhagthong, tiefere Einsicht in die Natur 

des Geistes aufzuscheinen beginnt. Ist dies der Fall, führt dieser 

Weg zur Erleuchtung. Es hängt also davon ab, wie weit man 

die Shine Meditation entwickelt. Wenn man anhält bevor sie zu 

!54



ihrem vollem Ausmaß entfaltet wurde, wird sie einfach nur Ur-

sache für weitere Wiedergeburt in Samsara sein. Bringt man sie 

aber zur vollen Entwicklung, ist sie für den Geist die erste Stufe 

beim Überschreiten des Kreislaufes von Samsara. 

Wir sollten unserer Praxis der Meditation, ganz gleich ob wir 

eine weltliche oder eine spirituelle Technik anwenden, immer 

eine transzendente Qualität verleihen. Welche Technik wir 

auch immer anwenden, wir sollten im Geist behalten, dass voll-

kommenes Erwachen unser spirituelles Ziel ist. Das Erlangen der 

Erleuchtung hat zwei Aspekte. Der erste ist natürlich der persön-

liche Nutzen, den man hat, wenn man den Dharmakaya, die 

absolute und formlose Ebene der Erleuchtungserfahrung, ver-

wirklicht und die Vollendung ganz und gar zum eigenen Wohle 

genießt. Vollkommenes Erwachen beinhaltet aber auch den 

Nutzen der anderen Wesen, denn aus der Erleuchtungserfah-

rung manifestieren sich die Formkörper des Erwachens, Samb-

hogakaya und Nirmankaya, zum Nutzen aller fühlenden We-

sen. Dieser letztendliche Nutzen für uns selbst wie für andere, 

die vollkommene Erleuchtung, sollte unser Ziel sein. 

ANGELEITETE MEDITATION 

Es ist sehr wichtig, jede Dharmapraxis mit der Zuflucht und der 

Entwicklung von Bodhicitta  zu beginnen und mit Widmungs- 15

und Wunschgebeten zu beenden. Wenn wir immer darauf 

achten, dass unsere Praxis in der richtigen Weise beginnt und 

endet, wird uns dies auf dem direkten Weg zum Erwachen hal-

ten, ganz gleich ob wir eine eher weltliche oder sehr tiefe Me-

thode anwenden. Indem wir Zuflucht nehmen, Bodhicitta ent-

wickeln und Widmungs- und Wunschgebete sprechen, stellen 

wir sicher, dass wir nicht vom Weg abirren. Man beginnt also 

jede Praxissitzung mit dem Zufluchtsgebet, und so werden wir 

es auch jetzt halten, bevor wir unsere gemeinsame Meditation 

beginnen. Wir stellen uns vor, dass vor uns am Himmel eine gro-

ße Versammlung der Drei Juwelen und Drei Wurzeln , der Quel16 -

 Bodhicitta ist Sanskrit. Bodhi heißt Erwachen oder Erleuchtung und Citta heißt Geist. Bodhicitta ist 15

also der Erleuchtungsgeist

 Die Drei Wurzeln sind: Lama, Yidam und Dharmaschützer. Lama ist der spirituelle Lehrer durch den 16

wir die Übertragung des Dharma erhalten. Yidams sind Meditationsgottheiten und verkörpern bestimmte 
Aspekte des erleuchteten Geistes. Dharmaschützer wehren alle negativen, den Dharma zerstörenden Ein-
flüsse ab.

!55



len der Zuflucht, tatsächlich anwesend ist. Und während wir 

das Zufluchtsgebet mehrere Male gemeinsam sprechen, medi-

tieren wir, dass wir und alle fühlenden Wesen von jetzt an bis zur 

Erleuchtung Zuflucht nehmen in die Drei Juwelen und Drei Wur-

zeln, den Quellen der Zuflucht, und um den Segen bitten, alle 

Leiden und Einschränkungen von Samsara zu überwinden und 

schließlich das Erwachen zum Nutzen aller Wesen zu verwirkli-

chen. Diese Art der Einstellung ist sehr wichtig während der Re-

zitation. 

Kalu Rinpoche singt das Zufluchtsgebet  

Während der folgenden Rezitation der Bodhicitta Gebete we-

cken wir Mitgefühl und altruistische Motivation, indem wir an 

die unermessliche Zahl von Wesen denken, die in den sechs 

samsarischen Bereichen mit ihren Leiden, Frustrationen und Ein-

schränkungen feststecken. Dem Geist eines jeden dieser We-

sen fehlt die Erkenntnis und direkte Erfahrung seiner wahren 

Natur, und aufgrund dieses Mangels an direkter Einsicht hält 

der Geist seine illusorischen Projektionen für letztendlich wirk-

lich. Dieses grundlegende Missverstehen, diese grundlegende 

Unwissenheit im Geist aller fühlenden Wesen erschafft all die 

Verwirrung und Leiden des Samsara. Unsere Motivation in der 

Praxis des Dharma ist, all jenen getäuschten Wesen zu helfen. 

Wir geloben nicht nur für uns allein das Erwachen zu suchen, 

sondern wünschen, dass sich alle Wesen von Unwissenheit und 

emotionaler Verwirrung und all den daraus resultierenden Lei-

den befreien und die vollkommene Erleuchtung erlangen. Mit 

dieser Einstellung rezitieren wir das Bodhicitta Gebet. 

Kalu Rinpoche singt das Bodhicitta Gebet 

Der erste Karmapa Düsum Khyenpa sagte einmal:  

„Willst du den Berg drüben sehen, betrachte ihn vom hiesigen 

aus.  

Willst du Leerheit verstehen, verschaffe dir Klarheit über die Er-

scheinungswelt.  

Willst du den Geist sammeln, diszipliniere den Körper in der rich-

tigen Haltung.“  

!56



Das heißt das eine hängt vom andern ab. Wenn wir wollen, 

dass unser Geist ruhig verweilt, müssen wir die richtige Haltung 

einnehmen. Die richtige Körperhaltung ist ein sehr wichtiger 

Aspekt bei der Entwicklung der Meditation. Wie gut wir die 

wichtigen Punkte der Haltung beherrschen - zum Beispiel unse-

re Beine im vollen Vajrasitz kreuzen und so weiter - das hängt 

von unserer Beweglichkeit ab. Das Wichtigste aber ist, dass wir 

während der Meditation unseren Körper aufrecht halten und 

die Wirbelsäule gut gestreckt ist. 

Bei der Entwicklung von Shine können wir unterschiedliche Me-

thoden anwenden. Wir können den Geist auf konkrete Gegen-

stände, auf visualisierte Formen oder auf formlose Aspekte 

sammeln. Es gibt viele verschiedene Techniken, mit deren Hilfe 

wir geistige Sammlung entwickeln können. In den Schriften 

werden neun Stufen bei der Entwicklung von geistiger Samm-

lung und Ruhe beschrieben, wobei die erste darin besteht den 

Geist auf einem bestimmten Objekt zu sammeln, und die zwei-

te darin, den Geist wann immer er umherwandert wieder in 

den Zustand der Sammlung zurückzubringen und so weiter. 

Neun solcher Stufen gibt es, was bedeutet dass die Entwick-

lung von Shine sehr detailliert beschrieben wird. Doch wir be-

fassen uns hier nur mit einer kurzen Einführung in die Shine Pra-

xis. 

Wir haben bereits gesehen, dass die Natur des Geistes leeres, 

klares, ungehindertes und dynamisches Gewahrsein ist. Da der 

Geist seinem Wesen nach leer und unfassbar ist, hat die Erfah-

rung des Geistes selbst keinen fassbaren Geschmack. Er hat 

keine Farbe, keine Form, keine Größe, keinen Ort, sondern ist 

leer und unfassbar wie Raum. Doch kann man nicht einfach 

sagen, dass der Geist Raum ist, denn er zeigt in seiner Fähigkeit 

zu erfahren ebenso seine leuchtende und klare Natur. Die Tat-

sache, dass der Geist alles erkennen und wahrnehmen kann, 

ist seine leuchtende Klarheit. Und er besitzt auch die Qualität 

ungehinderter und dynamischer Erscheinung. Der Geist kann 

sich als Gedanke, als Wahrnehmung manifestieren: dies ist dies, 

das ist jenes, dies ist gut, das ist schlecht, dies ist so und so und 

so fort. Die Tatsache, dass der Geist dieses Bewusstsein haben 

kann, ist seine dynamische oder ungehinderte Eigenschaft. 

Dies ist also die Natur des Geistes selbst, dieses leere, lichtklare 

!57



und ungehinderte Gewahrsein, und es ist völlig unnötig irgend-

etwas mit dem Geist anzustellen, um diese Erfahrung zu er-

schaffen. Es ist bereits die Natur des Geistes so zu sein. Wir müs-

sen den Geist also gar nicht ausrichten, sondern entspannen 

ihn einfach in sein eigenes natürliches leeres, lichtklares und 

ungehindertes Gewahrsein hinein. Diese Herangehensweise, 

die wir vielleicht als auf die Leerheit schauen beschreiben 

könnten, besteht darin in einem Zustand bloßen Gewahrseins 

zu verweilen. Der wichtige Punkt dabei ist, dass wir den Ge-

danken und Gefühlen, die im Geist auftauchen, nicht folgen. 

Auch den guten Gedanken, solchen des Vertrauens und Mit-

gefühls, folgen wir nicht. Alle Gedanken, auch die guten, sind 

Zerstreuung an diesem Punkt, und es ist wichtig jeden auftau-

chenden Gedanken, jede Emotion loszulassen und ohne um-

herzuwandern im Zustand reinen Gewahrseins zu verweilen. Da 

die natürliche Entspannung des Geistes in seinem eigenen Zu-

stand und die natürliche Entspannung des Körpers keine Erfah-

rungen darstellen, an die wir gewöhnt sind, tauchen bei den 

Leuten oft, wenn sie in dieser Weise meditieren, körperliche 

oder geistige Schwierigkeiten auf. Sie bekommen Kopfschmer-

zen oder körperliche Verspannungen oder der Körper zittert 

oder sie fühlen sich unsicher und unstabil. Dies ist einfach des-

halb so, weil wir noch nicht an die völlige Entspannung von 

Körper und Geist gewöhnt sind. Es ist etwas für das wir noch 

nicht bereit sind, doch können wir folgende Methode anwen-

den, um uns in der Situation zu helfen.  

Wir stellen uns vor, dass die Richtung vor uns Osten ist, unge-

achtet wo er geographisch wirklich liegt. Dann dehnen wir un-

ser leeres, lichtklares und ungehindertes Gewahrsein viele tau-

send Meilen weit in den Raum vor uns aus. Wir richten den 

Geist einfach in diesem leeren Zustand klaren Gewahrseins frei 

von Zerstreuung vor uns nach Osten. 

Stille 

Hinter uns ist in unserem Bezugssystem Westen. Und wir richten 

jetzt unser Gewahrsein viele tausend Meilen hinter uns nach 

Westen. Dabei bewahren wir diesen sehr weiten, sehr offenen 

!58



Zustand bloßen Gewahrseins, aber viele Meilen nach hinten 

gerichtet. 

Stille 

Rechts von uns ist der Süden und links von uns der Norden. Wir 

lenken jetzt diesen leeren, weiten Zustand klaren Gewahrseins 

viele tausend Meilen zu unserer Rechten nach Süden und viele 

tausend Meilen zu unserer Linken nach Norden und lassen den 

Geist in diesem Zustand der Erfahrung, diesem leeren und kla-

ren und weiten Zustand von Gewahrsein verweilen, viele Mei-

len nach Süden und Norden ausgerichtet. 

Stille 

Wir können diese Methode also in jede der vier Himmelsrich-

tungen anwenden – Osten, Westen, Süden und Norden. 

Ein weiteres Problem, das in der Meditation auftauchen kann, 

ist die Neigung des Geistes dumpf zu werden, abzusinken oder 

zu versacken, so dass der Geist zu schlafen beginnt. Im 

schlimmsten Falle schläft man wirklich ein. Aber man hat zu-

mindest die Erfahrung, dass der Geist sehr dumpf, sehr schwer, 

sehr dicht wird und es nahezu unmöglich ist einen Zustand kla-

ren Gewahrseins aufrecht zu halten. Wenn dies der Fall ist, kön-

nen wir dieselbe Technik anwenden und den Geist viele Meilen 

oberhalb von uns in den Raum lenken. Dabei bewahren wir 

diesen Zustand klaren, leeren und weiten Gewahrseins, wäh-

rend der Geist diese weite Entfernung nach oben gerichtet ist. 

Stille 

Während der Meditation kann es auch vorkommen, dass der 

Geist sehr wild wird.  Dies geschieht meist, wenn man schon 

länger meditiert und daran gewöhnt ist. Der Geist ist voller Ge-

danken, sehr erregt, und es ist sehr schwer den Geist gesam-

melt zu halten, er wird fortwährend von all diesen Gedanken 

umgetrieben. Dann kann man auch diese Technik anwenden, 

um die Lage zu verbessern, indem man das Bewusstsein nach 

unten richtet. Wir bewahren weiterhin diesen Zustand klaren, 

!59



ungehinderten und formlosen Gewahrseins, aber richten es 

viele Meilen unter uns in die Erde hinein, lenken einfach das 

Bewusstsein viele tausend Meilen unter uns und bewahren das 

reine Gewahrsein in dieser Weise. 

Stille 

An diesem Punkt nun können wir den Geist gleichzeitig in alle 

Richtungen ausdehnen, in die vier Haupt- und Nebenrichtun-

gen, sowie nach oben und unten, in alle zehn Richtungen 

gleichzeitig. Einfach den Geist in diesem Zustand leeren, klaren 

und ungehinderten Gewahrseins tausende von Meilen in alle 

Richtungen gleichzeitig ausdehnen. 

Stille 

Wir können diese Art von Methode anwenden, indem wir von 

einer Stufe zur nächsten wechseln. Diese Technik und jede Art 

von Technik können wir anwenden, weil der Geist seinem We-

sen nach leer und unfassbar ist und diese dynamische Fähig-

keit der Manifestation hat. Es besteht also kein Grund zu den-

ken, dass es einem nicht möglich ist zu meditieren. Es ist ganz 

und gar möglich. Der Geist ist völlig frei sich in so vielen Weisen 

auszudrücken. Visuell drückt sich der Geist aus, indem er alle 

Arten von Formen sieht; durch das Hörbewusstsein drückt er 

sich im Hören aller Arten von Klängen aus. Und dasselbe gilt für 

das Riechen von Gerüchen, das Schmecken von Geschmä-

ckern, das Empfinden von Tastobjekten. Und besonders ist der 

Geist selbst der Schöpfer von Gedanken, Ideen, Vorstellungen 

und Eindrücken. Der Geist hat diese Fähigkeit sich selbst in je-

der gewählten Weise auszudrücken. Und das Gleiche gilt auch 

für die Meditation. Es ist nicht so, dass der Geist nicht imstande 

wäre zu meditieren, sondern er ist vollkommen fähig in jeder 

Form zu meditieren, die man von ihm wünscht. Wenn man dies 

versteht, wird der gesamte Vorgang der Meditation viel leichter 

und unmittelbarer. 

Seit anfangsloser Zeit empfindet der Geist sich selber als ein Ich 

oder Selbst oder als ein Geist im kleinen begrenzten Sinne. Und 

er hat Leben für Leben den Eindruck ein Geist in einem Körper 

!60



zu sein. Wir sind daran gewöhnt den Geist als dieses kleine feste 

Etwas irgendwo im Körper zu erfahren, sei es im Kopf, im Herzen 

oder anderswo. Wenn wir mit diesem Bezugsrahmen des Geis-

tes meditieren, werden wir uns natürlich vielen Problemen ge-

genüber sehen. Wir sind dann wie ein Kind im Mutterschoß, das 

seine Arme und Beine nicht strecken und sich nicht umherbe-

wegen kann, weil es vom Schoß der Mutter umfangen ist. Dies 

gilt für den Körper des Kindes, doch der Geist ist nicht körper-

lich, und es gibt keinen Grund in dieser Weise mit ihm umzuge-

hen. Und dennoch tun wir es. Wir haben das Empfinden, dass 

unser Geist irgendwo im Körper sitzt und dort gehalten wird. 

Wenn wir dann meditieren, ist es nicht überraschend, dass wir 

Kopf- oder Rückenschmerzen, Verspannungen, Gefühle des 

Unwohlseins oder Herzklopfen etc. bekommen. Wir müssen ver-

stehen, dass der Geist tatsächlich unfassbar und unstofflich und 

es daher unnötig ist, ihn wie einen kleinen Ball von hartem Be-

wusstsein zu behandeln. Der Geist ist nicht so, wir haben nur 

Leben für Leben die Gewohnheit ihn so zu erfahren. Wir haben 

also die Wahl entweder wie eine Maus in einem kleinen Käfig 

zu meditieren, die nirgendwo hingehen kann, oder wie ein Vo-

gel im weiten Himmel zu meditieren, der wie er will sich in alle 

Richtungen bewegen kann. 

Diese morgendlichen Unterweisungen beschließen wir jetzt mit 

den Widmungsgebeten und widmen allen Verdienst und alles 

Gute, das aus ihnen entstanden sein mag, dem Wohlergehen 

aller fühlenden Wesen. 

!61



 

IV                 ABEND 

DIE BODHISATTVA GELÜBDE 

Heute Abend werden wir uns mit den Bodhisattva Gelübden 

und der ihnen zugrunde liegenden Einstellung des Bodhicitta 

befassen. Es heißt, dass Bodhicitta für die Verwirklichung des 

Erwachens unentbehrlich ist. Ohne Mitgefühl und altruistische 

Einstellung ist es unmöglich das vollkommene Erwachen zu 

verwirklichen. Das ist einfach so. Bevor Buddha Shakyamuni 

zum Buddha wurde und bevor er seine spirituelle Entwicklung 

als Bodhisattva begann, die schließlich zur Buddhaschaft führ-

te, war er ein gewöhnliches fühlendes Wesen wie wir alle. In ir-

gendeinem Leben war der Geist des zukünftigen Buddha als 

Höllenwesen in einem Höllenbereich geboren und litt sehr stark 

unter den karmischen Tendenzen, die ihm dieses Höllendasein 

beschert hatten. Er wurde von den Dämonen der Hölle ge-

zwungen gemeinsam mit einem anderen Höllenwesen einen 

großen Karren zu ziehen, der mit einer ungeheuer schweren 

Last beladen war, so schwer, dass die zwei sie kaum vorwärts 

ziehen konnten. Die Dämonen der Hölle trieben sie die ganze 

Zeit mit Peitschenschlägen und Tritten an. Darauf kam dem 

Höllenwesen, das später der Buddha wurde, folgender Ge-

danke: „Warum sollen wir beide leiden. Es ist in Ordnung, wenn 

ich leide, aber mein Gefährte hier sollte nicht solchen Leiden 

ausgesetzt sein.“ Und er wandte sich an die Dämonen und 

sagte: „Lasst meinen Gefährten gehen, ich werde diesen Kar-

ren alleine ziehen.“ Der Anführer der Dämonen schrie ihn außer 

sich vor Wut an: „Wie willst du den Karren alleine ziehen, wo ihr 

nicht einmal zu zweit vorankommt!“, nahm eine große Axt und 

spaltete den Kopf des Höllenwesens. Der Geist dieses Wesens 

wurde dadurch augenblicklich aus den Höllen befreit und er-

langte aufgrund seines Mitgefühls für das andere Höllenwesen 

in seinem nächsten Leben einen kostbaren Menschenkörper. 

!62



Dies war das erste Aufscheinen von Bodhicitta im Geist des 

Wesens, das später der Buddha wurde, und mit ihm begann 

eine lange Reihenfolge von Wiedergeburten, fünfhundert in 

niederen und fünfhundert in höheren Daseinsbereichen, bevor 

der Bodhisattva schließlich Erleuchtung als Buddha Shakyamu-

ni erlangte. Doch ohne diesem ersten Aufscheinen von Mitge-

fühl hätte solch eine Entwicklung niemals begonnen. 

Das spontane Erwecken von Mitgefühl hat schon sehr großen 

Nutzen, doch wird der Nutzen noch vergrößert, wenn wir vor 

einem spirituellen Lehrer in der Gegenwart der Buddhas und 

Bodhisattvas geloben zum Wohle aller fühlenden Wesen zu ar-

beiten und uns verpflichten die Haltung von liebender Güte 

und Mitgefühl zu entwickeln. Durch dieses Versprechen wird die 

Intensität unserer Ausrichtung viel stärker und ihre segensrei-

chen Folgen tiefer. In der Zeremonie der Bοdhisattva Gelübde 

geht es darum, vor dem spirituellen Lehrer und in der Gegen-

wart der Buddhas und Bodhisattvas der zehn Richtungen for-

mal das Versprechen abzugeben zum Wohl aller Wesen zu ar-

beiten. 

Das Bodhisatta Gelübde ist mit einer Übertragungslinie verbun-

den, die in unserer Zeit zurückreicht zum vierten Buddha dieses 

Zeitalters, dem Buddha Shakyamuni. Es gibt zwei Hauptströme 

der Übertragung. Der erste Strom geht von Buddha Shakyamu-

ni zum Bodhisattva Manjushri , danach zum indischen buddhis17 -

tischen Meister Nagarjuna und zu seinem Schüler Aryadeva  18

und so fort in einer Übertragungslinie, die bis zum heutigen Tag 

ungebrochen ist. Diese Übertragung heißt „Linie tiefer Einsicht“. 

Der zweite Strom geht von Buddha Shakyamuni zum Bodhisatt-

va Maitreya , dann zu den indischen buddhistischen Meistern 19

Asanga und Vasubhandu  und weiter bis heute. Diese Über20 -

tragung heißt „Linie weiter Aktivität“. Beide Linien sind also 

auch in der heutigen Zeit noch zugänglich. Und die buddhisti-

schen Praktizierenden können die Bodhisattva Gelübde ent-

 Manjushri, wörtlich „der Edle und Sanftmütige“ ist der Bodhisattva unterscheidender Weisheit17

 Nagarjuna und Aryadeva lebten im 2./3. Jahrhundert und begründeten die Madhyamika Schule, die 18

Schule des Mittleren Weges 

 Maitreya, wörtlich „der Liebevolle“ ist die Verkörperung allumfassender Liebe.19

 Asanga und Vasubhandu waren Brüder und lebten im 4./5. Jahrhundert. Sie waren die Begründer der 20

Yogachara Schule, die auch die „Nur-Geist-Schule“ genannt wird.

!63



weder in der „Linie tiefer Einsicht“ oder in der „Linie weiter Akti-

vität“ empfangen. Jedoch gibt es bei der praktischen Anwen-

dung einen Unterschied, denn die „Linie weiter Aktivität“, die 

über Maitreya zu uns kommt, wird traditionellerweise denen 

übertragen, die Ordinationsgelübde genommen haben, sei es 

die Ordination der Laien, der Novizen oder der Mönche und 

Nonnen. Und so ist sie etwas eingeschränkter. Die „Linie der tie-

fen Einsicht“ jedoch ist zugänglich für alle, die grundlegendes 

Vertrauen in den Buddhadharma besitzen und Zuflucht ge-

nommen haben. Alle, die in dieser Weise offen sind, können im 

wahren Sinne des Wortes die formale Übertragung erhalten. 

Die einzige Voraussetzung für die Bodhisattva Gelübde in der 

„Linie tiefer Einsicht“ ist also sozusagen Vertrauen in die Drei 

Juwelen Buddha, Dharma und Sangha und Mitgefühl für alle 

Wesen. Das ist der Geist der Gelübde. 

Als Vorbereitung für das Empfangen der Übertragung ist es nö-

tig, eine große Ansammlung an Verdienst und Gewahrsein zu 

erzeugen. Wir besitzen bereits eine beträchtliche Ansammlung 

an Verdienst, sonst hätten wir nicht die kostbare menschliche 

Geburt, die wir jetzt haben. Wir haben diesen höheren Zustand 

der Wiedergeburt erlangt, und allein diese Tatsache bedeutet, 

dass wir in früheren Leben viel Positives getan und Verdienst 

angesammelt haben, wodurch jene karmischen Tendenzen 

gestärkt wurden, die zu dieser Geburt als Mensch geführt ha-

ben. Doch ist diese Ansammlung nicht etwas, das an diesem 

Punkt aufhört, sondern sie wird weiter zunehmen und sich ent-

wickeln, und dies ganz besonders wenn wir die Bodhisattva 

Gelübde nehmen. In diesem Kalpa werden tausend Buddhas 

erscheinen, von denen bereits vier erschienen sind, und der 

vierte war Buddha Shakyamuni. Alle diese Buddhas haben an 

einem bestimmten Punkt in der Vergangenheit zum ersten Mal 

Bodhicitta erweckt, zum ersten Mal den Gedanken gehabt 

zum Wohlergehen aller Wesen zu arbeiten. Und irgendwann 

haben sie formal die Bodhisattva Gelübde in der Gegenwart 

eines Buddha genommen. Dies initiierte den Entwicklungspro-

zess, der sie schließlich während dieses Kalpas zur Erleuchtung 

führen wird. Einige waren als Herrscher sehr wohlhabend und 

mächtig, und sie brachten das ganze Königreich dar, all ihre 

Macht, all ihren Wohlstand brachten sie dar, um die Bodhisatt-

!64



va Gelübde zu empfangen. Andere waren sehr arm und hat-

ten nichts zu geben als eine Handvoll Gras oder ein Bündel 

Feuerholz. Das war alles, was sie geben konnten, und sie emp-

fingen auf diese Weise die Bodhisattva Gelübde. Die Aufrich-

tigkeit des Herzens ist das Wichtigste. In Tibet war es Brauch, 

dass sich die Leute, die Bodhisattva Gelübde nehmen wollten, 

schon drei Tage vorher versammelten und Opferungen und 

Niederwerfungen machten, dem Sangha dienten und  so wei-

ter, um Verdienst anzusammeln und sich auf die Übertragung 

vorzubereiten. Wir können natürlich nicht drei Tage in einen 

Abend zusammenziehen, doch da es im großen und ganzen 

um die geistige Einstellung geht, können wir mit unserem Geist 

auf dieselbe Art Opferungen machen und Verdienst ansam-

meln. Die richtige Einstellung ist ausreichend, um sich auf die 

Bodhisattva Gelübde vorzubereiten. 

RELATIVES UND LETZTENDLICHES BODHICITTA 

Wir müssen verstehen in welchem Kontext die Bodhisattva Ge-

lübde gegeben werden. Die Bodhisattva Gelübde haben mit 

der Qualität des Geistes zu tun, die wir Bodhicitta oder Erleuch-

tungsgeist nennen. Bodhicitta hat mehrere Aspekte. Der erste 

ist eine Haltung des Wunsches, wo man zum Beispiel wünscht 

diese Gelübde zu nehmen, den Dharma zu praktizieren und 

sich bei allem, was man tut, auf das Wohl aller Wesen auszu-

richten. Der zweite Aspekt ist die Anwendung dieses Wunsches, 

indem man in der Aktivität, bei der Meditationspraxis, in allem 

sich Mühe gibt diesen Wunsch auch tatsächlich umzusetzen, 

und es nicht einfach beim Wunsch belässt. Es ist wichtig zu Be-

ginn diese beiden Aspekte zu verstehen, das Bodhicitta des 

Wunsches zum Nutzen der fühlenden Wesen zu arbeiten und 

sie zur Erleuchtung zu führen und das Bodhicitta der Anwen-

dung, der tatsächlichen Umsetzung. Man kann dies mit einem 

sehr einfachen Beispiel verständlich machen. Wenn man nach 

Indien reisen will, so denkt man zuerst: „Ich möchte nach Indien 

gehen.“ Das ist der Wunsch. Dann besorgt man sich Geld, Visa, 

Fahrkarten etc. und beginnt die Reise. Das ist die Anwendung. 

Diese beiden Aspekte sind in jeder Handlung nötig, zuerst 

braucht es den Wunsch etwas zu tun und dann kommt seine 

tatsächliche Umsetzung. 

!65



Bei Bodhicitta spricht man auch von einem relativen und ei-

nem letztendlichen Aspekt. Relatives Bodhicitta ist Mitgefühl mit 

allen Wesen als Bezugspunkt. Letztendliches Bodhicitta ist die 

Erfahrung der Leerheit, der wahren Natur des Geistes und aller 

Phänomene. Nun mag es einem vielleicht scheinen als müsste 

man zuerst über den relativen Aspekt des Mitgefühls sprechen, 

denn Mitgefühl hat eine stark läuternde Wirkung. Je mehr man 

sein Mitgefühl für alle Wesen vertieft, desto mehr wird der Geist 

von in Kalpas angesammelter Negativität, Verdunkelung und 

Verwirrung gereinigt. Und wie der Geist derartig geläutert wird, 

ist er immer mehr imstande seine wahre Natur, seine Leerheit zu 

sehen. Und so können wir einerseits sagen, dass Mitgefühl zum 

Verstehen der Leerheit führt. Doch können wir die Sache auch 

umkehren und sagen, dass wir durch Einsicht in die wahre Na-

tur des Geistes Mitgefühl für alle Wesen bekommen, welche die 

wahre Natur des Geistes nicht verstehen. Im gleichen Maße 

wie wir die Natur des Geistes erkennen, verstehen wir, dass Un-

wissenheit im Geist der Wesen sie daran hindert, eine direkte 

Erfahrung der Leerheit zu haben, und so an erster Stelle all ihre 

Verwirrung und Leiden verursacht. Und dies kann ein noch grö-

ßeres Mitgefühl wecken. So führt das eine jeweils zum andern, 

und deshalb sagt man, dass letztendliches und relatives Bodhi-

citta eine Hilfe oder Stütze füreinander sind. 

Letztendliches oder absolutes Bodhicitta bedeutet Einsicht in 

die wahre Natur des Geistes. Der dritte Karmapa Rangdschung 

Dordsche sagt in seinem Mahamudragebet, dass die Natur des 

Geistes nicht existiert, da selbst die Buddhas sie nicht sehen 

können, man aber andererseits nicht von ihr sagen kann, sie sei 

nichtexistent, weil sie die Quelle von Samsara wie Nirvana und 

die Grundlage aller erleuchteten wie unerleuchteten Erfahrung 

ist. Zu sagen, der Geist existiert und existiert nicht, ist kein Wider-

spruch. Er ist zur ein und derselben Zeit existent und nichtexis-

tent, 

ohne ausschließlich das eine oder andere zu sein, und dies ist 

der Mittlere Weg oder die Mittlere Sichtweise, wodurch man 

vermeidet in das eine oder andere Extrem zu verfallen.  

Man kann also nicht sagen, dass der Geist existiert, denn es 

gibt nichts was man sehen kann. Andererseits ist er der Ur-

sprung von Samsara wie Nirvana. Zu sagen, dass der Geist exis-

!66



tiert oder dass er nicht existiert, sind beides falsche Behauptun-

gen. Er ist zur gleichen Zeit existent und nichtexistent. Man kann 

ihn in beiden Weisen beschreiben, doch tatsächlich ist er kei-

nes von beiden. Das einzige, was wir sagen können, ist dass der 

Geist essentiell leer ist. 

Hat man einmal verstanden, dass die Natur des Geistes essen-

tiell leer ist, erlebt man die Projektionen und Erfahrungen, die 

sich dem Geist präsentieren, als Teil derselben Unfassbarkeit, 

derselben Leerheit. Und dies meinen die Schriften, wenn sie 

davon sprechen, alle Phänomene frei von Anhaftung zu erle-

ben und zu sehen, dass sie wie die Widerspiegelung des Mon-

des im Wasser letztlich ohne Wirklichkeit sind. Das Bild vom 

Mond im Wasser wird benutzt, weil wir hier ganz offensichtlich 

ein Beispiel haben von etwas, das zur selben Zeit ist und nicht 

ist. Natürlich gibt es keinen Mond im Wasser. Man wird nicht im 

Wasser nach dem Mond suchen. Doch gleichzeitig ist etwas 

da, ist deutlich erschienen und leicht zu sehen. Genauso ist es, 

wenn wir Dinge erleben. Wir erleben etwas, das für den Geist 

sehr augenscheinlich ist, aber gleichzeitig überhaupt keine ihm 

eigene letztendliche Wirklichkeit besitzt. Man würde nicht nach 

einem Ding suchen, das nicht wirklich da, sondern einfach eine 

Erscheinungsform ist, die dem Geist aufgrund bestimmter Um-

stände deutlich erscheint. So beginnt man die Erscheinungen, 

die der Geist erfährt, als illusorisch oder traumgleich zu erleben. 

Mit zunehmender Verwirklichung der Natur des Geistes und der 

Natur der Phänomene wird auch das Mitgefühl für andere We-

sen größer denen diese Verwirklichung fehlt, weil man sieht, 

dass dieser Mangel an Verwirklichung die Ursache für so viel 

Leid, so viel Verwirrung ist. Hat man einmal die illusorische Natur 

aller Erfahrung und die leere Natur des Geistes gesehen, dann 

ist es nicht mehr nötig weiterhin in Samsara zu kreisen, weiterhin 

zu leiden und die Folgen von alledem zu erfahren. Aber das 

Mitgefühl für jene, die immer noch in dieser Illusion gefangen 

sind, wird automatisch größer. Es kann gar nicht anders sein. 

Man sieht unmittelbar für sich selbst, wo das Problem liegt und 

deshalb entwickelt sich mit der Entwicklung von letztendlichem 

Bodhicitta automatisch und spontan auch der Aspekt des Mit-

gefühls. 

!67



Dieser Begriff Mitgefühl als relatives Bodhicitta bedarf näherer 

Erläuterung, denn er wird oft missverstanden. Wenn man dasitzt 

und an jemand voller Bedauern denkt: „Oh, du armer Kerl.“, 

dann ist das nicht unbedingt ein Ausdruck von Mitgefühl. Ist 

man selber arm und in einer geringen Position und sagt dann 

zu jemanden, der sehr reich und mächtig ist, „Oh, du armer 

Kerl.“, so ist dies schwerlich aufrichtiges Mitgefühl. Man hat 

nicht wirklich Mitleid, weil die andere Person alle Vorteile auf 

ihrer Seite hat. Mitgefühl im buddhistischen Sinn des Wortes ba-

siert auf einem Verstehen der grundlegenden Situation der füh-

lenden Wesen, seien sie groß oder klein, hoch oder niedrig, in 

welcher Lage auch immer. Es gibt einige fundamentale Fehler, 

die wir alle machen, die jedes Wesen begeht, und die sind die 

Ursache des Leidens. Der erste Fehler ist, dass wir fortwährend 

ein Selbst, ein Ego als etwas Wirkliches erleben, wo es tatsäch-

lich letztendlich keines gibt. Und aus dieser Notwendigkeit, das 

Ego beschützen und verteidigen zu müssen, entsteht Leid. Wir 

leiden auch, weil wir Dinge, die nur vorübergehend wirklich 

sind, für letztendlich wirklich halten. All unsere Erfahrungen glei-

chen Träumen oder Illusionen. Sie haben keine absolute Wirk-

lichkeit, denn sie bleiben nicht. Sie haben genau wie ein Traum 

kein Leben aus sich heraus. Wenn wir aus dem Traum erwa-

chen, ist der Traum vorbei. Er hatte keine absolute Wirklichkeit. 

Wenn wir sterben, verschwindet diese Welt. Sie hat keine abso-

lute Wirklichkeit. Aber wir schreiben allen Dingen solch eine 

Wirklichkeit zu, wir behandeln sie als würden sie in und aus sich 

selbst heraus existieren. Und das ist eine weitere Quelle eines 

großen Teils unserer Leiden und unserer Verwirrung. Darüber 

hinaus halten wir dauernd Dinge, die vergänglich sind, für un-

vergänglich. Alles, was wir erfahren, ist vergänglich, flüchtig, 

immer sich wandelnd, zusammenbrechend, sich auflösend, 

sterbend etc. Aber wir behandeln die Dinge so, als wären sie 

völlig dauerhaft und etwas, worauf wir uns verlassen können. 

Dies ist eine weitere Quelle von Leid. Hat man einmal die 

grundlegende Situation eines nicht erleuchteten Wesens in 

Samsara verstanden, dann hat man eine Basis für Mitgefühl, 

weil man das Leid sieht, das darin liegt, ein Selbst zu sehen, wo 

es keines gibt, etwas für wirklich zu halten, das nicht wirklich ist, 

und etwas als dauerhaft anzusehen, das flüchtiger Natur ist. 

!68



Dies sind die Fehler, die wir machen, unabhängig von unser be-

sonderen Lage. Wir alle machen diese Fehler und wir alle lei-

den unter ihren Folgen. Hat man einmal verstanden, wie alle 

Wesen diese Fehler machen, kann man wahres Mitgefühl ent-

wickeln. 

Außerdem gibt es unter all den zahllosen Wesen in den sechs 

Bereichen samsarischer Existenz keines, das nicht in irgendei-

nem Leben bereits unsere Mutter oder unser Vater gewesen ist. 

In diesem unendlichen Kreislauf der Wiedergeburten war jedes 

einzelne Wesen nicht nur einmal sondern viele Male Vater oder 

Mutter für uns. Das einzige Problem ist, dass unsere Unwissenheit 

uns davon abhält dies zu sehen. Die Eltern erkennen nicht die 

Kinder und die Kinder nicht die Eltern. Diese karmische Verbin-

dung wird nicht gesehen, weil wir durch unsere Unwissenheit 

eingeschränkt werden. Aber es gibt diese Verbindung. Einer 

der berühmtesten Schüler des Buddha war ein Arhat  namens 21

Katayana. Und eines Tages, als Katayana auf seinem Bettel-

gang war, kam er an ein Haus, wo eine junge Frau im Vorgar-

ten saß, ein Baby in ihrem Schoß wiegte und gerade Fisch aß. 

Eine Hündin kam vorbei, roch den Fisch und blieb bettelnd ste-

hen. Die Frau nahm die Gräten und den Rest des Fisches, den 

sie nicht gegessen hatte, warf diese nach der Hündin und 

schimpfte mit ihr. Doch die Hündin fraß den Fisch und kaute die 

Gräten. Katayana war so weit verwirklicht, dass er Hellsicht be-

saß und die karmische Verbindung zwischen diesen Wesen se-

hen konnte. Und er sah, dass Mutter und Vater der Frau vor 

nicht allzu langer Zeit verstorben waren. Der Geist des Vaters 

war als dieser Fisch, der Geist der Mutter als die Hündin und der 

Geist ihres verstorbenen größten Feindes, den sie sehr gehasst 

hatte, als ihr Baby wiedergeboren. Und er sagte zu sich: „Die 

junge Frau isst das Fleisch ihres Vaters und schimpft mit ihrer 

Mutter, die Ehefrau kaut die Gräten ihres Ehemannes, und die 

junge Frau wiegt ihren schlimmsten Feind im Schoß so als würde 

sie ihn von Herzen lieben. Wenn ich dies betrachte, ist mir klar, 

das Samsara völlig absurd ist.“ 

Verstehen wir, dass alle Wesen unsere Eltern waren, dann ha-

ben wir eine Basis für Mitgefühl. Und wenn wir den karmischen 

 Ein Arhat hat den Kreislauf Samsaras überwunden, aber noch nicht vollkommene Buddhaschaft ver21 -
wirklicht.

!69



Prozess verstehen, werden wir noch mehr Mitgefühl entwickeln. 

Wir erkennen, je machtvoller und einflussreicher jemand ist des-

to mehr verdient er unser Mitgefühl. Denn wo immer Macht ist, 

dort gibt es meistens Korruption und ist ungeschicktes Handeln 

involviert. Es ist sehr schwer in reiner Weise Macht zu halten. 

Gewöhnlich muss eine Person, um Macht zu erlangen und zu 

erhalten, eine Menge negatives Karma ansammeln, was be-

deutet, dass der Geist dieses Menschen in der Zukunft von sei-

nem negativen Karma in niedere Zustände der Wiedergeburt 

gezogen wird mit noch mehr Leid und Verwirrung. Im Augen-

blick mag es aussehen als stünde für die Person alles bestens, 

doch wenn wir ihre karmische Lage betrachten, verstehen wir, 

dass sie unser Mitgefühl verdient. Das Gleiche kann auf Reich-

tum bezogen gesagt werden. Wo immer es Reichtum gibt, dort 

gibt es auch Gier. Es ist sehr schwierig Reichtum zu haben und 

zu bewahren, ohne gierig und geizig zu sein. Zur Zeit des Bud-

dha lebte ein Mönch in der Gegend, die heute Varanasi heißt, 

der kein Interesse an weltlichem Reichtum hatte und völlig auf 

seine spirituelle Praxis ausgerichtet war. Eines Tages gab ihm 

jemand einen wunderschönen Juwel, der ein Vermögen wert 

war. Der Mönch dachte: „Was soll ich mit diesem Juwel anstel-

len? Ich kann solch ein Ding nicht gebrauchen und sollte es 

jemandem geben, der es wirklich braucht.“ Und er ging in sei-

nem Geiste all die vielen armen Leute und Bettler in der Ge-

gend durch, die überhaupt nichts besaßen, und versuchte 

herauszufinden, welche Person am besten für dieses Geschenk 

geeignet war. Aber er konnte sich nicht entscheiden. Und so 

ging er zum Buddha, der in der Gegend weilte, und sagte zu 

ihm: „Ich habe diesen prachtvollen Juwel bekommen, aber ich 

brauche ihn nicht und will ihn nicht. Ich würde ihn gerne je-

mandem geben, der ihn wirklich braucht. Bitte sage mir, wer 

diesen Juwel am meisten braucht.“ Der Buddha antwortete: 

„Gib ihn dem König Sadscha.“ Der Mönch war überrascht, 

denn König Sadscha war der reichste Mann der Gegend und 

hatte mehr Reichtum und Macht als irgendjemand erträumen 

konnte. Er war sicherlich der Letzte, der diesen Juwel brauchte. 

Doch der Buddha insistierte: „Nein, nein. Gib ihn dem König 

Sadscha. Er ist die Person, die ihn am meisten braucht.“ Der 

Mönch dachte: „Der Buddha muss wissen, wovon er spricht.“ 

!70



Und er brachte König Sadscha den Juwel. Der König war er-

staunt, dass ein besitzloser buddhistischer Mönch ihm diesen 

wunderbaren Juwel schenkte. Und er fragte: „Wie seid Ihr an 

diesen Juwel gekommen und warum gebt Ihr ihn mir?“  Der 

Mönch antwortete: „Nun, er wurde mir eines Tages geschenkt, 

aber ich brauche ihn nicht. Deshalb habe ich den Buddha ge-

fragt, wer ihn am meisten braucht, und er hat mir darauf ge-

antwortet, dass ich ihn Euch geben solle.“ Der König war ziem-

lich erstaunt und bat bald darauf den Buddha um ein persönli-

ches Gespräch, um ihn zu fragen, warum er gesagt hatte, dass 

er diesen Juwel am meisten bräuchte. Der Buddha antwortete: 

„Natürlich seid Ihr derjenige, der ihn am meisten braucht. Ihr 

seid zwar der Reichste aber auch der Gierigste in der ganzen 

Gegend. Euer Wohlstand hat Euch nur immer gieriger und gei-

ziger gemacht, und Ihr wollt immer mehr und mehr. Ihr habt 

keine Zufriedenheit, und deshalb habe ich dem Mönch gesagt, 

dass ihr diesen Juwel am meisten braucht.“ Eine wohlhabende 

Person zu sein bedeutet also nicht, dass man sich in einer guten 

Lage befindet, denn im Verdienen und Bewahren dieses Wohl-

standes kann eine Menge negatives Karma erzeugt werden. 

Reiche und Mächtige haben vom weltlichen Standpunkt be-

trachtet einen höheren Status, doch bedeutet dies nicht, dass 

sie nicht unser Mitgefühl verdienen. In der Tat brauchen sie es 

oft nötiger als gewöhnliche Leute. 

Alle Wesen erfahren eine subtile Ebene von Leid, nämlich das 

Leid einfach am Leben zu sein, einfach einen physischen Kör-

per zu haben. Dies ist in sich selbst eine Form von Leiden, der 

wir nicht entfliehen können. Alle Wesen unterliegen ihr. Je 

nachdem in welchem Daseinsbereich der Geist eine körperli-

che Gestalt angenommen hat, erfährt er besondere Leiden, 

die in diesem Bereich vorherrschend sind. In den Höllenbrei-

chen sind dies Leiden in Form intensiver Hitze oder Kälte. Im Be-

reich der Hungergeister sind diese Hunger, Durst und Verlust. Im 

Bereich der Tiere besteht das hauptsächliche Leiden darin, 

dass eines die Beute des anderen wird und sie sich gegenseitig 

fressen, der ständige Kampf ums Überleben. Im Bereich der 

Menschen gibt es die Leiden von Geburt, Alter, Krankheit und 

Tod. Im Bereich der Halbgötter gibt es das Leid ständigen Strei-

tens und Kämpfens. Und im Bereich der Götter gibt es das Leid, 

!71



dass sie - wenn ihr Karma aufgebraucht ist - wieder aus dem 

Zustand des Glanzes in niedrigere Daseinsbereiche fallen. Bei 

den Menschen gibt es zudem noch das Leid aufgrund der 

menschlichen Bedingung, welches einerseits eine Empfindung 

der Ruhelosigkeit, der ständigen Geschäftigkeit ist und ande-

rerseits eine Empfindung des Mangels, ein Gefühl, das immer 

etwas fehlt. Wir als Menschen erleben dies alle, haben immer 

das Gefühl, das wir etwas anderes brauchen und dies nicht gut 

genug ist. Ich mache es nicht gut genug; der Ort, wo ich lebe, 

ist nicht schön genug; dies oder jenes ist nicht gut genug. Wir 

sind nicht zufrieden. Und dann gibt es Ruhelosigkeit und Ge-

schäftigkeit, eine Art neurotisches Verhalten, das uns antreibt 

all diese Bedürfnisse zu befriedigen. Dieses Gefühl des Wün-

schens und des Bedürftigseins, das so grundlegend zum 

Menschsein zu gehören scheint, ist auch eine Ursache für Leid. 

Um Mitgefühl für alle Wesen zu entwickeln, ist es notwendig die 

Leiden zu kennen, denen alle Wesen ausgesetzt sind, und zu 

verstehen, dass sie wirklich leiden. 

Alle Wesen sind in derselben Lage, sie alle möchten leben und 

glücklich sein. Alle streben nach Glück. Die Ursachen für Glück 

sind positive Handlungen und die daraus resultierenden positi-

ven karmischen Tendenzen. Es ist aber nicht so, dass sehr viele 

Wesen dies wirklich verstehen. Einerseits wollen die Wesen nicht 

unglücklich sein, andererseits jedoch unternehmen sie nichts, 

um Leid zu vermeiden und Glück zu erlangen. Die Ursachen 

von Leiden sind negative Handlungen und die daraus resultie-

renden negativen karmischen Tendenzen. Und auch dies ist 

etwas, das nicht sehr viele Wesen verstehen. Sie befinden sich 

in der Situation, wo ihr Wollen und ihr Tun in direktem Wider-

spruch zueinander stehen. Sie verstehen einfach nicht, wie sie 

das Glück verwirklichen können, das sie sich wünschen, und 

schaffen stattdessen alle möglichen Bedingungen für mehr 

Verwirrung und mehr Leid. Ihre Handlungen liegen sozusagen 

quer zu ihrem Ziel. 

Auf solche Weise können wir Mitgefühl für andere Wesen ent-

wickeln. Und wenn wir so Mitgefühl entwickeln und wirklich 

wünschen den Wesen zu helfen, werden wir erkennen, dass die 

einzig wirksame Weise dies zu tun darin besteht, dass wir selber 

die Erleuchtung erlangen. Denn zur Zeit verfügen wir nicht über 

!72



Einsicht, Geschick und Fähigkeiten, die wir brauchen, um den 

Wesen tatsächlich wirkungsvoll zu helfen. Je mehr wir den 

Dharma verwirklichen und uns der Erleuchtung annähern, des-

to effektiver werden wir in der Hilfe für andere. Mitgefühl moti-

viert uns, die Erleuchtung zu suchen und den Dharma zu prakti-

zieren. Und aus dieser Motivation heraus, großes Mitgefühl zu 

wecken und es in allen Bodhisattva Aktivitäten auszudrücken, 

in einem weiten Ozean von Bodhisattva Aktivität, der uns selbst 

und alle fühlenden Wesen zur Erleuchtung trägt, nehmen wir 

heute Abend die Bodhisattva Gelübde. 

Kalu Rinpotsche gibt die Bodhisattva Gelübde... 

Ende

!73


