


Die Mittel

Unterweisung Uber Vergdnglichkeit

Unterweisung Uber die schwerwiegenden
Nachteile des Daseinskreislaufs

Unterweisung Uber Karma
Unterweisung Uber Liebe und Mitgefuhl

Unterweisung Uber Zuflucht

Unterweisung Uber Ausrichtung auf Bodhicitta

Unterweisung Uber Anwendung von Bodhicitta



Unterweisung
Uber die Ausrichtung auf Bodhicitta

Wir mégen uns allgemein dem Dharma zugewendet haben, doch ob wir
dann den Weg tats@chlich gehen oder nicht hdngt davon ab, wie tief
wir in unserem Geist Bodhicitta entwickeln. Ganz gleich wie positiv unsere
fr0heren Handlungen auch waren, es ist sehr wichtig, nicht unter dem
Einfluss der acht weltlichen Dharmas zu geraten - gro3, berGhmt, ein
fortgeschrittenes Wesen sein zu wollen und so weiter. Der Praktizierende
des Dharma muss zwei Dinge wissen:

erstens, wie er durch heilsames Tun auf dem Weg zum Erwachen
vorankommt;

und zweitens, wie er den aus dieser positiven Praxis gewonnenen
Verdienst allen anderen Wesen widmet.

Wir sollten immer in einer Haltung unparteilicher Liebe verweilen und in all
unserem Handeln Bodhicitta anwenden. Dann sind unsere Handlungen
unermesslich und auBerordentlich positiv. Selbst unsere gewdhnlichen,
alltéglichen Aktivitdten werden Mittel, die Erleuchtung zu erreichen.

Das Erwecken von Bodhicitta war der Weg aller, die in der
Vergangenheit das Erwachen erlangt haben. Es ist ebenso der Weg for
alle, die in der Zukunft das Erwachen erlangen werden. Die Praxis des
Mahayana besteht genau aus der Entwicklung dieser Haltung.

Es gibt zwei Schulen der Unterweisung: erstens, die Schule von
Nagarjuna, genannt Die Linie der Tiefen Sicht, und zweitens die Schule
von Asanga, genannt Die Linie mit einer Praxis von weitem AusmalB. Die
Sicht dieser beiden Schulen stimmt im Wesentlichen Uberein. lhre
Methoden sind sehr wirksam. Das Bodhicitta Geldbnis in Nagarjunas
Schule wird zum Beispiel als Same beschrieben, der Uberall gedeinht, wo
immer man ihn aussat. In beiden Schulen werden die Geldbnisse
genommen, indem man dem Lehrer die Regeln Satz fUr Satz nachspricht.
Die diesbezUglichen Texte erkldren, wie ausnahmslos alle Wesen
Bodhicitta erzeugen kdnnen. In beiden Schulen sollte man sich an das
formale Ritual halten, was Opfergaben mit einschlieBt. Man sollte die
Geldbnisse nur bei einem qualifizierten spirituellen Freund nehmen, der
seine eigenen GelUbde in volkommener Weise gehalten hat.

Falls es nicht mdglich ist, eine solche Person zu finden, kann man die
Geldbnisse alleine nehmen, und zwar so:

Wenn man es einrichten kann, sollten sich vor einem die drei StUtzen
buddbhistischer Praxis befinden (d.h. Statuen, Dharmatexte und Stupas -
sie vertreten in dieser Reihenfolge Kérper, Rede und Geist der Buddhas).
Ist dies unmdglich, stellt man sich einfach vor, dass die Quellen der



Zuflucht vor einem im Raum anwesend sind. Dann werden die GelUGbde
formell dreimal rezitiert.

Hat man einmal die Bodhicitta GelUbde genommen, sollte man sich
angewdhnen, sie standig vor sich selbst zu erneuern. Dies |13sst sie an
Kraft und Reichweite zunehmen. Ebenfalls sollte selbst die geringste
Verletzung unserer GelUGbde unmittelbar bereut und eingestanden
werden - verbunden mit der volligen Entschlossenheit, von nun an
derartige Fehltritte vermeiden zu wollen. Die Wirkung solch eines
unmittelbaren Bekenntnisses ist die gleiche wie die des
Getreideschneidens in Dra Mi Njen! - sobald dies getan ist, sprieBt und
wdachst unser Bodhicitta von neuem. Diese GelUbde zu nehmen, ist wie
Eisen mit Gold zu Uberziehen. Hat man die Bodhicitta Gelubde
genommen, gehdrt man zu der Gruppe von Wesen, die Bodhisattvas
genannt werden. Man wird als Sohn oder Tochter aller Erleuchteten des
Respektes aller géttlichen und menschlichen Wesen im Universum
wurdig. Wir entwickeln die positive Einstellung von Bodhicitta mit der
Ausrichtung, alle Wesen ohne Ausnahme zum Erwachen zu fUhren.

Die Unterweisung Uber die urspringliche Ausrichtung auf Bodhicitta kann
in der Aussage zusammengefasst werden, dass es zwei Fehler gibt, die zu
vermeiden sind:

erstens, Wesen im Geist aufzugeben;

und zweitens, eine disharmonische Einstellung zu haben.

Wesen im Geiste aufgeben

Angenommen, du hilfst jemanden, aber in Erwiderung schadet dir der
Andere einfach. Daraufhin hegst du Groll in deinem Herzen, bist voller
Aggression, Widerwillen und so weiter. Ergibt sich spdter eine
Gelegenheit, ihm erneut zu helfen, erwdgst du nicht mehr, es zu tun.
Stattdessen weist du, véllig beherrscht von Hass und Eifersucht, die
Person in deinen Gedanken zurUck. Dies ist ein Beispiel fUr geistiges
Aufgeben von Wesen.

Eine disharmonische Einstellung haben

Denken, dass man selbst unfahig ist, sich und anderen zu helfen; denken,
dass es keinen Unterschied macht, ob man Bodhicitta hervorruft oder
nicht; denken, dass man nicht in der Lage ist, anderen beizustehen und
sich daraufhin ausschlieBlich dem eigenen Wohl zu widmen; denken,
dass Bodhicitta tatsdchlich nutzlos ist - hegen wir derartige Gedanken, so

1 Einer der vier Kontinente im buddhistischen Weltbild, wo die Ernte immer wieder
nachwdchst, ohne dass man das Feld neu bestellen muUsste.



halten und erfUllen wir nicht unsere Bodhicitta GelUbde. Dies ist mit einer
"disharmonischen Einstellung " gemeint.

Bekennen ist das Heilmittel gegen diese zwei Arten, Bodhicitta zu
brechen. Es ist das Mittel, dem Wiederauftreten solcher Verfehlungen
vorzubeugen, und sollte, wenn sie geschehen, unmittelbar innerhalb
einer Stunde angewendet werden. Selbst wenn wir unsere GelUbde
unbeabsichtigt brechen, sollten wir dies sofort bekennen, um sie wieder
herzustellen.

Wir mussen Bodhicitta, die vollkommene Einstellung alle fGhlenden
Wesen zum Erwachen zu fUhren, bewahren. Dafur ist es unbedingt
notwendig, dass wir unsere Feinde, die negativen Geister und all jene,
die uns schaden, darin einschlieBen. Wir sollten unmittelbar jetzt alle uns
zur VerfUgung stehenden Mittel anwenden, um allen Wesen zu helfen.
Falls wir das nicht tun kdnnen, sollten wir einfach weiterhin immer mit
Bodhicitta verbunden bleiben.

Die vier dunklen Handlungen, die das Vernachldssigen von Bodhicitta

umfassen, sind folgende:

1. Zuligen, um den Guru, oder irgendein Wesen, das unserer Verehrung
wurdig ist, zu tGuschen oder zu betrigen.

2. Jemanden, der positiv handelt, dazu bringen, dies zu bereuen,
obwohl es keinen Anlass zu einer solchen Reue gibt.

3. Uberjene, die Bodhicitta praktizieren, aus Hass heraus boshaft zu
sprechen.

4. Andere Wesen zu tduschen oder zu betrigen, um das zu bekommen,
was wir wollen.

Um diese vier aufzugeben, sollten wir die vier hellen Handlungen

praktizieren, die das Vernachlassigen von Bodhicitta verhindern:

1. Niemals dem Lama noch anderen, die unserer Verehrung wirdig sind
- noch tatséchlich irgendeinem Wesen, welchem auch immer - die
geringste absichtliche Luge zu erzdhlen.

2. Alle Wesen in die Praxis heilsamer Handlungen einfGhren und sie
darUber hinaus zum Mahayana-Weg bringen - dem Fahrzeug des
vollkommenen Bodhicitta.

3. Alljene, die Bodhicitta erzeugt haben, als voll erleuchtete Wesen
betrachten und jedem von den vorzuglichen Eigenschaften solcher
Praktizierenden erzdhlen.

4. Immer in der volkommenen Einstellung wahrer UneigennUtzigkeit
verweilen - ohne Arglist oder Falschheit irgendeinem Wesen
gegenuber.



Es gibt zwei grundlegende Ursachen fur das fortwdhrende,

unerschoépfliche Wachsen von Bodhicitta:

1. Das Ansammeln von Verdienst. Dies geschieht mit Bezug auf ein
Objekt

2. Das Ansammeln héchsten Gewahrseins. Dies geschieht ohne Bezug
auf Objekte.

Wir sollten uns bemuhen, beide Ansammlungen mit Hingabe und ohne

Unterbrechung zu praktizieren. In dieser Weise schulen wir den Geist in

der Ausrichtung auf Bodhicitta.

WENN WIR den Dharma praktizieren, ganz gleich ob wir zuhdren,
nachdenken oder meditieren, beginnen wir immer damit, die richtige
Motivation zu entwickeln. Die richtige Motivation besteht in dem Wunsch,
Bodhicitta zu verwirklichen. Dieser Wunsch gewdhrleistet, dass all unsere
Praxis Ausdruck von Bodhicitta wird.

Uns Bodhicitta zu winschen oder uns darauf auszurichten bedeutet, dass
wir mit einer Vorstellung im Geist beginnen. Wenn wir zum Beispiel nach
Indien gehen wollen, so mUssen wir zuerst die Idee haben, dorthin zu
gehen. Und wenn wir dann tatséchlich die Reise nach Indien antreten,
wird dies die Anwendung oder Umsetzung der Idee sein. Entsprechend
verhdalt es sich mit Bodhicitta. Wir mUssen zuerst den Wunsch nach
Erleuchtung entwickeln und uns dann wirklich auf den Weg zur
Erleuchtung begeben. Wenn man zum Beispiel denkt, "ich mdchte die
Bedingungen fur das Gluck und Wohlergehen aller f{Uhlenden Wesen
herstellen”, dann ist dies der Wunsch oder die Vorstellung, die einen
veranlasst, den Dharma zu praktizieren. Es heiBt, wo immer es Raum gibt,
dort gibt es auch Wesen, die diesen Raum fUllen. Und wo immer es
Wesen gibt, da ist der Geist dieser Wesen angefUllt mit negativen
GefUhlen und dem Karma, das durch diese negativen Gefuhle
geschaffen wird. Solange die Wesen sich unter der Kontrolle negativer
GefUhle und negativen Karmas befinden, solange werden sie leiden.
Dies ist die Situation, in der sich alle Wesen befinden. Wir missen
verstehen, dass all diese leidenden Wesen in der Vergangenheit einmal
unser Vater oder unsere Mutter gewesen sind und uns dieselbe Fursorge
erwiesen haben wie unsere Eltern in diesem Leben. Dies ist nicht nur
einmal durch Zufall geschehen, sondern hat sich unzdhlige Male
wiederholt. Aus diesem Grunde wird gesagt, dass es ein dauerhaftes



Band zwischen allen fUhlenden Wesen gibt, was heiBt, dass alle
fUhlenden Wesen uns gegenuUber dieselbe Zuneigung und Liebe gezeigt
haben, wie es unsere eigenen Eltern in diesem Leben getan haben.

Wenn man nicht sehr tief Uber die liebevolle Zuneigung und all die
Aufmerksamkeit nachdenkt, welche die eigenen Eltern einem gegeben
haben, mag man vielleicht sagen, dass sie sich gar nicht so gut um einen
gekUmmert haben. Dies liegt aber nur daran, dass man bloB sehr
oberflachlich darUber nachgedacht hat und glaubt: ,Die
Schwierigkeiten und Leiden, denen ich mich jetzt gegenuUber sehe,
rGhren von meinen Eltern her. Ich habe keine so gute Beziehung zu ihnen
und sehe Uberhaupt keine besondere Zuneigung und Liebe, die sie mir
erwiesen hatten’. Manche mogen so denken. Sie muUssen ein tieferes
Verstadndnis entwickeln, um wirklich zu sehen, Uber welche Art von
Zuneigung wir hier sprechen. Unsere Beziehung zu unseren Eltern
begann, als wir uns im Bardo aufhielten. Zu der Zeit waren wir einfach ein
Bewusstsein, das nach Schutz suchte, da wir angesichts all der
Manifestationen des Bardo, die wir nicht kontrollieren konnten,
vollkommen von panischer Angst beherrscht waren. Zu jener Zeit hielten
wir verzweifelt nach einem sicheren Unterschlupf Ausschau. Dieser Schutz
erschien in Form des SchoBes unserer Mutter. Das war die erste Handlung
wahrer Zuneigung uns gegenuber.

Als wir geboren wurden, waren wir ganzlich unfahig, uns selbst mit Essen
und Trinken zu versorgen, uns selbst anzukleiden und wir konnten nicht
ein einziges Wort mit anderen reden. Wir waren vollstdndig von unserer
Mutter abhdngig und konnten uns nur aufgrund inrer Gegenwart und
FUrsorge entwickeln. Unser Koérper hatte nicht Uberlebt, wenn man uns
nach der Geburt allein gelassen hatte. Wir hatten jedoch das Gluck,
dass unsere Mutter zugegen war, unseren Korper sGuberte und viel
MUhsal aushielt, um unser Leben so gut sie es vermochte zu beschutzen.
Sie gab uns zu essen, wenn wir hungrig waren, und zu frinken, wenn wir
durstig waren. Sie kleidete uns an und sorgte sich sehr um unser
Gedeihen. Sie beschUtzte uns vor allen Gefahren, vor duBeren wie
Wasser, Feuer und so fort oder vor inneren wie Krankheiten. Sie gab uns
wirklich all ihre Liebe und Aufmerksamkeit.

Jetzt im Erwachsenenalter haben wir groBe Kraft, Intelligenz und
Beziehungen mit anderen. Alles erscheint sehr leicht. Diese Fahigkeiten,
Uber die wir inzwischen verfigen, haben allesamt ihren Ursprung in der
Zuneigung unserer Mutter. Hatte sie nicht in dieser Weise gehandelt, so
wdare es uns unmaoglich gewesen, all unsere Fahigkeiten voll und ganz zu
entwickeln. Mehr noch: Sie musste vielleicht sogar negativ handeln, um
unser Leben zu schitzen, oder Tiere toten, um uns zu erndhren. So kdnnte



es sein, dass sie aufgrund des dadurch angesammelten schlechten
Karmas in einem der niederen Bereiche Wiedergeburt nehmen muss.
Dies alles sollten wir sehr sorgfdltig bedenken.

Die Situation aller Wesen ist, dass sie ohne Ausnahme glicklich sein
wollen und dies zu verwirklichen suchen. Niemand will leiden. Alle Wesen,
die alle einmal unsere Mutter gewesen sind, befinden sich in dieser Lage.
Sie alle winschen sich GlUck und legen ihre ganze Energie darein, einen
Zustand des Glucks zu erlangen. Jedoch kennen sie nicht die richtigen
Mittel, dies zu bewerkstelligen. Sie wissen nicht, dass positive Handlungen
zu GlUuck und negative Handlungen zu Leid fUuhren. So schaffen sie sich
bei ihren Versuchen, Gluck zu erlangen, in Wirklichkeit immer mehr Leid.
Aufgrund ihrer Unwissenheit sind sie ganz und gar auBerstande, sich ihren
Wunsch tatséchlich zu erfullen.

Wollen wir Bedingungen fUr inr GlUck und ihre Befreiung vom Leid
schaffen, mUssen wir uns winschen, das vollkommene Erwachen des
Buddha zu verwirklichen und uns verpflichten, den Dharma zu
praktizieren, damit wir Uber Mittel und Fahigkeiten verfiUgen, mit denen
wir wirklich fUr das Wohlergehen und GlUck aller fGhlenden Wesen sorgen
kénnen. Diese Verpflichtung mussen wir vorbehaltlos eingehen, ohne uns
von den Schwierigkeiten und Hindernissen, denen wir notwendigerweise
auf dem Weg begegnen, entmutigen zu lassen. Wenn wir uns nicht nur
mit Worten, sondern von ganzem Herzen zutiefst winschen, das Gluck
aller fUhlenden Wesen zu verwirklichen, dann realisieren wir Bodhicitta
des Wunsches. Mit dieser Motivation werden wir uns zu allen Wesen vollig
rein und aufrichtig verhalten. Jede Dharmapraxis, die wir ausfUhren, wird
dann zur Verwirklichung von Bodhicitta. Und weil dies so ist, werden
unsere Akftivitaten tatsdchlich fUr alle fGhlenden Wesen nutzbringend
sein. Alle AktivitGten des taglichen Lebens - selbst eine ganz gewdhnliche
Handlung - bringen dann Bodhicitta zum Ausdruck, da sie auf dem
Wunsch nach hdchster Erleuchtung und der aufrichtigen Motivation,
anderen zu helfen, gegrindet sind. In dieser Weise werden wir allen
Wesen nUtzen und brauchen uns nicht ldnger um unser persénliches
GlUck oder unsere persdnliche Verwirklichung zu kUmmern, well sie sich
ganz von selbst daraus ergeben. Das personliche GlUck oder die
Verwirklichung, die wir erlangen werden, ist die Verwirklichung des
Dharmakaya, aus dem spontan, ohne willentliche Anstrengung die
beiden Formkayas entstehen. Diese beiden Formkayas manifestieren die
erleuchtete Aktivitdt und nUtzen allen fUhlenden Wesen in jeder Weise
mit den jeweils erforderlichen Mitteln. Die GroBe des Fahrzeugs, mit dem
wir zur Erleuchtung reisen, hdngt einzig von der Zahl der Wesen ab, mit
denen wir uns befassen. Wenn wir nur mit uns selbst beschdaftigt sind und
einfach nur winschen, persdnlich von Leid frei zu sein, und den Zustand



des GlUcks nur fUr ein Wesen erreichen wollen, n@mlich fUr uns selbst,
reisen wir im kleinen Fahrzeug. Wenn wir andererseits an alle fUhlenden
Wesen denken und uns wirklich bemuUhen, glickliche Bedingungen for
alle zu schaffen, praktizieren wir im Sinne des groBen Fahrzeugs. Die Art
des Fahrzeugs, in dem wir reisen, hangt nicht von einem theoretischen
Verstandnis ab, sondern von der GréBe und Offenheit unserer Motivation.
Es besteht ein erheblicher Unterschied zwischen der alleinigen Suche
nach dem eigenen GlUck und der Entscheidung, zuerst das GlUck fur alle
fUhlenden Wesen zu suchen.

WENN WIR Bodhicitta wirklich entwickeln wollen, mUssen wir aufmerksam
und wach unseren jeweiligen Geisteszustand beobachten und klar unser
gegenwartiges Denken und Handeln sehen. Durch aufmerksames,
waches Gewahrsein verwandeln wir allmdahlich all unsere alltGglichen
Geisteshaltungen in Bodhicitta. Unser Korper, unsere Rede und unser
Geist, sowie alle von ihnen ausgefUhrten Handlungen werden mehr und
mehr von dieser neuen, positiven Einstellung durchdrungen. Nach und
nach ist der wahrhaftige Herzgeist des Erwachens immer gegenwdartiger.
Wo wir auch sind und was wir tun - ob wir meditieren, arbeiten oder
schlafen - alle Hondlungen unseres Lebens sind von nun an ein Teil des
Weges zum Erwachen.



