
Ausrichtung auf Bodhicitta



Die Mittel


Unterweisung über Vergänglichkeit 


Unterweisung über die schwerwiegenden 

Nachteile des Daseinskreislaufs


Unterweisung über Karma 


Unterweisung über Liebe und Mitgefühl 


Unterweisung über Zuflucht


Unterweisung über Ausrichtung auf Bodhicitta


Unterweisung über Anwendung von Bodhicitta 




Unterweisung 

über die Ausrichtung auf Bodhicitta


Wir mögen uns allgemein dem Dharma zugewendet haben, doch ob wir 
dann den Weg tatsächlich gehen oder nicht hängt davon ab, wie tief 
wir in unserem Geist Bodhicitta entwickeln. Ganz gleich wie positiv unsere 
früheren Handlungen auch waren, es ist sehr wichtig, nicht unter dem 
Einfluss der acht weltlichen Dharmas zu geraten - groß, berühmt, ein 
fortgeschrittenes Wesen sein zu wollen und so weiter. Der Praktizierende 
des Dharma muss zwei Dinge wissen: 

erstens, wie er durch heilsames Tun auf dem Weg zum Erwachen 
vorankommt;

und zweitens, wie er den aus dieser positiven Praxis gewonnenen 
Verdienst allen anderen Wesen widmet.

Wir sollten immer in einer Haltung unparteilicher Liebe verweilen und in all 
unserem Handeln Bodhicitta anwenden. Dann sind unsere Handlungen 
unermesslich und außerordentlich positiv. Selbst unsere gewöhnlichen, 
alltäglichen Aktivitäten werden Mittel, die Erleuchtung zu erreichen.

Das Erwecken von Bodhicitta war der Weg aller, die in der 
Vergangenheit das Erwachen erlangt haben. Es ist ebenso der Weg für 
alle, die in der Zukunft das Erwachen erlangen werden. Die Praxis des 
Mahayana besteht genau aus der Entwicklung dieser Haltung.

Es gibt zwei Schulen der Unterweisung: erstens, die Schule von 
Nagarjuna, genannt Die Linie der Tiefen Sicht, und zweitens die Schule 
von Asanga, genannt Die Linie mit einer Praxis von weitem Ausmaß. Die 
Sicht dieser beiden Schulen stimmt im Wesentlichen überein. Ihre 
Methoden sind sehr wirksam. Das Bodhicitta Gelöbnis in Nagarjunas 
Schule wird zum Beispiel als Same beschrieben, der überall gedeiht, wo 
immer man ihn aussät. In beiden Schulen werden die Gelöbnisse 
genommen, indem man dem Lehrer die Regeln Satz für Satz nachspricht. 
Die diesbezüglichen Texte erklären, wie ausnahmslos alle Wesen 
Bodhicitta erzeugen können. In beiden Schulen sollte man sich an das 
formale Ritual halten, was Opfergaben mit einschließt. Man sollte die 
Gelöbnisse nur bei einem qualifizierten spirituellen Freund nehmen, der 
seine eigenen Gelübde in vollkommener Weise gehalten hat.

Falls es nicht möglich ist, eine solche Person zu finden, kann man die 
Gelöbnisse alleine nehmen, und zwar so:

Wenn man es einrichten kann, sollten sich vor einem die drei Stützen 
buddhistischer Praxis befinden (d.h. Statuen, Dharmatexte und Stupas - 
sie vertreten in dieser Reihenfolge Körper, Rede und Geist der Buddhas). 
Ist dies unmöglich, stellt man sich einfach vor, dass die Quellen der 



Zuflucht vor einem im Raum anwesend sind. Dann werden die Gelübde 
formell dreimal rezitiert.

Hat man einmal die Bodhicitta Gelübde genommen, sollte man sich 
angewöhnen, sie ständig vor sich selbst zu erneuern. Dies lässt sie an 
Kraft und Reichweite zunehmen. Ebenfalls sollte selbst die geringste 
Verletzung unserer Gelübde unmittelbar bereut und eingestanden 
werden - verbunden mit der völligen Entschlossenheit, von nun an 
derartige Fehltritte vermeiden zu wollen. Die Wirkung solch eines 
unmittelbaren Bekenntnisses ist die gleiche wie die des 
Getreideschneidens in Dra Mi Njen  - sobald dies getan ist, sprießt und 1

wächst unser Bodhicitta von neuem. Diese Gelübde zu nehmen, ist wie 
Eisen mit Gold zu überziehen. Hat man die Bodhicitta Gelübde 
genommen, gehört man zu der Gruppe von Wesen, die Bodhisattvas 
genannt werden. Man wird als Sohn oder Tochter aller Erleuchteten des 
Respektes aller göttlichen und menschlichen Wesen im Universum 
würdig. Wir entwickeln die positive Einstellung von Bodhicitta mit der 
Ausrichtung, alle Wesen ohne Ausnahme zum Erwachen zu führen.


Die Unterweisung über die ursprüngliche Ausrichtung auf Bodhicitta kann 
in der Aussage zusammengefasst werden, dass es zwei Fehler gibt, die zu 
vermeiden sind:

erstens, Wesen im Geist aufzugeben; 

und zweitens, eine disharmonische Einstellung zu haben.


Wesen im Geiste aufgeben


Angenommen, du hilfst jemanden, aber in Erwiderung schadet dir der 
Andere einfach. Daraufhin hegst du Groll in deinem Herzen, bist voller 
Aggression, Widerwillen und so weiter. Ergibt sich später eine 
Gelegenheit, ihm erneut zu helfen, erwägst du nicht mehr, es zu tun. 
Stattdessen weist du, völlig beherrscht von Hass und Eifersucht, die 
Person in deinen Gedanken zurück. Dies ist ein Beispiel für geistiges 
Aufgeben von Wesen.


Eine disharmonische Einstellung haben


Denken, dass man selbst unfähig ist, sich und anderen zu helfen; denken, 
dass es keinen Unterschied macht, ob man Bodhicitta hervorruft oder 
nicht; denken, dass man nicht in der Lage ist, anderen beizustehen und 
sich daraufhin ausschließlich dem eigenen Wohl zu widmen; denken, 
dass Bodhicitta tatsächlich nutzlos ist - hegen wir derartige Gedanken, so 

 Einer der vier Kontinente im buddhistischen Weltbild, wo die Ernte immer wieder 1

nachwächst, ohne dass man das Feld neu bestellen müsste.



halten und erfüllen wir nicht unsere Bodhicitta Gelübde. Dies ist mit einer 
"disharmonischen Einstellung " gemeint.


Bekennen ist das Heilmittel gegen diese zwei Arten, Bodhicitta zu 
brechen. Es ist das Mittel, dem Wiederauftreten solcher Verfehlungen 
vorzubeugen, und sollte, wenn sie geschehen, unmittelbar innerhalb 
einer Stunde angewendet werden. Selbst wenn wir unsere Gelübde 
unbeabsichtigt brechen, sollten wir dies sofort bekennen, um sie wieder 
herzustellen.

Wir müssen Bodhicitta, die vollkommene Einstellung alle fühlenden 
Wesen zum Erwachen zu führen, bewahren. Dafür ist es unbedingt 
notwendig, dass wir unsere Feinde, die negativen Geister und all jene, 
die uns schaden, darin einschließen. Wir sollten unmittelbar jetzt alle uns 
zur Verfügung stehenden Mittel anwenden, um allen Wesen zu helfen. 
Falls wir das nicht tun können, sollten wir einfach weiterhin immer mit 
Bodhicitta verbunden bleiben. 


Die vier dunklen Handlungen, die das Vernachlässigen von Bodhicitta 
umfassen, sind folgende:

1. Zu lügen, um den Guru, oder irgendein Wesen, das unserer Verehrung 

würdig ist, zu täuschen oder zu betrügen.

2. Jemanden, der positiv handelt, dazu bringen, dies zu bereuen, 

obwohl es keinen Anlass zu einer solchen Reue gibt.

3. Über jene, die Bodhicitta praktizieren, aus Hass heraus boshaft zu 

sprechen.

4. Andere Wesen zu täuschen oder zu betrügen, um das zu bekommen, 

was wir wollen.


Um diese vier aufzugeben, sollten wir die vier hellen Handlungen 
praktizieren, die das Vernachlässigen von Bodhicitta verhindern:

1. Niemals dem Lama noch anderen, die unserer Verehrung würdig sind 

- noch tatsächlich irgendeinem Wesen, welchem auch immer - die 
geringste absichtliche Lüge zu erzählen.


2. Alle Wesen in die Praxis heilsamer Handlungen einführen und sie 
darüber hinaus zum Mahayana-Weg bringen - dem Fahrzeug des 
vollkommenen Bodhicitta.


3. All jene, die Bodhicitta erzeugt haben, als voll erleuchtete Wesen 
betrachten und jedem von den vorzüglichen Eigenschaften solcher 
Praktizierenden erzählen.


4. Immer in der vollkommenen Einstellung wahrer Uneigennützigkeit 
verweilen - ohne Arglist oder Falschheit irgendeinem Wesen 
gegenüber.




Es gibt zwei grundlegende Ursachen für das fortwährende, 
unerschöpfliche Wachsen von Bodhicitta:

1. Das Ansammeln von Verdienst. Dies geschieht mit Bezug auf ein 

Objekt

2. Das Ansammeln höchsten Gewahrseins. Dies geschieht ohne Bezug 

auf Objekte.

Wir sollten uns bemühen, beide Ansammlungen mit Hingabe und ohne 
Unterbrechung zu praktizieren. In dieser Weise schulen wir den Geist in 
der Ausrichtung auf Bodhicitta.


 


WENN WIR den Dharma praktizieren, ganz gleich ob wir zuhören, 
nachdenken oder meditieren, beginnen wir immer damit, die richtige 
Motivation zu entwickeln. Die richtige Motivation besteht in dem Wunsch, 
Bodhicitta zu verwirklichen. Dieser Wunsch gewährleistet, dass all unsere 
Praxis Ausdruck von Bodhicitta wird. 


Uns Bodhicitta zu wünschen oder uns darauf auszurichten bedeutet, dass 
wir mit einer Vorstellung im Geist beginnen. Wenn wir zum Beispiel nach 
Indien gehen wollen, so müssen wir zuerst die Idee haben, dorthin zu 
gehen. Und wenn wir dann tatsächlich die Reise nach Indien antreten, 
wird dies die Anwendung oder Umsetzung der Idee sein. Entsprechend 
verhält es sich mit Bodhicitta. Wir müssen zuerst den Wunsch nach 
Erleuchtung entwickeln und uns dann wirklich auf den Weg zur 
Erleuchtung begeben. Wenn man zum Beispiel denkt, "ich möchte die 
Bedingungen für das Glück und Wohlergehen aller fühlenden Wesen 
herstellen", dann ist dies der Wunsch oder die Vorstellung, die einen 
veranlasst, den Dharma zu praktizieren. Es heißt, wo immer es Raum gibt, 
dort gibt es auch Wesen, die diesen Raum füllen. Und wo immer es 
Wesen gibt, da ist der Geist dieser Wesen angefüllt mit negativen 
Gefühlen und dem Karma, das durch diese negativen Gefühle 
geschaffen wird. Solange die Wesen sich unter der Kontrolle negativer 
Gefühle und negativen Karmas befinden, solange werden sie leiden. 
Dies ist die Situation, in der sich alle Wesen befinden. Wir müssen 
verstehen, dass all diese leidenden Wesen in der Vergangenheit einmal 
unser Vater oder unsere Mutter gewesen sind und uns dieselbe Fürsorge 
erwiesen haben wie unsere Eltern in diesem Leben. Dies ist nicht nur 
einmal durch Zufall geschehen, sondern hat sich unzählige Male 
wiederholt. Aus diesem Grunde wird gesagt, dass es ein dauerhaftes 



Band zwischen allen fühlenden Wesen gibt, was heißt, dass alle 
fühlenden Wesen uns gegenüber dieselbe Zuneigung und Liebe gezeigt 
haben, wie es unsere eigenen Eltern in diesem Leben getan haben.


Wenn man nicht sehr tief über die liebevolle Zuneigung und all die 
Aufmerksamkeit nachdenkt, welche die eigenen Eltern einem gegeben 
haben, mag man vielleicht sagen, dass sie sich gar nicht so gut um einen 
gekümmert haben. Dies liegt aber nur daran, dass man bloß sehr 
oberflächlich darüber nachgedacht hat und glaubt: ‚Die 
Schwierigkeiten und Leiden, denen ich mich jetzt gegenüber sehe, 
rühren von meinen Eltern her. Ich habe keine so gute Beziehung zu ihnen 
und sehe überhaupt keine besondere Zuneigung und Liebe, die sie mir 
erwiesen hätten’. Manche mögen so denken. Sie müssen ein tieferes 
Verständnis entwickeln, um wirklich zu sehen, über welche Art von 
Zuneigung wir hier sprechen. Unsere Beziehung zu unseren Eltern 
begann, als wir uns im Bardo aufhielten. Zu der Zeit waren wir einfach ein 
Bewusstsein, das nach Schutz suchte, da wir angesichts all der 
Manifestationen des Bardo, die wir nicht kontrollieren konnten, 
vollkommen von panischer Angst beherrscht waren. Zu jener Zeit hielten 
wir verzweifelt nach einem sicheren Unterschlupf Ausschau. Dieser Schutz 
erschien in Form des Schoßes unserer Mutter. Das war die erste Handlung 
wahrer Zuneigung uns gegenüber.


Als wir geboren wurden, waren wir gänzlich unfähig, uns selbst mit Essen 
und Trinken zu versorgen, uns selbst anzukleiden und wir konnten nicht 
ein einziges Wort mit anderen reden. Wir waren vollständig von unserer 
Mutter abhängig und konnten uns nur aufgrund ihrer Gegenwart und 
Fürsorge entwickeln. Unser Körper hätte nicht überlebt, wenn man uns 
nach der Geburt allein gelassen hätte. Wir hatten jedoch das Glück, 
dass unsere Mutter zugegen war, unseren Körper säuberte und viel 
Mühsal aushielt, um unser Leben so gut sie es vermochte zu beschützen. 
Sie gab uns zu essen, wenn wir hungrig waren, und zu trinken, wenn wir 
durstig waren. Sie kleidete uns an und sorgte sich sehr um unser 
Gedeihen. Sie beschützte uns vor allen Gefahren, vor äußeren wie 
Wasser, Feuer und so fort oder vor inneren wie Krankheiten. Sie gab uns 
wirklich all ihre Liebe und Aufmerksamkeit.


Jetzt im Erwachsenenalter haben wir große Kraft, Intelligenz und 
Beziehungen mit anderen. Alles erscheint sehr leicht. Diese Fähigkeiten, 
über die wir inzwischen verfügen, haben allesamt ihren Ursprung in der 
Zuneigung unserer Mutter. Hätte sie nicht in dieser Weise gehandelt, so 
wäre es uns unmöglich gewesen, all unsere Fähigkeiten voll und ganz zu 
entwickeln. Mehr noch: Sie musste vielleicht sogar negativ handeln, um 
unser Leben zu schützen, oder Tiere töten, um uns zu ernähren. So könnte 



es sein, dass sie aufgrund des dadurch angesammelten schlechten 
Karmas in einem der niederen Bereiche Wiedergeburt nehmen muss. 
Dies alles sollten wir sehr sorgfältig bedenken.


Die Situation aller Wesen ist, dass sie ohne Ausnahme glücklich sein 
wollen und dies zu verwirklichen suchen. Niemand will leiden. Alle Wesen, 
die alle einmal unsere Mutter gewesen sind, befinden sich in dieser Lage. 
Sie alle wünschen sich Glück und legen ihre ganze Energie darein, einen 
Zustand des Glücks zu erlangen. Jedoch kennen sie nicht die richtigen 
Mittel, dies zu bewerkstelligen. Sie wissen nicht, dass positive Handlungen 
zu Glück und negative Handlungen zu Leid führen. So schaffen sie sich 
bei ihren Versuchen, Glück zu erlangen, in Wirklichkeit immer mehr Leid. 
Aufgrund ihrer Unwissenheit sind sie ganz und gar außerstande, sich ihren 
Wunsch tatsächlich zu erfüllen.


Wollen wir Bedingungen für ihr Glück und ihre Befreiung vom Leid 
schaffen, müssen wir uns wünschen, das vollkommene Erwachen des 
Buddha zu verwirklichen und uns verpflichten, den Dharma zu 
praktizieren, damit wir über Mittel und Fähigkeiten verfügen, mit denen 
wir wirklich für das Wohlergehen und Glück aller fühlenden Wesen sorgen 
können. Diese Verpflichtung müssen wir vorbehaltlos eingehen, ohne uns 
von den Schwierigkeiten und Hindernissen, denen wir notwendigerweise 
auf dem Weg begegnen, entmutigen zu lassen. Wenn wir uns nicht nur 
mit Worten, sondern von ganzem Herzen zutiefst wünschen, das Glück 
aller fühlenden Wesen zu verwirklichen, dann realisieren wir Bodhicitta 
des Wunsches. Mit dieser Motivation werden wir uns zu allen Wesen völlig 
rein und aufrichtig verhalten. Jede Dharmapraxis, die wir ausführen, wird 
dann zur Verwirklichung von Bodhicitta. Und weil dies so ist, werden 
unsere Aktivitäten tatsächlich für alle fühlenden Wesen nutzbringend 
sein. Alle Aktivitäten des täglichen Lebens - selbst eine ganz gewöhnliche 
Handlung - bringen dann Bodhicitta zum Ausdruck, da sie auf dem 
Wunsch nach höchster Erleuchtung und der aufrichtigen Motivation, 
anderen zu helfen, gegründet sind. In dieser Weise werden wir allen 
Wesen nützen und brauchen uns nicht länger um unser persönliches 
Glück oder unsere persönliche Verwirklichung zu kümmern, weil sie sich 
ganz von selbst daraus ergeben. Das persönliche Glück oder die 
Verwirklichung, die wir erlangen werden, ist die Verwirklichung des 
Dharmakaya, aus dem spontan, ohne willentliche Anstrengung die 
beiden Formkayas entstehen. Diese beiden Formkayas manifestieren die 
erleuchtete Aktivität und nützen allen fühlenden Wesen in jeder Weise 
mit den jeweils erforderlichen Mitteln. Die Größe des Fahrzeugs, mit dem 
wir zur Erleuchtung reisen, hängt einzig von der Zahl der Wesen ab, mit 
denen wir uns befassen. Wenn wir nur mit uns selbst beschäftigt sind und 
einfach nur wünschen, persönlich von Leid frei zu sein, und den Zustand 



des Glücks nur für ein Wesen erreichen wollen, nämlich für uns selbst, 
reisen wir im kleinen Fahrzeug. Wenn wir andererseits an alle fühlenden 
Wesen denken und uns wirklich bemühen, glückliche Bedingungen für 
alle zu schaffen, praktizieren wir im Sinne des großen Fahrzeugs. Die Art 
des Fahrzeugs, in dem wir reisen, hängt nicht von einem theoretischen 
Verständnis ab, sondern von der Größe und Offenheit unserer Motivation. 
Es besteht ein erheblicher Unterschied zwischen der alleinigen Suche 
nach dem eigenen Glück und der Entscheidung, zuerst das Glück für alle 
fühlenden Wesen zu suchen.


WENN WIR Bodhicitta wirklich entwickeln wollen, müssen wir aufmerksam 
und wach unseren jeweiligen Geisteszustand beobachten und klar unser 
gegenwärtiges Denken und Handeln sehen. Durch aufmerksames, 
waches Gewahrsein verwandeln wir allmählich all unsere alltäglichen 
Geisteshaltungen in Bodhicitta. Unser Körper, unsere Rede und unser 
Geist, sowie alle von ihnen ausgeführten Handlungen werden mehr und  
mehr von dieser neuen, positiven Einstellung durchdrungen. Nach und 
nach ist der wahrhaftige Herzgeist des Erwachens immer gegenwärtiger. 
Wo wir auch sind und was wir tun - ob wir meditieren, arbeiten oder 
schlafen - alle Handlungen unseres Lebens sind von nun an ein Teil des 
Weges zum Erwachen.


