3 B »
/ : 4‘ i
R /ﬁ" -
- T




Die Mittel

Unterweisung Uber Vergdnglichkeit

Unterweisung Uber die schwerwiegenden Nachteile des
Daseinskreislaufs

Unterweisung Uber Karma

Unterweisung Uber Liebe und Mitgefuhl

Unterweisung Uber Zuflucht
Unterweisung Uber Ausrichtung auf Bodhicitta

Unterweisung Uber Anwendung von Bodhicitta



Unterweisung Uber Zuflucht

Gegenwartig wissen wir nicht, wie das Erwachen zu verwirklichen ist.
Wollen wir dies dndern, so mussen wir hdchstes Bodhicitta entwickeln. Als
erstes lassen wir die Sehnsucht nach vorsatzlichem Bodhicitta entstehen,
das die Grundlage fUr tatsachliches, angewandtes Bodhicitta ist. Wenn
wir Bodhicitta des Vorsatzes erzeugen wollen, mussen wir zuvor Zuflucht
nehmen. So wird es im Bodhipathapradipa erklart. Auch im
Abhidharmakosha heilt es, dass dem Nehmen irgendeines der
Pratimoksha-GelUbde (GelUbde persdnlicher Befreiung) die
Zufluchtnahme vorangehen sollte.

Welche weltlichen, nicht erleuchteten Quellen der Zuflucht wir auch
suchen mdgen, sie kdbnnen uns nur vorldufigen Schutz vor geringfugigen
Leiden gewdhren. Sie kdnnen uns nicht vor dem groBen Ozean
samsarischen Leids beschUtzen. Da sie nicht frei von Samsara sind,
bleiben die nicht erwachten Wesen selber in einem Zustand des Leides.
Wer fUr Andere ein Gegenstand der Zuflucht sein will, muss zuallererst
selbst von Leid befreit sein. Nur erleuchtete Wesen sind wirklich frei von
samsarischen Leiden. Im Anuttaratantra Shastra heilt es: ,,Letzten Endes
ist das Erwachen die einzige Zuflucht fOr die Wesen®.

Um die Ungeschutzten zu beschUtzen, gibt es keine hdhere Zuflucht als
die der Buddhas. Um Erleuchtung zu erlangen, gibt es keinen hoheren
Weg als den des Dharma. Und in der Praxis dieser Unterweisungen gibt es
keine hdhere Gemeinschaft als die des Sangha. Wir nehmen Zuflucht zu
diesen dreien - dem Dreifachen Juwel. Ihre Fahigkeit, Schutz vor dem
weiten, flammenden Ozean samsarischen Schmerzes zu gewdhren,
behUtet uns und mindert unser Leid. Wer mit volligem Vertrauen darin
Zuflucht nimmt, vollendet das ,groBe Ziel', womit gemeint ist, dass man
die erleuchtete Ebene der Verwirklichung erlangt, die alle Furcht vor
Wiedergeburt in den drei niedrigen Daseinsbereichen Uberschreitet.

Die Gelbbnisse der Zuflucht werden vollkommen gehalten, wenn die
Praktizierenden in ihnrem Vertrauen wie ihren spirituellen Verpflichtungen
unerschutterlich bleiben.



AUF DER SUCHE nach Schutz vor den Leiden des Samsara meinen wir
vielleicht, dass wir bei méchtigen Gottern oder bei Geistern, die in
Bergen, Seen und BGumen wohnen oder bei weltlichen Machthabern
Zuflucht finden kdnnen. Womaoglich suchen wir auch bei unseren Eltern
Zuflucht und glauben, sie béten uns den Schutz, den wir brauchen. Sie
alle jedoch kdnnen nur fUr einige bestimmte Aspekte des Daseins Schutz
bieten und sind auBerstande, uns insgesamt vor all den Leiden, die eng
mit Samsara verknUpft sind, zu schitzen. Der Grund dafUr ist, dass sie
selbst immer noch in Samsara gefangen sind. Sie kdnnen uns nicht vor
Leid beschutzen, weil sie sich selbst nicht davon befreit haben - sie sind
noch nicht Uber das Leid hinausgegangen. Nur jemand, der sich selbst
bereits von allem Leid befreit hat, ist fahig, wirkliche Zuflucht zu bieten.
Da er frei ist, kann er anderen helfen.

In dieser Welt waren der Buddha und die erleuchteten Wesen imstande,
volkommenes und unvergdngliches Erwachen oder vollkommenes und
unvergdngliches Gluck zu erlangen. Das Erwachen ist die hochste
Zuflucht, die wir finden, und das hochste Ziel, das wir erreichen kdnnen.
Aus diesem Grunde nehmen wir als erstes Zuflucht zum Buddha.

Unter all den Wegen, die es gibt, ist derjenige der hdéchste, der zur
Buddhaschaft, das heiBt zur vollen Erleuchtung fUhrt. Dieser Weg ist der
Dharma, die Lehre des Buddha.

Unter allen spirituellen Gemeinschaften ist die hdchste und hilfreichste for
uns der Sangha - die Gemeinschaft derer, die den Lehren des Buddha
folgen und sie praktizieren. Gemeint sind vor allem die Lehrer, die
imstande sind, diese Lehren weiterzugeben.

Was bedeutet Buddhae
Es ist der Name fur den, der mit allen vortrefflichen Eigenschaften

ausgestattet ist. Der Buddha ist vortrefflich, well er die beiden
Vortrefflichkeiten verwirklicht hat: erstens das, was aufzugeben ist,
aufgegeben zu haben und zweitens das, was zu vollenden ist, vollendet
zu haben. Was hat der Buddha aufgegeben? Alle Ich-Anhaftung und die
damit verbundenen karmischen Schleier, negativen Emotionen und
Neigungen. Der Buddha ist derjenige, der sich vollstdndig von allem
Negativen geldutert und vollkommene Verwirklichung erlangt hat. Er ist
wie eine voll aufgeblUhte Lotosblume. Er hat alle spirituellen Qualitaten
zur Reife gebracht und den héchsten Zustand geistiger Sammlung, den
diamantgleichen Samadhi, erreicht. Diese Verwirklichung bleibt ewig. Sie
ist nicht etwas, das wieder zerstdrt werden kann. Sie ist unvergdnglich.



Diese Verwirklichung wird auch die Verwirklichung des Dharmakaya, der
letztendlichen Wahrheit genannt, aus der heraus der Buddha zum Wohl
aller fGhlenden Wesen sein Erwachen manifestiert.

Was bedeutet Dharmae
Der heilige Dharma bringt das Mitgefuhl des Buddha zum Ausdruck. Der

Buddha hat nach seinem Erwachen an all die Wesen gedacht, die nicht
imstande sein wlrden, so wie er von selbst den reinen und authentischen
Weg zu finden. Wir sind auBBerstande zu sehen, was der Weg ist und wie
wir ihn praktizieren sollen. Auf uns selbst gestellt fehlt es uns an der
noétigen Weisheit und Zuversicht, um die geeigneten Mittel zur
Verwirklichung der Erleuchtung anwenden zu kbnnen. Darum hat der
Buddha uns voller MitgefUhl sein Erwachen und seine Lehren in Worten
mitgeteilt, um den Weg zugdnglich zu machen: Die Wesen kénnen
diesen Weg beschreiten, und er fGhrt sie zum Erwachen. Dies ist der
unfehlbare Weg des Dharma. Er hat zwei Aspekte.

Der erste ist der von Buddha gelehrte Dharma der Uberlieferung, der alle
Arten von Belehrungen - Sutra wie Tantra - umfasst. Dies ist die
Grundlage, auf die wir uns stUtzen und mit der wir vorankommen.

Der zweite Aspekt ist der Dharma der Verwirklichung, den wir von selbst
entdecken werden, wenn wir diese Lehre in die Praxis umsetzen und
Schritt fOr Schritt durch unsere eigene Erfahrung die wahre Bedeutung
des Dharma immer mehr verstehen. Er wird Dharma der Verwirklichung
genannt, weil er uns ins Herz vollkommenen Erwachens fuhrt.

In KUrze: Der Dharma ist unsere StraBe zum Erwachen - die Grundlage,
von der wir ausgehen, und der Weg, der uns zur Verwirklichung des
Erwachens fUhrt.

Was bedeutet Sangha?
Es gibt den hdéchsten Sangha, der aus den Bodhisattvas der ersten bis

zehnten Stufe der Verwirklichung besteht, sowie aus den Shravakas und
Pratyeka-Buddhas des Hinayana, die das Ziel des Weges, die Befreiung
von Samsara, erreicht haben. Des weiteren gibt es den monastischen
Sangha, der aus mindestens vier voll ordinierten M&nchen oder Nonnen
bestehen muss. Der Buddha selbst hat gesagt, dass man den Sangha als
die Gegenwart seines Geistes ansehen und daher Zuflucht zum Sangha
nehmen solle.

In KUrze: Sangha bezeichnet alle spirituellen Lehrer, die auf dem
spirituellen Weg ausgebildet worden sind, ihn vollendet und die Lehren
verwirklicht haben. Dies sind die Lehrer, die voll befdhigt sind, andere
Wesen bis zur Erleuchtung zu fUhren.

Solange wir nicht erwacht sind, brauchen wir den Dharma und den
Sangha. Haben wir aber einmal das Herz des Erwachens erlangt,



brauchen wir, da wir den Weg bereits zurickgelegt haben, nicht ldnger
die FUhrung und den Weg, das hei8t Sangha und Dharma werden dann
nicht mehr unsere Zuflucht sein. Sie werden deshalb auch relative oder
zeitweilige Zuflucht genannt. Nur der Buddha, der sowohl Ausdruck
unseres Zieles - der Erleuchtung - wie auch die Verwirklichung dieses
Zieles ist, wird als Zuflucht bleiben. Darum wird der Buddha die
letztendliche Zuflucht genannt.

Sobald wir einmal verstanden haben, dass der Buddha unser groBes Ziel
ist, das wir zu erreichen winschen, suchen wir mit vollem Vertrauen bei
ihm Zuflucht. Wenn wir Zuflucht nehmen, so tun wir das in einem vallig
reinen und aufrichtigen Geisteszustand, mit groBer Sehnsucht, groBer
Freude und groBem Vertrauen. Es heit, dass wir durch vélliges Vertrauen
in den Buddha als Zuflucht die vollkommen authentische Zuflucht
empfangen. Dies hat zur Folge, dass wir nicht mehr so sehr von den
guten und schlechten Situationen des Lebens gefangen genommen
werden, sondern Uber sie sowie Uber die Vergdnglichkeit hinausgehen
kdnnen, da wir innere Zuflucht zum Buddha genommen haben und uns
auf ihn als die letztendliche Zuflucht ausrichten. Durch die einfache
Tatsache, aufrichtig Zuflucht genommen zu haben, werden wir genug
Kraft besitzen, die Tore zu den niederen Daseinsbereichen ganz zu
schlieBen und die Tore zum Weg des Erwachens vallig zu &ffnen.

Wenn wir Zuflucht nehmen, mUssen wir auch die vollkommen reine
Ausrichtung entwickeln. Damit ist gemeint, dass wir nicht so sehr mit
unseren eigenen Interessen, mit der eigenen Befreiung vom Leiden, mit
der eigenen Vollendung des Erwachens befasst sind, sondern mit groBer
Anteilnahme allen fUhlenden Wesen diese Zuflucht winschen. Wir
nehmen Zuflucht, damit wir den Weg des Dharma praktizieren kénnen
und die Fahigkeit erlangen, die fUhlenden Wesen aus Samsara zu
befreien und sie in einen Zustand des Glucks zu versetzen. Wir besitzen
diese Fahigkeit im Augenblick noch nicht und suchen Zuflucht, um uns
selbst zu tfransformieren und diese Fahigkeit in uns auszubilden. Dies ist die
wirkliche Bedeutung der Mahayana-Zuflucht.

lhr, die ihr jetzt Zuflucht nehmt, solltet denken, dass euch Buddha
Shakyamuni selbst die Geldbnisse der Zuflucht gibt. Und ihr solltet euch
vorstellen, dass er wirklich vor euch am Himmel gegenwartig ist. Als
Ausdruck der Ehrerbietung gegentber dem Buddha und der reinen und
aufrichtigen Absicht Zuflucht zum Buddha zu nehmen, solltet inr nun
aufstehen und drei Niederwerfungen vor den Statuen auf dem Altar
machen, die Korper, Rede und Geist des Buddha symbolisieren.
AnschlieBend macht ihr, um eure Dankbarkeit gegenuber dem Lehrer
auszudrucken, drei weitere Niederwerfungen in meine Richtung.



Nun werde ich die Zufluchtsgebete rezitieren.

(Rinpoche rezitiert und gibt Zuflucht)

Bis zu dem Zeitpunkt, wo ihr noch nicht das Geldbnis der Zuflucht
genommen habt, besitzt inr einen gewdhnlichen menschlichen Kérper,
wohingegen inr durch die Zuflucht einen kostbaren menschlichen Koérper
erlangt. Er wird kostbar genannt, weil er zu einem geeigneten GefdBi
geworden ist, in das alle Lehren der Uberlieferung des Buddha gegossen
werden kdnnen, ohne verloren zu gehen. Habt ihr noch nicht Zuflucht
genommen, dann wdre es so, als wirde man etwas in ein GefdB mit
einem Loch einflllen - es wirde verloren gehen. Wenn man Uberaus
kostbaren Nektar erhdlt, aber kein geeignetes Gefdl hat, in dem man
ihn aufbewahren kann, dann wird er verloren gehen. Nach der Zuflucht
jedoch kann der menschliche Korper die Lehre des Buddha bewahren
und wird dadurch so kostbar.

Die Auswirkungen der Zufluchtnahme sind:

Alle Tore zu den niedrigen Wiedergeburten werden geschlossen, das Tor
zum Dharma hingegen 6ffnet sich und ihr betretet mit Gewissheit den
Weg des Erwachens. Es ist so, als wdre euch ein roter Faden in die Hand
gegeben worden: Wenn ihr ihn festhaltet und ihm unabldssig folgt, konnt
ihr sicher sein, dass ihr das Erwachen schnell verwirklicht.

Damit das Gelébnis der Zuflucht bewahrt bleibt, solltet inr euch
gegenuber den Gegenstdnden, die Kdrper, Rede und Geist des Buddha
reprasentieren, immer respektvoll verhalten. Der Kdrper des Buddha wird
von Statuen und Bildern symbolisiert; die Rede des Buddha von allen
Texten sdmtlicher buddhistischen Traditionen in allen Sprachen; der Geist
des Buddha hauptsdchlich von den Gewdndern der Ordinierten. All dies
solltet ihr achtungsvoll behandeln und euch zum Beispiel nicht auf eine
Statue setzen oder Gber Texte hinweg steigen. Wenn ihr einen Text lest,
legt ihr ihn auf eine Unterlage und nicht auf den Boden. Statuen und
andere Verehrungsgegenstdnde lasst ihr nicht im Schmutz stehen,
sondern stellt sie an saubere und hohe Platze - zum Beispiel auf einen
Altar. Des weiteren stellt ihr euch vor, dass in den Darstellungen von
Kdrper, Rede und Geist des Buddha wirklich Kérper, Rede und Geist des
Buddha gegenwartig sind. Und so ké&nnt inr vor ihnen Gaben darbringen,
Gebete rezitieren, Verbeugungen machen und eure negativen Seiten
bekennen. Ganz gleich, was ihr gerade praktiziert, inr solltet dabei immer
denken, dass ihr euch in der Gegenwart des Buddha befindet.

Warum ist es wichtig, dass ihr die verschiedenen Aspekten des
Erwachens ehrerbietig behandelt? Weil inr dadurch eine Verbindung zu



ZU eurer eigenen Erleuchtung herstellt. Durch die Verehrung von Koérper,
Rede und Geist des Buddha entwickelt ihr in euch selbst all seine
spirituellen Qualitédten und schafft rundum gunstige Bedingungen und
Umstande fur die Verwirklichung eurer Buddha-Natur. In allen folgenden
Leben werdet inr einen gesunden Kérper haben, ein gluckliches Leben
fOhren und der Verwirklichung des Erwachens immer ndher kommen.

Damit ihr das Geldbnis der Zuflucht haltet und beschitzt, mUsst ihr euch
ganz klar darUber sein, dass inr mit dem heutigen Ritual bewusst Zuflucht
genommen habt und dies niemals wieder vergessen werdet. Wenn ihr
von diesem Tage an Vertrauen in Dharma, Buddha und Lama habt, so
werdet ihr das Geldbnis der Zuflucht immer rein bewahren. Und in einer
eher formellen Weise solltet inr, um die Verbindung immer lebendig zu
halten, jeden Tag das Zufluchtsgebet mindestens siebenmal rezitieren.
Wenn ihr es haufiger rezitieren wollt, ist das nattrlich auch sehr gut, doch
das Wichtigste ist, keinen Tag auszulassen und es jeden Tag wirklich zu
beten. AuBerdem ist es gut, wenn ihr allmahlich mehr Gebete sprecht
und immer mehr in die Praxis des Dharma hineinfindet.

DAS MENSCHLICHE LEBEN ist einem Wendepunkt vergleichbar, wo wir
spirituell gesehen Uber zwei Moglichkeiten verfiUgen: Hoherentwicklung
oder Degeneration. Wir haben die Freiheit der Wahl, ob wir auf dem Weg
der Verwirrung und dem mit ihr einhergehenden Leid bleiben oder den
Weg des Erwachens einschlagen wollen. Wahlen wir den Weg des
Erwachens, so sollten wir eine echte innere Entscheidung fallen und uns
daran halten. Dies ist ein persdnlicher Entschluss, den niemand
stellvertretend fUr uns fassen kann. Damit unsere Motivation unumstoBlich
wird, ist es wichtig. dass wir die hervorragenden Eigenschaften des
Erwachens, des Aufhdrens des Leidens und des Nutzens fUr die anderen
verstehen. Durch ein solches Verstdndnis entsteht eine Ausrichtung des
Geistes, die von Vertrauen und Hingabe geprdgt wird. Bilden diese die
Grundlage unseres Handelns ist der Weg zum Erwachen sehr einfach,
und mit Leichtigkeit Uberwinden wir alle Schwierigkeiten. Zu Problemen
kommt es nur dann, wenn wir keinen tiefen Entschluss gefasst haben. Wir
verstehen zwar, dass wir an einer entscheidenden Wende sind und
gehen in Richtung Dharma, doch nach einer Weile sagen wir uns
,Driben war es auch nicht so schlecht’ und kehren wieder zurick, um
wenig spater festzustellen ,Oh, dies ist recht schmerzhaft. Dharma ist



doch besser’. Sind wir zwischen der Welt und dem Weg des Erwachens
hin und her gerissen, haben wir Schwierigkeiten. Sobald wir uns jedoch
des Wertes der Erleuchtung bewusst werden und unseren Geist auf sie
richten, kommen wir ganz naturlich voran.

FUr einen echten Fortschritt brauchen wir Vertrauen in die groBen
Qualitéten der Buddhaschaft und der Methoden, die uns zu ihrer
Verwirklichung fUhren. Der Geist muss von allen Schleiern und
Verdunkelungen befreit werden. Diese Schleier sind aus dualistischer,
getduschter Wahrnehmung der Wirklichkeit und den sich daraus
ergebenden karmischen Gewohnheitstendenzen stérender GefUhle
gewoben. Haben wir diese Schleier geklart, scheinen in uns die
Qualitéten der Buddhaschaft auf und unsere urspringliche Natur, der
Dharmakaya wird erlangt. Mit dieser persénlichen Verwirklichung wird
gleichzeitig der Nutzen der anderen erfUllt, da im Verwirklichen dieser
Weisheit alle Tugenden mitfGhlenden Handelns, die zur Buddhaschaft
gehdren, manifest werden.

Das Erwachen verkorpert sich in drei Seinsweisen:

die letztendliche Weise (Dharmakaya) zum persdnlichen Nutzen,

die Weise des Ausdrucks der Qualitdten des Geistes (Sambhogakaya)
und die Weise der illusorischen Manifestation (Nirmanakaya) zum Nutzen
aller fGhlenden Wesen.

Es sind diese drei Kayas der Erleuchtung, wonach wir fUr uns selbst und fur
alle Wesen streben.

Den Weg dorthin hat der Buddha in seinem Mitgefuhl selbst aufgezeigt.
Er hat Methoden gelehrt, mit denen wir aus unserem jetzigen Zustand zur
Befreiung gelangen kdnnen. Diese Methoden sind in schriftlichen
Textsammlungen niedergelegt und enthalten alle Unterweisungen des
Buddha wie auch Kommentare spdterer Meister. Sie bilden, abgesichert
durch die Uberlieferungslinie, die schriftliche Weitergabe. Diese Lehren
wurden in der Ubertragung von Meister zu Schiler weitergereicht. Die
Schuler dachten Uber sie nach und wandten sie vor allem in der
Meditation an, sodass sie die gleiche Verwirklichung wie ihr Meister
erlangten. Dadurch wurde bis heute mit den Buchstaben auch der Geist
der Ubertragenen Lehre bewahrt. Dies ist der Dharma.

Die Weitergabe des Dharma geschieht durch den Sangha, die
Gemeinschaft all derer, welche die Unterweisungen empfangen, sie
praktiziert und bis zu diesem oder jenem Grade verwirklicht haben. Diese
Wesen sind je nach AusmaRB ihrer Meisterung der Lehre Meister, Lehrer
oder Gefdhrten auf dem Weg geworden und sind in dieser Funktion for
uns sehr wertvoll.



Unser Ziel ist die Buddhaschaft, die gelehrten Methoden fUr den Weg
dorthin sind der Dharma und die Gemeinschaft, welche die Lehre
weitergibt und lebendig halt, ist der Sangha. Diese drei Aspekte sind zum
Erlangen des Erwachens wesentlich. Die Buddhaschaft ist zwar unser
letztendliches Ziel, doch sind Dharma und Sangha unentbehrlich und in
dieser Hinsicht verehrungswUrdig. Bei diesen drei Aspekten oder drei
Juwelen suchen wir Zuflucht. Sie sind duBerst kostbar, weil sie gleichzeitig
Ziel und Mittel sind. Alle Buddhas und Bodhisattvas der Vergangenheit
sind dem Weg der Zuflucht gefolgt. Sie haben sich auf den Sangha
gestutzt, den Dharma praktiziert und schlielich das Erwachen erlangt.
Niemand von ihnen hat den Weg allein aus sich verwirklicht. Auch die
Buddhas und Bodhisattvas der Zukunft werden Zuflucht suchen. Es gibt
keine andere Mdglichkeit. Die Wesen brauchen Methoden sowie FUhrer
und Gefdhrten auf dem Weg, damit sie sich aus ihrer Verwirrung befreien
und die Weisheit des Erwachens verwirklichen kdnnen. Die drei Juwelen
entsprechen also einem universellen Gesetz. Ohne sie entfernen wir uns
nur vom Weg.

Wollen wir mUhelos voranschreiten, sollten wir die groBen QualitéGten der
drei Juwelen erkennen und Zuflucht zu ihnen nehmen. Mit der Zuflucht
widmen wir unsere Energie von Korper, Rede und Geist der Praxis des
Dharma, verbunden mit dem Wunsch, dass alle Wesen das Erwachen
verwirklichen moégen.

Durch die allmdahliche Aufldsung aller Schleier und stérenden Emotionen

entdecken wir, dass Kérper, Rede und Geist die drei Kayas sind.

- Mit fortschreitender Praxis wird als erstes der Kérper von allen Schleiern
gereinigt und wir werden gewahr, dass er Nirmanakaya ist - eine
illusorische Erscheinungsform, bar jeder Wirklichkeit - deren Bedeutung
letztlich darin liegt, anderen zu helfen und zu dienen.

- Mit weiter fortschreitender Lauterung wird die Rede von allen Schleiern
befreit und wir sehen, dass sie Sambhogakaya ist, die Mitteilung der
Qualitéaten des Geistes.

- Werden schlieBlich alle Schleier des Geistes geklart, erkennen wir, dass
er Dharmakaya, Weisheit und Leerheit ist.

Wir durfen also auf dem Weg die Buddhaschaft nicht auBerhalb von uns

suchen, sondern mussen sie durch den Gebrauch geeigneter Methoden

in uns freilegen und erkennen, dass wir bereits die drei Kayas oder

Aspekte der Buddha-Natur in uns tragen.

Wenn wir erkannt haben, dass die Zuflucht die groBen Qualitdten des
Erwachens verkorpert, geben wir unsere selbstbezogene Haltung auf und
Uberlassen uns voll Vertrauen und Hingabe ihrem Segen. Solange wir
denken, dass wir alles allein aus uns selbst bewirken kbnnen, ist unser
EigendUnkel nicht besiegt. Offnen wir uns hingegen frei von Hoffnung



und Furcht dem spirituellen Einfluss der Drei Juwelen und machen selbst
eine angemessene Anstrengung, 16sen sich unsere Verdunkelungen
allmdahlich auf. Der Geist wird von Freude und natUrlichem Frieden erfUllt
und ist sehr lebendig und klar. Anstelle der stérenden Emotionen treten
Vertrauen und Einsicht. Ungetribt von egoistischen Willensregungen
wissen wir genau, was wir zu tun haben.

Wenn wir die Praxis des Dharma wie eine persénliche Schlacht
bestreiten, die wir gewinnen mussen, und denken ,ich muss praktizieren,
ich muss die Erleuchtung erreichen’, so steht das Ego im Zentrum unseres
Tuns und starkt einmal mehr seine Herrschaft. Sind wir selbst in allem die
handelnde Instanz, so wird alles sehr kompliziert und wir laufen Gefakhr,
dem Verdruss die Tore zu &ffnen. Wir erstreben dann ein Erwachen, das
unserer Vorstellung entspricht. Tun wir dies, verschlieBen wir uns fir alle
segensreiche Inspiration. Unzufriedenheit, Hoffnung und Furcht sowie
allerhand Schwierigkeiten beunruhigen uns den ganzen Weg lang und
wir neigen immer mehr dazu, den Dharma aufzugeben. Uberlassen wir
uns jedoch dem Segen der Drei Juwelen und &ffnen uns vollig fur sie, so
|6sen sich die Schleier der dualistischen Auffassung auf und die
hervorragenden Eigenschaften des Erwachens, die ja Qualitédten unseres
Geistes sind, erscheinen ungehindert.

Zuviel willentliche Anstrengung ist in der Praxis ein Hindernis. Wir treiben
uns an, um unserer Vorstellung von Erwachen ndher zu kommen, erfullt
von dem Wunsch vollkommen zu sein und dem zu entsprechen, was wir
als Idealbild der Heiligkeit, der Erleuchtung oder Freiheit von allem Leid
betrachten. Solche vorstellungsbezogenen Anstrengungen verschlieBen
unseren Geist fUr die eigentliche Wirklichkeit des Erwachens. Wir sind in
unseren ldeen gefangen und wollen auf nichts anderes hdren. Lauft alles
gut, so werden wir stolz und halten uns fur einen wirklich authentischen
Praktizierenden. Aber [Guft es nicht so gut, stellen wir nicht gar uns selbst
in Frage, sondern geben dem Lama oder dem Dharma die Schuld. In
Wirklichkeit geht nichts voran, weil wir dermalBen von unserer eigenen
Vorstellung vom Erwachen Uberzeugt sind, dass wir uns vor dem wahren
Erwachen verschlieBen. Wir sind vallig blockiert und der Segen dringt
nicht durch. Unser Geist wird immer engstirniger und starrsinniger und
unsere Praxis verfehlt ganzlich ihr Ziel.

Entwickeln wir hingegen eine offene und empfangliche Geisteshaltung
und widmen uns dem Wohl aller Wesen, ist die Erleuchtung nicht weit. Wir
nehmen dann alle Geschehnisse mit gleichmutiger Haltung auf. Gluck
und Leid sind nicht ldnger eine Quelle des Stolzes und der Depression,
sondern wir verstehen sie als eine gewdhrte Gunst, mit deren Hilfe wir uns



von karmischen Schleiern befreien kdnnen und kommen so in richtiger
Weise auf dem Weg voran.

Eine egozentrische Haltung in der Meditation kann zu einer gewissen
Stabilitat des Geistes fUhren. Wir sind dann sehr zufrieden, wenn wir einen
stérungsfreien Zustand ohne Larm, ohne Gedanken, ohne andere
erlangt haben. Wir halten diesen Zustand fUr das Erwachen selbst, nisten
uns glUcklich und selbstzufrieden darin ein und sagen uns: ,Die anderen
k&nnen warten, wir werden spdter sehen. Hauptsache ist, dass ich
endlich die lang ersehnte Heiterkeit erlangt habe’. So machen wir es uns
im Warmen gemutlich. Diese Art der Meditation ist ein wenig wie der
Schlaf des Béren im Winter. Wir halten einen Winterschlaf und ddsen in
recht gemutlicher Behaglichkeit vor uns hin.

Buddha, Dharma und Sangha sind die Grundlage der Lehre und unser
Vertrauen in sie zu setzen ist das Herz aller Praxis. Fehlt uns Vertrauen,
dann werden wir alle in Gestalt von Leid oder Hindernis auftauchenden
Schwierigkeiten persdnlich nehmen und sehr schnell den Mut verlieren.
Uberlassen wir uns jedoch véllig dem segensreichen Einfluss der Drei
Juwelen und akzeptieren jede Schwierigkeit als eine Lauterungsarbeit
auf dem Weg, so wird unser Vertrauen fortwdhrend zunehmen. Unser
Geist wird ganz naturlich friedvoll, offen fUr ihren Segen und andere
Erfahrungsbereiche tun sich auf.

Als ich aus Tibet floh, war ich zusammen mit einer Gruppe von Leuten in
den Bergen unterwegs. Am Ende eines Tales stieBen wir auf chinesische
Truppen, die dort inr Lager aufgeschlagen hatten und seinen Ausgang
blockierten. Angst Uberfiel uns, verbunden mit dem Gefuhl, dass wir
unsere Flucht nach Indien nicht fortsetzen kdnnten. Es schien unméglich,
an ihnen vorbeizukommen, denn sie waren zahlreich und besaBen
Waffen. Da beteten wir in unserem Geist zu den Drei Juwelen und setzten
in dem Vertrauen, dass sie uns wirksam schutzen wurden, langsam
unseren Weg fort. Wir kamen immer ndher an die Soldaten heran und
gingen in unmittelbarer Nahe an ihnen vorbei. So nah, dass wir sie reden
hoéren und den Rauch ihrer Zigaretten riechen konnten. Nichts geschah -
sie schienen uns nicht zu bemerken. Von da an hatten wir keinerlei Angst
mehr, sondern groBes Vertrauen und die tiefe Uberzeugung, dass die Drei
Juwelen wirklich bei uns waren und uns sicheren Schutz gewdahrten. Wir
konnten die Bergketten Uberqueren und frotz unserer Ndhe zu den
Chinesen dank unseres Vertrauens in die Zuflucht ohne Schwierigkeiten
nach Indien gelangen. Der Schutz der Drei Juwelen ist immer
gegenwdartig, jeder von uns kann ihn empfangen. Es hangt allein von
unserem Vertrauen ab.



Manche mogen vielleicht denken, dass innen dies alles ziemlich fremd ist
und sie sich nicht imstande fUhlen, den Dharma in dieser Weise zu
praktizieren. Dies ist ein grundlegender Irrtum, da alle Menschen die
groBen Qualitdten des Erwachens, die ja bereits im eigenen Geist
gegenwartig sind, entdecken kdnnen. Jeder sollte die Arbeit in seinem
Rhythmus erledigen, im Einklang mit sich selbst und seinen Fahigkeiten.
Die Tatsache, dass man die Lehre kennengelernt und einen Meister
getroffen hat, ist bereits das Anzeichen eines karmischen Samens oder
inwendigen Potenzials. Es wird von uns nichts anderes verlangt als diesen
Samen wachsen und gedeihen zu lassen. Naturlich gehen nicht alle in
derselben Weise und im selben Rhythmus voran. Das ist auch nicht
wesentlich, sondern wichtig ist allein, Vertrauen in die Drei Juwelen als Ziel
und Mittel des Weges zu haben. Durch dieses Vertrauen kann sich der
Geist wandeln und gute Eigenschaften entwickeln. Menschen, die
bereits Uber ein karmisch gewachsenes Potenzial verfugen und ein
groBes geistiges Vermdgen besitzen, werden mit unwandelbarem
Vertrauen zum Herzen der Praxis vordringen. Andere werden einfach die
Lehre wertschétzen und glUcklich sein, dass spirituelle Arbeit geleistet
wird. Diese Freude und der Zauber, den der Dharma auf sie austbf,
bringen ihnen eine spirituelle Entwicklung, die sie allmdahlich zu tieferer
Uberzeugung und zu echter Praxis finden 8sst.

Die Anwendung des Dharma ist also eine persdnliche Arbeit, die man
dort beginnt wo man gerade steht, indem man Vertrauen in die Drei
Juwelen entwickelt und Bodhicitta, den Herzgeist des Erwachens in
Ausrichtung und Anwendung weckt. Dann werden sich die Schleier des
Geistes, wodurch die Buddha-Natur in jedem von uns verborgen ist,
allmdahlich auflésen.

lhr mogt euch jetzt fUr gewdhnliche Wesen halten und denken, dass das
Erwachen sehr weit von euch entfernt oder gar unerreichbar ist. Wenn ihr
jedoch den Weg und seine Methoden kennt, ist die Buddhaschaft nicht
weit. Sie ist sogar sehr nah, da sie ja euer eigener Geist ist. Dieser euer
Geist ist das Erwachen, dieser Geist ist Buddha. Nur aufgrund eurer
Unwissenheit seid ihr blind fUr diese Wahrheit und haltet das Erwachen for
etwas gdnzlich Verschiedenes, das weit entfernt von euch ist. Tilopa hat
gesagt: ,In ihrer Unwissenheit sehen die Wesen zwischen sich und dem
Erwachen einen Unterschied und suchen es auBerhalb von sich. Dieser
Irrtum bringt ihnen viel Angst und MUhe. Wie bedauerlich, wie schade!"



