
Zuflucht



Die Mittel


Unterweisung über Vergänglichkeit 


Unterweisung über die schwerwiegenden Nachteile des 
Daseinskreislaufs


Unterweisung über Karma 


Unterweisung über Liebe und Mitgefühl 


Unterweisung über Zuflucht


Unterweisung über Ausrichtung auf Bodhicitta


Unterweisung über Anwendung von Bodhicitta 




Unterweisung über Zuflucht


Gegenwärtig wissen wir nicht, wie das Erwachen zu verwirklichen ist. 
Wollen wir dies ändern, so müssen wir höchstes Bodhicitta entwickeln. Als 
erstes lassen wir die Sehnsucht nach vorsätzlichem Bodhicitta entstehen, 
das die Grundlage für tatsächliches, angewandtes Bodhicitta ist. Wenn 
wir Bodhicitta des Vorsatzes erzeugen wollen, müssen wir zuvor Zuflucht 
nehmen. So wird es im Bodhipathapradipa erklärt. Auch im 
Abhidharmakosha heißt es, dass dem Nehmen irgendeines der 
Pratimoksha-Gelübde (Gelübde persönlicher Befreiung) die 
Zufluchtnahme vorangehen sollte.


Welche weltlichen, nicht erleuchteten Quellen der Zuflucht wir auch 
suchen mögen, sie können uns nur vorläufigen Schutz vor geringfügigen 
Leiden gewähren. Sie können uns nicht vor dem großen Ozean 
samsarischen Leids beschützen. Da sie nicht frei von Samsara sind, 
bleiben die nicht erwachten Wesen selber in einem Zustand des Leides. 
Wer für Andere ein Gegenstand der Zuflucht sein will, muss zuallererst 
selbst von Leid befreit sein. Nur erleuchtete Wesen sind wirklich frei von 
samsarischen Leiden. Im Anuttaratantra Shastra heißt es: „Letzten Endes 
ist das Erwachen die einzige Zuflucht für die Wesen“. 

Um die Ungeschützten zu beschützen, gibt es keine höhere Zuflucht als 
die der Buddhas. Um Erleuchtung zu erlangen, gibt es keinen höheren 
Weg als den des Dharma. Und in der Praxis dieser Unterweisungen gibt es 
keine höhere Gemeinschaft als die des Sangha. Wir nehmen Zuflucht zu 
diesen dreien - dem Dreifachen Juwel. Ihre Fähigkeit, Schutz vor dem 
weiten, flammenden Ozean samsarischen Schmerzes zu gewähren, 
behütet uns und mindert unser Leid. Wer mit völligem Vertrauen darin 
Zuflucht nimmt, vollendet das ‚große Ziel‘, womit gemeint ist, dass man 
die erleuchtete Ebene der Verwirklichung erlangt, die alle Furcht vor 
Wiedergeburt in den drei niedrigen Daseinsbereichen überschreitet.

Die Gelöbnisse der Zuflucht werden vollkommen gehalten, wenn die 
Praktizierenden in ihrem Vertrauen wie ihren spirituellen Verpflichtungen 
unerschütterlich bleiben.




  


AUF DER SUCHE nach Schutz vor den Leiden des Samsara meinen wir 
vielleicht, dass wir bei mächtigen Göttern oder bei Geistern, die in 
Bergen, Seen und Bäumen wohnen oder bei weltlichen Machthabern 
Zuflucht finden können. Womöglich suchen wir auch bei unseren Eltern 
Zuflucht und glauben, sie böten uns den Schutz, den wir brauchen. Sie 
alle jedoch können nur für einige bestimmte Aspekte des Daseins Schutz 
bieten und sind außerstande, uns insgesamt vor all den Leiden, die eng 
mit Samsara verknüpft sind, zu schützen. Der Grund dafür ist, dass sie 
selbst immer noch in Samsara gefangen sind. Sie können uns nicht vor 
Leid beschützen, weil sie sich selbst nicht davon befreit haben - sie sind 
noch nicht über das Leid hinausgegangen. Nur jemand, der sich selbst 
bereits von allem Leid befreit hat, ist fähig, wirkliche Zuflucht zu bieten. 
Da er frei ist, kann er anderen helfen.


In dieser Welt waren der Buddha und die erleuchteten Wesen imstande, 
vollkommenes und unvergängliches Erwachen oder vollkommenes und 
unvergängliches Glück zu erlangen. Das Erwachen ist die höchste 
Zuflucht, die wir finden, und das höchste Ziel, das wir erreichen können. 
Aus diesem Grunde nehmen wir als erstes Zuflucht zum Buddha.


Unter all den Wegen, die es gibt, ist derjenige der höchste, der zur 
Buddhaschaft, das heißt zur vollen Erleuchtung führt. Dieser Weg ist der 
Dharma, die Lehre des Buddha.


Unter allen spirituellen Gemeinschaften ist die höchste und hilfreichste für 
uns der Sangha - die Gemeinschaft derer, die den Lehren des Buddha 
folgen und sie praktizieren. Gemeint sind vor allem die Lehrer, die 
imstande sind, diese Lehren weiterzugeben.


Was bedeutet Buddha?

Es ist der Name für den, der mit allen vortrefflichen Eigenschaften 
ausgestattet ist. Der Buddha ist vortrefflich, weil er die beiden 
Vortrefflichkeiten verwirklicht hat: erstens das, was aufzugeben ist, 
aufgegeben zu haben und zweitens das, was zu vollenden ist, vollendet 
zu haben. Was hat der Buddha aufgegeben? Alle Ich-Anhaftung und die 
damit verbundenen karmischen Schleier, negativen Emotionen und 
Neigungen. Der Buddha ist derjenige, der sich vollständig von allem 
Negativen geläutert und vollkommene Verwirklichung erlangt hat. Er ist 
wie eine voll aufgeblühte Lotosblume. Er hat alle spirituellen Qualitäten 
zur Reife gebracht und den höchsten Zustand geistiger Sammlung, den 
diamantgleichen Samadhi, erreicht. Diese Verwirklichung bleibt ewig. Sie 
ist nicht etwas, das wieder zerstört werden kann. Sie ist unvergänglich. 



Diese Verwirklichung wird auch die Verwirklichung des Dharmakaya, der 
letztendlichen Wahrheit genannt, aus der heraus der Buddha zum Wohl 
aller fühlenden Wesen sein Erwachen manifestiert.


Was bedeutet Dharma?

Der heilige Dharma bringt das Mitgefühl des Buddha zum Ausdruck. Der 
Buddha hat nach seinem Erwachen an all die Wesen gedacht, die nicht 
imstande sein würden, so wie er von selbst den reinen und authentischen 
Weg zu finden. Wir sind außerstande zu sehen, was der Weg ist und wie 
wir ihn praktizieren sollen. Auf uns selbst gestellt fehlt es uns an der 
nötigen Weisheit und Zuversicht, um die geeigneten Mittel zur 
Verwirklichung der Erleuchtung anwenden zu können. Darum hat der 
Buddha uns voller Mitgefühl sein Erwachen und seine Lehren in Worten 
mitgeteilt, um den Weg zugänglich zu machen: Die Wesen können 
diesen Weg beschreiten, und er führt sie zum Erwachen. Dies ist der 
unfehlbare Weg des Dharma. Er hat zwei Aspekte. 

Der erste ist der von Buddha gelehrte Dharma der Überlieferung, der alle 
Arten von Belehrungen - Sutra wie Tantra - umfasst. Dies ist die 
Grundlage, auf die wir uns stützen und mit der wir vorankommen.

Der zweite Aspekt ist der Dharma der Verwirklichung, den wir von selbst 
entdecken werden, wenn wir diese Lehre in die Praxis umsetzen und 
Schritt für Schritt durch unsere eigene Erfahrung die wahre Bedeutung 
des Dharma immer mehr verstehen. Er wird Dharma der Verwirklichung 
genannt, weil er uns ins Herz vollkommenen Erwachens führt.

In Kürze: Der Dharma ist unsere Straße zum Erwachen - die Grundlage, 
von der wir ausgehen, und der Weg, der uns zur Verwirklichung des 
Erwachens führt.


Was bedeutet Sangha?

Es gibt den höchsten Sangha, der aus den Bodhisattvas der ersten bis 
zehnten Stufe der Verwirklichung besteht, sowie aus den Shravakas und 
Pratyeka-Buddhas des Hinayana, die das Ziel des Weges, die Befreiung 
von Samsara, erreicht haben. Des weiteren gibt es den monastischen 
Sangha, der aus mindestens vier voll ordinierten Mönchen oder Nonnen 
bestehen muss. Der Buddha selbst hat gesagt, dass man den Sangha als 
die Gegenwart seines Geistes ansehen und daher Zuflucht zum Sangha 
nehmen solle. 

In Kürze: Sangha bezeichnet alle spirituellen Lehrer, die auf dem 
spirituellen Weg ausgebildet worden sind, ihn vollendet und die Lehren 
verwirklicht haben. Dies sind die Lehrer, die voll befähigt sind, andere 
Wesen bis zur Erleuchtung zu führen.


Solange wir nicht erwacht sind, brauchen wir den Dharma und den 
Sangha. Haben wir aber einmal das Herz des Erwachens erlangt, 



brauchen wir, da wir den Weg bereits zurückgelegt haben, nicht länger 
die Führung und den Weg, das heißt Sangha und Dharma werden dann 
nicht mehr unsere Zuflucht sein. Sie werden deshalb auch relative oder 
zeitweilige Zuflucht genannt. Nur der Buddha, der sowohl Ausdruck 
unseres Zieles - der Erleuchtung - wie auch die Verwirklichung dieses 
Zieles ist, wird als Zuflucht bleiben. Darum wird der Buddha die 
letztendliche Zuflucht genannt.


Sobald wir einmal verstanden haben, dass der Buddha unser großes Ziel 
ist, das wir zu erreichen wünschen, suchen wir mit vollem Vertrauen bei 
ihm Zuflucht. Wenn wir Zuflucht nehmen, so tun wir das in einem völlig 
reinen und aufrichtigen Geisteszustand, mit großer Sehnsucht, großer 
Freude und großem Vertrauen. Es heißt, dass wir durch völliges Vertrauen 
in den Buddha als Zuflucht die vollkommen authentische Zuflucht 
empfangen. Dies hat zur Folge, dass wir nicht mehr so sehr von den 
guten und schlechten Situationen des Lebens gefangen genommen 
werden, sondern über sie sowie über die Vergänglichkeit hinausgehen 
können, da wir innere Zuflucht zum Buddha genommen haben und uns 
auf ihn als die letztendliche Zuflucht ausrichten. Durch die einfache 
Tatsache, aufrichtig Zuflucht genommen zu haben, werden wir genug 
Kraft besitzen, die Tore zu den niederen Daseinsbereichen ganz zu 
schließen und die Tore zum Weg des Erwachens völlig zu öffnen.


Wenn wir Zuflucht nehmen, müssen wir auch die vollkommen reine 
Ausrichtung entwickeln. Damit ist gemeint, dass wir nicht so sehr mit 
unseren eigenen Interessen, mit der eigenen Befreiung vom Leiden, mit 
der eigenen Vollendung des Erwachens befasst sind, sondern mit großer 
Anteilnahme allen fühlenden Wesen diese Zuflucht wünschen. Wir 
nehmen Zuflucht, damit wir den Weg des Dharma praktizieren können 
und die Fähigkeit erlangen, die fühlenden Wesen aus Samsara zu 
befreien und sie in einen Zustand des Glücks zu versetzen. Wir besitzen 
diese Fähigkeit im Augenblick noch nicht und suchen Zuflucht, um uns 
selbst zu transformieren und diese Fähigkeit in uns auszubilden. Dies ist die 
wirkliche Bedeutung der Mahayana-Zuflucht.


Ihr, die ihr jetzt Zuflucht nehmt, solltet denken, dass euch Buddha 
Shakyamuni selbst die Gelöbnisse der Zuflucht gibt. Und ihr solltet euch 
vorstellen, dass er wirklich vor euch am Himmel gegenwärtig ist. Als 
Ausdruck der Ehrerbietung gegenüber dem Buddha und der reinen und 
aufrichtigen Absicht Zuflucht zum Buddha zu nehmen, solltet ihr nun 
aufstehen und drei Niederwerfungen vor den Statuen auf dem Altar 
machen, die Körper, Rede und Geist des Buddha symbolisieren. 
Anschließend macht ihr, um eure Dankbarkeit gegenüber dem Lehrer 
auszudrücken, drei weitere Niederwerfungen in meine Richtung.




Nun werde ich die Zufluchtsgebete rezitieren. 


(Rinpoche rezitiert und gibt Zuflucht)


Bis zu dem Zeitpunkt, wo ihr noch nicht das Gelöbnis der Zuflucht 
genommen habt, besitzt ihr einen gewöhnlichen menschlichen Körper, 
wohingegen ihr durch die Zuflucht einen kostbaren menschlichen Körper 
erlangt. Er wird kostbar genannt, weil er zu einem geeigneten Gefäß 
geworden ist, in das alle Lehren der Überlieferung des Buddha gegossen 
werden können, ohne verloren zu gehen. Habt ihr noch nicht Zuflucht 
genommen, dann wäre es so, als würde man etwas in ein Gefäß mit 
einem Loch einfüllen - es würde verloren gehen. Wenn man überaus 
kostbaren Nektar erhält, aber kein geeignetes Gefäß hat, in dem man 
ihn aufbewahren kann, dann wird er verloren gehen. Nach der Zuflucht 
jedoch kann der menschliche Körper die Lehre des Buddha bewahren 
und wird dadurch so kostbar.


Die Auswirkungen der Zufluchtnahme sind: 

Alle Tore zu den niedrigen Wiedergeburten werden geschlossen, das Tor 
zum Dharma hingegen öffnet sich und ihr betretet mit Gewissheit den 
Weg des Erwachens. Es ist so, als wäre euch ein roter Faden in die Hand 
gegeben worden: Wenn ihr ihn festhaltet und ihm unablässig folgt, könnt 
ihr sicher sein, dass ihr das Erwachen schnell verwirklicht.


Damit das Gelöbnis der Zuflucht bewahrt bleibt, solltet ihr euch 
gegenüber den Gegenständen, die Körper, Rede und Geist des Buddha 
repräsentieren, immer respektvoll verhalten. Der Körper des Buddha wird 
von Statuen und Bildern symbolisiert; die Rede des Buddha von allen 
Texten sämtlicher buddhistischen Traditionen in allen Sprachen; der Geist 
des Buddha hauptsächlich von den Gewändern der Ordinierten. All dies 
solltet ihr achtungsvoll behandeln und euch zum Beispiel nicht auf eine 
Statue setzen oder über Texte hinweg steigen. Wenn ihr einen Text lest, 
legt ihr ihn auf eine Unterlage und nicht auf den Boden. Statuen und 
andere Verehrungsgegenstände lasst ihr nicht im Schmutz stehen, 
sondern stellt sie an saubere und hohe Plätze - zum Beispiel auf einen 
Altar. Des weiteren stellt ihr euch vor, dass in den Darstellungen von 
Körper, Rede und Geist des Buddha wirklich Körper, Rede und Geist des 
Buddha gegenwärtig sind. Und so könnt ihr vor ihnen Gaben darbringen, 
Gebete rezitieren, Verbeugungen machen und eure negativen Seiten 
bekennen. Ganz gleich, was ihr gerade praktiziert, ihr solltet dabei immer 
denken, dass ihr euch in der Gegenwart des Buddha befindet.


Warum ist es wichtig, dass ihr die verschiedenen Aspekten des 
Erwachens ehrerbietig behandelt? Weil ihr dadurch eine Verbindung zu 



zu eurer eigenen Erleuchtung herstellt. Durch die Verehrung von Körper, 
Rede und Geist des Buddha entwickelt ihr in euch selbst all seine 
spirituellen Qualitäten und schafft rundum günstige Bedingungen und 
Umstände für die Verwirklichung eurer Buddha-Natur. In allen folgenden 
Leben werdet ihr einen gesunden Körper haben, ein glückliches Leben 
führen und der Verwirklichung des Erwachens immer näher kommen.


Damit ihr das Gelöbnis der Zuflucht haltet und beschützt, müsst ihr euch 
ganz klar darüber sein, dass ihr mit dem heutigen Ritual bewusst Zuflucht 
genommen habt und dies niemals wieder vergessen werdet. Wenn ihr 
von diesem Tage an Vertrauen in Dharma, Buddha und Lama habt, so 
werdet ihr das Gelöbnis der Zuflucht immer rein bewahren. Und in einer 
eher formellen Weise solltet ihr, um die Verbindung immer lebendig zu 
halten, jeden Tag das Zufluchtsgebet mindestens siebenmal rezitieren. 
Wenn ihr es häufiger rezitieren wollt, ist das natürlich auch sehr gut, doch 
das Wichtigste ist, keinen Tag auszulassen und es jeden Tag wirklich zu 
beten. Außerdem ist es gut, wenn ihr allmählich mehr Gebete sprecht 
und immer mehr in die Praxis des Dharma hineinfindet.





DAS MENSCHLICHE LEBEN ist einem Wendepunkt vergleichbar, wo wir 
spirituell gesehen über zwei Möglichkeiten verfügen: Höherentwicklung 
oder Degeneration. Wir haben die Freiheit der Wahl, ob wir auf dem Weg 
der Verwirrung und dem mit ihr einhergehenden Leid bleiben oder den 
Weg des Erwachens einschlagen wollen. Wählen wir den Weg des 
Erwachens, so sollten wir eine echte innere Entscheidung fällen und uns 
daran halten. Dies ist ein persönlicher Entschluss, den niemand 
stellvertretend für uns fassen kann. Damit unsere Motivation unumstößlich 
wird, ist es wichtig. dass wir die hervorragenden Eigenschaften des 
Erwachens, des Aufhörens des Leidens und des Nutzens für die anderen 
verstehen. Durch ein solches Verständnis entsteht eine Ausrichtung des 
Geistes, die von Vertrauen und Hingabe geprägt wird. Bilden diese die 
Grundlage unseres Handelns ist der Weg zum Erwachen sehr einfach, 
und mit Leichtigkeit überwinden wir alle Schwierigkeiten. Zu Problemen 
kommt es nur dann, wenn wir keinen tiefen Entschluss gefasst haben. Wir 
verstehen zwar, dass wir an einer entscheidenden Wende sind und 
gehen in Richtung Dharma, doch nach einer Weile sagen wir uns 
‚Drüben war es auch nicht so schlecht‘ und kehren wieder zurück, um 
wenig später festzustellen ‚Oh, dies ist recht schmerzhaft. Dharma ist 



doch besser’. Sind wir zwischen der Welt und dem Weg des Erwachens 
hin und her gerissen, haben wir Schwierigkeiten. Sobald wir uns jedoch 
des Wertes der Erleuchtung bewusst werden und unseren Geist auf sie 
richten, kommen wir ganz natürlich voran.


Für einen echten Fortschritt brauchen wir Vertrauen in die großen 
Qualitäten der Buddhaschaft und der Methoden, die uns zu ihrer 
Verwirklichung führen. Der Geist muss von allen Schleiern und 
Verdunkelungen befreit werden. Diese Schleier sind aus dualistischer, 
getäuschter Wahrnehmung der Wirklichkeit und den sich daraus 
ergebenden karmischen Gewohnheitstendenzen störender Gefühle 
gewoben. Haben wir diese Schleier geklärt, scheinen in uns die 
Qualitäten der Buddhaschaft auf und unsere ursprüngliche Natur, der 
Dharmakaya wird erlangt. Mit dieser persönlichen Verwirklichung wird 
gleichzeitig der Nutzen der anderen erfüllt, da im Verwirklichen dieser 
Weisheit alle Tugenden mitfühlenden Handelns, die zur Buddhaschaft 
gehören, manifest werden.

Das Erwachen verkörpert sich in drei Seinsweisen: 

die letztendliche Weise (Dharmakaya) zum persönlichen Nutzen,

die Weise des Ausdrucks der Qualitäten des Geistes (Sambhogakaya)

und die Weise der illusorischen Manifestation (Nirmanakaya) zum Nutzen 
aller fühlenden Wesen.

Es sind diese drei Kayas der Erleuchtung, wonach wir für uns selbst und für 
alle Wesen streben.


Den Weg dorthin hat der Buddha in seinem Mitgefühl selbst aufgezeigt. 
Er hat Methoden gelehrt, mit denen wir aus unserem jetzigen Zustand zur 
Befreiung gelangen können. Diese Methoden sind in schriftlichen 
Textsammlungen niedergelegt und enthalten alle Unterweisungen des 
Buddha wie auch Kommentare späterer Meister. Sie bilden, abgesichert 
durch die Überlieferungslinie, die schriftliche Weitergabe. Diese Lehren 
wurden in der Übertragung von Meister zu Schüler weitergereicht. Die 
Schüler dachten über sie nach und wandten sie vor allem in der 
Meditation an, sodass sie die gleiche Verwirklichung wie ihr Meister 
erlangten. Dadurch wurde bis heute mit den Buchstaben auch der Geist 
der übertragenen Lehre bewahrt. Dies ist der Dharma.


Die Weitergabe des Dharma geschieht durch den Sangha, die 
Gemeinschaft all derer, welche die Unterweisungen empfangen, sie 
praktiziert und bis zu diesem oder jenem Grade verwirklicht haben. Diese 
Wesen sind je nach Ausmaß ihrer Meisterung der Lehre Meister, Lehrer 
oder Gefährten auf dem Weg geworden und sind in dieser Funktion für 
uns sehr wertvoll.




Unser Ziel ist die Buddhaschaft, die gelehrten Methoden für den Weg 
dorthin sind der Dharma und die Gemeinschaft, welche die Lehre 
weitergibt und lebendig hält, ist der Sangha. Diese drei Aspekte sind zum 
Erlangen des Erwachens wesentlich. Die Buddhaschaft ist zwar unser 
letztendliches Ziel, doch sind Dharma und Sangha unentbehrlich und in 
dieser Hinsicht verehrungswürdig. Bei diesen drei Aspekten oder drei 
Juwelen suchen wir Zuflucht. Sie sind äußerst kostbar, weil sie gleichzeitig 
Ziel und Mittel sind. Alle Buddhas und Bodhisattvas der Vergangenheit 
sind dem Weg der Zuflucht gefolgt. Sie haben sich auf den Sangha 
gestützt, den Dharma praktiziert und schließlich das Erwachen erlangt. 
Niemand von ihnen hat den Weg allein aus sich verwirklicht. Auch die 
Buddhas und Bodhisattvas der Zukunft werden Zuflucht suchen. Es gibt 
keine andere Möglichkeit. Die Wesen brauchen Methoden sowie Führer 
und Gefährten auf dem Weg, damit sie sich aus ihrer Verwirrung befreien 
und die Weisheit des Erwachens verwirklichen können. Die drei Juwelen 
entsprechen also einem universellen Gesetz. Ohne sie entfernen wir uns 
nur vom Weg.


Wollen wir mühelos voranschreiten, sollten wir die großen Qualitäten der 
drei Juwelen erkennen und Zuflucht zu ihnen nehmen. Mit der Zuflucht 
widmen wir unsere Energie von Körper, Rede und Geist der Praxis des 
Dharma, verbunden mit dem Wunsch, dass alle Wesen das Erwachen 
verwirklichen mögen. 

Durch die allmähliche Auflösung aller Schleier und störenden Emotionen 
entdecken wir, dass Körper, Rede und Geist die drei Kayas sind.

- Mit fortschreitender Praxis wird als erstes der Körper von allen Schleiern 

gereinigt und wir werden gewahr, dass er Nirmanakaya ist - eine 
illusorische Erscheinungsform, bar jeder Wirklichkeit - deren Bedeutung 
letztlich darin liegt, anderen zu helfen und zu dienen.


- Mit weiter fortschreitender Läuterung wird die Rede von allen Schleiern 
befreit und wir sehen, dass sie Sambhogakaya ist, die Mitteilung der 
Qualitäten des Geistes.


- Werden schließlich alle Schleier des Geistes geklärt, erkennen wir, dass 
er Dharmakaya, Weisheit und Leerheit ist.


Wir dürfen also auf dem Weg die Buddhaschaft nicht außerhalb von uns 
suchen, sondern müssen sie durch den Gebrauch geeigneter Methoden 
in uns freilegen und erkennen, dass wir bereits die drei Kayas oder 
Aspekte der Buddha-Natur in uns tragen.


Wenn wir erkannt haben, dass die Zuflucht die großen Qualitäten des 
Erwachens verkörpert, geben wir unsere selbstbezogene Haltung auf und 
überlassen uns voll Vertrauen und Hingabe ihrem Segen. Solange wir 
denken, dass wir alles allein aus uns selbst bewirken können, ist unser 
Eigendünkel nicht besiegt. Öffnen wir uns hingegen frei von Hoffnung 



und Furcht dem spirituellen Einfluss der Drei Juwelen und machen selbst 
eine angemessene Anstrengung, lösen sich unsere Verdunkelungen 
allmählich auf. Der Geist wird von Freude und natürlichem Frieden erfüllt 
und ist sehr lebendig und klar. Anstelle der störenden Emotionen treten 
Vertrauen und Einsicht. Ungetrübt von egoistischen Willensregungen 
wissen wir genau, was wir zu tun haben.


Wenn wir die Praxis des Dharma wie eine persönliche Schlacht 
bestreiten, die wir gewinnen müssen, und denken ‚ich muss praktizieren, 
ich muss die Erleuchtung erreichen‘, so steht das Ego im Zentrum unseres 
Tuns und stärkt einmal mehr seine Herrschaft. Sind wir selbst in allem die 
handelnde Instanz, so wird alles sehr kompliziert und wir laufen Gefahr, 
dem Verdruss die Tore zu öffnen. Wir erstreben dann ein Erwachen, das 
unserer Vorstellung entspricht. Tun wir dies, verschließen wir uns für alle 
segensreiche Inspiration. Unzufriedenheit, Hoffnung und Furcht sowie 
allerhand Schwierigkeiten beunruhigen uns den ganzen Weg lang und 
wir neigen immer mehr dazu, den Dharma aufzugeben. Überlassen wir 
uns jedoch dem Segen der Drei Juwelen und öffnen uns völlig für sie, so 
lösen sich die Schleier der dualistischen Auffassung auf und die 
hervorragenden Eigenschaften des Erwachens, die ja Qualitäten unseres 
Geistes sind, erscheinen ungehindert.


Zuviel willentliche Anstrengung ist in der Praxis ein Hindernis. Wir treiben 
uns an, um unserer Vorstellung von Erwachen näher zu kommen, erfüllt 
von dem Wunsch vollkommen zu sein und dem zu entsprechen, was wir 
als Idealbild der Heiligkeit, der Erleuchtung oder Freiheit von allem Leid 
betrachten. Solche vorstellungsbezogenen Anstrengungen verschließen 
unseren Geist für die eigentliche Wirklichkeit des Erwachens. Wir sind in 
unseren Ideen gefangen und wollen auf nichts anderes hören. Läuft alles 
gut, so werden wir stolz und halten uns für einen wirklich authentischen 
Praktizierenden. Aber läuft es nicht so gut, stellen wir nicht gar uns selbst 
in Frage, sondern geben dem Lama oder dem Dharma die Schuld. In 
Wirklichkeit geht nichts voran, weil wir dermaßen von unserer eigenen 
Vorstellung vom Erwachen überzeugt sind, dass wir uns vor dem wahren 
Erwachen verschließen. Wir sind völlig blockiert und der Segen dringt 
nicht durch. Unser Geist wird immer engstirniger und starrsinniger und 
unsere Praxis verfehlt gänzlich ihr Ziel.


Entwickeln wir hingegen eine offene und empfängliche Geisteshaltung 
und widmen uns dem Wohl aller Wesen, ist die Erleuchtung nicht weit. Wir 
nehmen dann alle Geschehnisse mit gleichmütiger Haltung auf. Glück 
und Leid sind nicht länger eine Quelle des Stolzes und der Depression, 
sondern wir verstehen sie als eine gewährte Gunst, mit deren Hilfe wir uns 



von karmischen Schleiern befreien können und kommen so in richtiger 
Weise auf dem Weg voran.


Eine egozentrische Haltung in der Meditation kann zu einer gewissen 
Stabilität des Geistes führen. Wir sind dann sehr zufrieden, wenn wir einen 
störungsfreien Zustand ohne Lärm, ohne Gedanken, ohne andere 
erlangt haben. Wir halten diesen Zustand für das Erwachen selbst, nisten 
uns glücklich und selbstzufrieden darin ein und sagen uns: ‚Die anderen 
können warten, wir werden später sehen. Hauptsache ist, dass ich 
endlich die lang ersehnte Heiterkeit erlangt habe’. So machen wir es uns 
im Warmen gemütlich. Diese Art der Meditation ist ein wenig wie der 
Schlaf des Bären im Winter. Wir halten einen Winterschlaf und dösen in 
recht gemütlicher Behaglichkeit vor uns hin.


Buddha, Dharma und Sangha sind die Grundlage der Lehre und unser 
Vertrauen in sie zu setzen ist das Herz aller Praxis. Fehlt uns Vertrauen, 
dann werden wir alle in Gestalt von Leid oder Hindernis auftauchenden 
Schwierigkeiten persönlich nehmen und sehr schnell den Mut verlieren. 
Überlassen wir uns jedoch völlig dem segensreichen Einfluss der Drei 
Juwelen und akzeptieren jede Schwierigkeit als eine Läuterungsarbeit 
auf dem Weg, so wird unser Vertrauen fortwährend zunehmen. Unser 
Geist wird ganz natürlich friedvoll, offen für ihren Segen und andere 
Erfahrungsbereiche tun sich auf.


Als ich aus Tibet floh, war ich zusammen mit einer Gruppe von Leuten in 
den Bergen unterwegs. Am Ende eines Tales stießen wir auf chinesische 
Truppen, die dort ihr Lager aufgeschlagen hatten und seinen Ausgang 
blockierten. Angst überfiel uns, verbunden mit dem Gefühl, dass wir 
unsere Flucht nach Indien nicht fortsetzen könnten. Es schien unmöglich, 
an ihnen vorbeizukommen, denn sie waren zahlreich und besaßen 
Waffen. Da beteten wir in unserem Geist zu den Drei Juwelen und setzten 
in dem Vertrauen, dass sie uns wirksam schützen würden, langsam 
unseren Weg fort. Wir kamen immer näher an die Soldaten heran und 
gingen in unmittelbarer Nähe an ihnen vorbei. So nah, dass wir sie reden 
hören und den Rauch ihrer Zigaretten riechen konnten. Nichts geschah - 
sie schienen uns nicht zu bemerken. Von da an hatten wir keinerlei Angst 
mehr, sondern großes Vertrauen und die tiefe Überzeugung, dass die Drei 
Juwelen wirklich bei uns waren und uns sicheren Schutz gewährten. Wir 
konnten die Bergketten überqueren und trotz unserer Nähe zu den 
Chinesen dank unseres Vertrauens in die Zuflucht ohne Schwierigkeiten 
nach Indien gelangen. Der Schutz der Drei Juwelen ist immer 
gegenwärtig, jeder von uns kann ihn empfangen. Es hängt allein von 
unserem Vertrauen ab. 




Manche mögen vielleicht denken, dass ihnen dies alles ziemlich fremd ist 
und sie sich nicht imstande fühlen, den Dharma in dieser Weise zu 
praktizieren. Dies ist ein grundlegender Irrtum, da alle Menschen die 
großen Qualitäten des Erwachens, die ja bereits im eigenen Geist 
gegenwärtig sind, entdecken können. Jeder sollte die Arbeit in seinem 
Rhythmus erledigen, im Einklang mit sich selbst und seinen Fähigkeiten. 
Die Tatsache, dass man die Lehre kennengelernt und einen Meister 
getroffen hat, ist bereits das Anzeichen eines karmischen Samens oder 
inwendigen Potenzials. Es wird von uns nichts anderes verlangt als diesen 
Samen wachsen und gedeihen zu lassen. Natürlich gehen nicht alle in 
derselben Weise und im selben Rhythmus voran. Das ist auch nicht 
wesentlich, sondern wichtig ist allein, Vertrauen in die Drei Juwelen als Ziel 
und Mittel des Weges zu haben. Durch dieses Vertrauen kann sich der 
Geist wandeln und gute Eigenschaften entwickeln. Menschen, die 
bereits über ein karmisch gewachsenes Potenzial verfügen und ein 
großes geistiges Vermögen besitzen, werden mit unwandelbarem 
Vertrauen zum Herzen der Praxis vordringen. Andere werden einfach die 
Lehre wertschätzen und glücklich sein, dass spirituelle Arbeit geleistet 
wird. Diese Freude und der Zauber, den der Dharma auf sie ausübt, 
bringen ihnen eine spirituelle Entwicklung, die sie allmählich zu tieferer 
Überzeugung und zu echter Praxis finden lässt.


Die Anwendung des Dharma ist also eine persönliche Arbeit, die man 
dort beginnt wo man gerade steht, indem man Vertrauen in die Drei 
Juwelen entwickelt und Bodhicitta, den Herzgeist des Erwachens in 
Ausrichtung und Anwendung weckt. Dann werden sich die Schleier des 
Geistes, wodurch die Buddha-Natur in jedem von uns verborgen ist, 
allmählich auflösen.

Ihr mögt euch jetzt für gewöhnliche Wesen halten und denken, dass das 
Erwachen sehr weit von euch entfernt oder gar unerreichbar ist. Wenn ihr 
jedoch den Weg und seine Methoden kennt, ist die Buddhaschaft nicht 
weit. Sie ist sogar sehr nah, da sie ja euer eigener Geist ist. Dieser euer 
Geist ist das Erwachen, dieser Geist ist Buddha. Nur aufgrund eurer 
Unwissenheit seid ihr blind für diese Wahrheit und haltet das Erwachen für 
etwas gänzlich Verschiedenes, das weit entfernt von euch ist. Tilopa hat 
gesagt: „In ihrer Unwissenheit sehen die Wesen zwischen sich und dem 
Erwachen einen Unterschied und suchen es außerhalb von sich. Dieser 
Irrtum bringt ihnen viel Angst und Mühe. Wie bedauerlich, wie schade!"


