Liebe und Mitgefuhl




Die Mittel

Unterweisung Uber Vergdnglichkeit

Unterweisung Uber die schwerwiegenden Nachteile des
Daseinskreislaufs

Unterweisung Uber Karma

Unterweisung Uber Liebe und Mitgefuhl
Unterweisung Uber Zuflucht
Unterweisung Uber Ausrichtung auf Bodhicitta

Unterweisung Uber Anwendung von Bodhicitta



Unterweisung Uber Liebe und Mitgefuhl

Um der Anhaftung an sein eigenes GlUck und seinen geistigen Frieden
entgegen zu wirken, sollfe man die Kontemplation auf Liebe und
MitgefUhl praktizieren. Wer ausschlieBlich fUr sich sellbst Frieden und
Wohlergehen will, handelt nicht zum Nutzen aller fGhlenden Wesen. Dies
ist die Hinayana Einstellung. Wenn man Liebe und MitgefUhl im eigenen
Geistesstrom erweckt, denkt man so sehr daran, anderen zu helfen, dass
man es unertraglich findet, Befreiung und Gluck nur fur sich allein zu
suchen. Dies ist die Mahayana Einstellung.

Die Unterweisung Uber Liebe hat folgende Unterpunkte:
lhre Einteilung,
inr Gegenstand,
inre Form,
wie man sie in der Meditation entwickelt,
das MaRB ihrer Vervollkommnung,
inr auBerordentlicher Nutzen.
In diesen sechs Punkten wird die Unterweisung Uber Liebe
zusammengefasst.

lhre Einteilung ist dreifach:
Liebe, die sich auf alle f{Uhlenden Wesen richtet.
Liebe, die sich auf alle Erscheinungen richtet.
Liebe, die ungerichtet ist, das heiBt Liebe, die auf kein bestimmtes
Objekt gelenkt ist.

Gegenstand der hier besprochenen Liebe sind alle fGhlenden Wesen, die
allesamt in fr0heren Leben unsere MUtter und Vater waren.

Die Form, die diese Liebe annimmt, ist die Haltung, die allen Wesen Gluck
wunscht. Das ist die vollkommene Einstellung.

Wie Liebe in der Meditation zu entwickeln ist:

Luerst sollte man darUber nachdenken, wie man auf die GUte der
eigenen Mutter in diesem Leben angewiesen war. Es war unseretwegen,
dass sie koérperlichen Schmerz, geistiges Leiden, alle Angste von
Schwangerschaft und Geburt sowie der damit verbundenen
Todesgefahr ertrug. Welche Handlungen von Gute auch immer danach
notig wurden, sie tat sie fur uns. Sie nahm all unseren Dreck und Schmutz
mit der gleichen Liebe und Hingabe an, wie man sie fUr ein kostbares,



heiliges Objekt haben wirde. Sie ndhrte und kleidete uns, bis wir
erwachsener wurden. Immer besorgt, dass wir krank werden, sterben, uns
verbrennen, ertrinken oder von einer hohen Stelle fallen kdnnten,
versdumte sie es niemals, uns zu beschitzen. Sie machte sich von
jeglichem Empfinden von MUhsal hinsichtlich dieser Leiden frei, nahm
diese mit Freude hin und handelte in jeder nur erdenklich gutigen Weise.
Genauso sind alle Wesen ohne irgendeine Ausnahme unsere MUtter und
Vater gewesen. Als diese haben sie genau das gleiche fUr uns getan wie
unsere Mutter in diesem Leben, indem sie, wann immer ndtig, gutig
handelten. Wenn wir derart denken, lassen wir Liebe zu allen Wesen
entstehen.

Wie die Vervollkommnung von Liebe zu messen ist:

Liebe ist volkommen, wenn sie unermesslich ist. Sie ist es, wenn man in
seinem eigenen Geist die hdchste, unaufhdrliche Einstellung erzeugt - die
unbegrenzte Liebe, die das GlUck aller Wesen winscht, ohne Anhaftung
oder Abneigung, und ohne irgendeine Unterscheidung zwischen
Freunden und Feinden.

Der auBerordentliche Nutzen von Liebe ist tatsdchlich achtfach, kann
aber in folgenden Worten zusammengefasst werden: das Leiden der
Angst ist aufgeldst und man erfahrt wahres Glock.

Wenn man so Uber Liebe nachdenkt, entsteht MitgefUhl im Geist, ohne
Logern oder Zweifel.

Die Unterweisung Uber Mitgefuhl hat folgende Unterpunkte:
Seine Einteilung,
sein Gegenstand,
seine Form,
wie es in der Meditation zu entwickeln ist,
das MaRB seiner Vervollkommnung,
sein auBerordentlicher Nutzen.
Diese sechs Punkte umfassen die ganze Unterweisung Uber Mitgefuhl.

Seine Einteilung ist dreifach:

MitgefGhl, das auf alle Lebewesen gerichtet ist.

MitgefGhl, das auf alle Erscheinungen gerichtet ist.

MitgefUhl, das ungerichtet ist, das heit MitgefUhl, das nicht auf ein
bestimmtes Objekt gelenkt ist.

Der Gegenstand des hier gemeinten MitgefGhls sind alle
verschiedenartigen Leiden der Lebewesen.



Seine Form ist der Wunsch, dass alle Wesen von der grundlegenden
Ursache des Leidens und allem daraus folgenden Schmerz befreit sein
mogen. Das ist die vollkommene Einstellung.

Wie MitgefUhl in der Meditation zu entwickeln ist:

Erinnere dich, wie du dich auf deine Mutter verlassen hast. Dann stelle dir
vor, dass sie von anderen Wesen ermordet, zerschnitten oder lebendig
gekocht wird. Male dir aus, dass sie in einem Feuer verbrennt oder in der
Kalte so friert, dass am ganzen Korper Blasen ausbrechen. Denke, dass
sie an Hunger oder Durst stirbt. Wenn du diese Geschehnisse wirklich mit
ansehen musstest, wirde in deinem Geist ohne jede Schwierigkeit oder
KUnstlichkeit unertragliches Mitgefihl entstehen.

Genau wie in diesen Beispielen verbrennen alle f{Uhlenden Wesen, die
tatsdchlich in vergangenen Leben unsere MUtter und Vater waren, in der
flammenden Hitze von Samsara und ertrinken im weiten Ozean des
Leides, ohne Uberhaupt eine Mdglichkeit der Befreiung zu haben.
MitgefGhl ist der Wunsch, dass alle Wesen frei von diesem Leid sein
mogen. Oberfldchliches MitgefUhl hat keinen Nutzen. Man sollte sich in
der Meditation auf MitgefUhl solange Uben, bis MitgefUhl im Geist so stark
aufscheint, dass man es von ganzem Herzen fUhlt und es Fleisch und
Knochen durchdringt.

Wie die Vervollkommnung von MitgefGhl zu messen ist:

MitgefUhl ist volkommen, wenn der Geist sich ganz entschieden davon
befreit, am Ich als etwas Kostbarem zu haften. Dann entsteht
fortwdhrend vollkommenes Mitgefuhl. Vollkommenes MitgefUhl ist die
hoéchste Einstellung, die einzig auf das Wohlergehen anderer
ausgerichtet ist.

Der auBerordentliche Nutzen von Mitgefunhl:

Wenn man sich fragt, welche Qualitat es ist, die alle erleuchteten Wesen
und alle ihre Unterweisungen in einem verkérpert, als ldgen sie alle
zusammen auf der Fldche der eigenen Hand, so lautet die Antwort:
GroBes Mitgefuhl.

Hiermit endet die Unterweisung Uber Liebe - der Wunsch, dass alle Wesen
glUcklich sein mdgen, und MitgefUhl - der Wunsch, dass alle Wesen frei
von Leid sein mdgen.



BEI ALLEM, was wir tun, sei es gehen, sitzen, essen, arbeiten, schlafen
oder was auch immer, mUssen wir darauf achten, dass unser Geist
niemals von liebender GUte und MitgefUhl getrennt ist. Liebende GUte
bedeutet, aus seinem Geist vollstdndig alle negativen Absichten zu
verbannen, sie durch positive zu ersetzen und sich in dieser Weise weiter
zu entwickeln, bis man die Fahigkeit erlangt, allen fUhlenden Wesen
gegenUber mit Kérper, Rede und Geist liebende GUte auszudricken und
ihnen einen Zustand dauerhaften Glucks zu winschen. Mitgefuhl
bedeutet, darUber nachzudenken, dass es unendlich viele Wesen gibt,
die alle unendlich viele Arten von Leiden erfahren. Sie sind in einem
Kreislauf des Leidens gefangen. Solange sie darin gefangen sind, werden
sie weiterhin negative GefUhle haben, negative Handlungen ausfUhren
und dadurch ein Karma schaffen, das ihnen wiederum noch mehr Leid
bringt. Wenn wir wirklich sehen, wie die Wesen, weil sie nicht ihre
Unwissenheit als die Wurzel allen Leidens erkennen, in einem Kreislauf von
Ursache und Auswirkung des Leidens gefangen sind, gebdren wir ein
kaum zu ertragendes Mitgefuhl. Wir winschen uns dann zutiefst, alle
Wesen vom Leiden und von der Ursache des Leidens befreien zu kbnnen.
Entsteht dieser starke Wunsch im Geist, so besitzen wir Mitgefihl.

Wenn wir liebende Gute und MitgefUhl entwickeln, sollten wir nicht mehr
denken: ,Dies ist ein sehr negatives Wesen, es ist mein Feind - zu seinen
Gunsten werde ich Uberhaupt nichts tun' oder andererseits, ,dies ist mein
Freund, er hilft mir sehr - ich werde ihm helfen, soviel ich kann*. Wir sollten
auch nicht die anderen Wesen einfach vergessen, weil wir glauben, in
keiner Beziehung zu ihnen zu stehen. Diese Denkweise ist ganz einseitig
und parteiisch und wir mUssen uns davon frei machen, damit wir for alle
fOhlenden Wesen gleichermaBen MitgefUhl entwickeln kdnnen, ohne
eine Einteilung in gut, schlecht und gleichgultig zu freffen. Wir mussen fur
alle fUhlenden Wesen dieselbe Fursorge entwickeln, wer oder was auch
immer sie sind und unabhdngig davon, ob wir glauben eine Beziehung
zu ihnen zu haben oder nicht.

Viele machen moglicherweise den Fehler zu denken, sie hatten
MitgefUhl, weil sie zu bestimmten Leuten, wie ihren Verwandten,
Freunden und Bekannten, die sie besonders gern mogen, eine starke
Zuneigung empfinden. Sie lieben sie und denken, dies sei MitgefUhl. Das
ist jedoch nicht der Fall. Diese Liebe wird nicht Mitgefuhl genannt,
sondern ist einfach eine Art weltlicher Anhaftung, bloB Ausdruck unserer
eigenen Begierde: die Projektion eines unreinen und engen Geistes.



Wahres MitgefUhl dagegen kennt keine Unterscheidung zwischen guten
und schlechten Wesen, zwischen Verwandten und Fremden, zwischen
Freunden und Feinden, sondern dulBert sich in dem unwiderstehlichen
Wunsch, allen Wesen zu helfen, ohne einige vorzuziehen und andere
abzulehnen. Wenn wir diese Geisteshaltung entwickeln, kdnnen wir sicher
sein, dass wir keine Fehler machen und uns wirklich auf dem Weg des
wahren MitgefUhls befinden.

Wir sollten nicht die Anzahl der Wesen, denen wir mit unserem Mitgefuhl
nutzen wollen, kUnstlich begrenzen, indem wir denken: ,Ich kann
vielleicht einer oder zwei Personen oder vielleicht einer Stadt oder einer
GroBstadt oder einer Nation oder der ganzen Erde nUtzen'. Dies alles ist
nicht genug. Wir sollten uns unendlich viele Wesen vorstellen, so
grenzenlos wie der Raum, so unermesslich wie der Himmel selbst. Unser
MitgefGhl sollte eine Dimension ohne Grenzen haben, unendlich wie der
kosmische Raum sein, sodass kein Wesen, an welchem Ort und welcher
Art auch immer, ausgelassen wird. Entwickeln wir in dieser Weise vallig
grenzenloses und unermessliches MitgefUhl, so wird die Frucht, die uns
daraus erwdchst, auch grenzenlos und unermesslich sein. Wir werden
dann imstande sein, fUr zahllose Wesen immer mehr Freude und Gluck zu
schaffen und unsere Aktivitat wird genauso umfassend wie das Weltall
selbst sein.

Wenn wir wirklich in echter Weise liebende GUte und MitgefUhl gebdren,
wird alles, was wir fun, der Ausdruck dieser Aufrichtigkeit und Gutwilligkeit
unseres Geistes sein: Ob wir nun Dharma praktizieren oder eine ganz
gewodhnliche Tatigkeit ausfGhren, alles wird zum Weg und dient als Mittel,
mehr und mehr wahre liebende GuUte in uns zu entwickeln. Alle
Umsté&nde werden zu einer Gelegenheit, anderen wirklich zu nUtzen und
fUr uns dadurch zur unmittelbaren Ursache der Erleuchtung.

ES HEISST: ,Wenn man seinen Geist nicht von Samsara abwendet, ist man
kein Praktizierender des Dharma. Und wenn man immer noch mit sich
selbst beschdaftigt ist, kann man nicht von Mitgefuhl reden.’

Was ist Mitgefuhle

Wenn ihr an Freunde und Verwandte denkt, die eure Hilfe brauchen, so
ist dies nur ein Vorwand, denn in Wirklichkeit seid ihr auf der Suche nach
Leuten, die euch helfen. Eine parteiische Einstellung zu hegen, wobei
man zwischen Freunden und Fremden unterscheidet, ist immer mit
Anhaftung verbunden. MitgefUhl entsteht dann, wenn der Geist in einem
bezugsfreien Zustand weilt und ohne Unterschied, in einer universellen
Weise allen fUhlenden Wesen gegenUber offen ist. Solange ihr denkt, ,ich
werde dieser oder jener Person helfen’ und sie dabei fUr wirklich



existierend und vollig verschieden und getrennt von euch selbst haltet,
habt ihr nicht wahres Mitgefihl, sondern seid immer noch in dualistische
Anhaftung verwickelt. Ein Bodhisattva hat nicht-dualistisches Mitgefihl, er
unterscheidet nicht zwischen sich selbst und anderen. Er denkt einzig und
allein, dass er nie und nimmer auch nur ein einziges Wesen aus seinem
Geist ausschlieBen wird. Er bevorzugt nicht einzelne Wesen, sondern
schliet in seinem Geist fortwdhrend alle fUhlenden Wesen ohne
Ausnahme und Unterschied ein.



