
Liebe und Mitgefühl



Die Mittel


Unterweisung über Vergänglichkeit 


Unterweisung über die schwerwiegenden Nachteile des 
Daseinskreislaufs


Unterweisung über Karma 


Unterweisung über Liebe und Mitgefühl 


Unterweisung über Zuflucht


Unterweisung über Ausrichtung auf Bodhicitta


Unterweisung über Anwendung von Bodhicitta 




Unterweisung über Liebe und Mitgefühl


Um der Anhaftung an sein eigenes Glück und seinen geistigen Frieden 
entgegen zu wirken, sollte man die Kontemplation auf Liebe und 
Mitgefühl praktizieren. Wer ausschließlich für sich selbst Frieden und 
Wohlergehen will, handelt nicht zum Nutzen aller fühlenden Wesen. Dies 
ist die Hinayana Einstellung. Wenn man Liebe und Mitgefühl im eigenen 
Geistesstrom erweckt, denkt man so sehr daran, anderen zu helfen, dass 
man es unerträglich findet, Befreiung und Glück nur für sich allein zu 
suchen. Dies ist die Mahayana Einstellung.


Die Unterweisung über Liebe hat folgende Unterpunkte:

Ihre Einteilung,

ihr Gegenstand,

ihre Form,

wie man sie in der Meditation entwickelt,

das Maß ihrer Vervollkommnung,

ihr außerordentlicher Nutzen. 


In diesen sechs Punkten wird die Unterweisung über Liebe 
zusammengefasst.


Ihre Einteilung ist dreifach:

Liebe, die sich auf alle fühlenden Wesen richtet.

Liebe, die sich auf alle Erscheinungen richtet.

Liebe, die ungerichtet ist, das heißt Liebe, die auf kein bestimmtes 
Objekt gelenkt ist.


Gegenstand der hier besprochenen Liebe sind alle fühlenden Wesen, die 
allesamt in früheren Leben unsere Mütter und Väter waren.


Die Form, die diese Liebe annimmt, ist die Haltung, die allen Wesen Glück 
wünscht. Das ist die vollkommene Einstellung.


Wie Liebe in der Meditation zu entwickeln ist: 

Zuerst sollte man darüber nachdenken, wie man auf die Güte der 
eigenen Mutter in diesem Leben angewiesen war. Es war unseretwegen, 
dass sie körperlichen Schmerz, geistiges Leiden, alle Ängste von 
Schwangerschaft und Geburt sowie der damit verbundenen 
Todesgefahr ertrug. Welche Handlungen von Güte auch immer danach 
nötig wurden, sie tat sie für uns. Sie nahm all unseren Dreck und Schmutz 
mit der gleichen Liebe und Hingabe an, wie man sie für ein kostbares, 



heiliges Objekt haben würde. Sie nährte und kleidete uns, bis wir 
erwachsener wurden. Immer besorgt, dass wir krank werden, sterben, uns 
verbrennen, ertrinken oder von einer hohen Stelle fallen könnten, 
versäumte sie es niemals, uns zu beschützen. Sie machte sich von 
jeglichem Empfinden von Mühsal hinsichtlich dieser Leiden frei, nahm 
diese mit Freude hin und handelte in jeder nur erdenklich gütigen Weise.

Genauso sind alle Wesen ohne irgendeine Ausnahme unsere Mütter und 
Väter gewesen. Als diese haben sie genau das gleiche für uns getan wie 
unsere Mutter in diesem Leben, indem sie, wann immer nötig, gütig 
handelten. Wenn wir derart denken, lassen wir Liebe zu allen Wesen 
entstehen. 


Wie die Vervollkommnung von Liebe zu messen ist: 

Liebe ist vollkommen, wenn sie unermesslich ist. Sie ist es, wenn man in 
seinem eigenen Geist die höchste, unaufhörliche Einstellung erzeugt - die 
unbegrenzte Liebe, die das Glück aller Wesen wünscht, ohne Anhaftung 
oder Abneigung, und ohne irgendeine Unterscheidung zwischen 
Freunden und Feinden.


Der außerordentliche Nutzen von Liebe ist tatsächlich achtfach, kann 
aber in folgenden Worten zusammengefasst werden: das Leiden der 
Angst ist aufgelöst und man erfährt wahres Glück. 


Wenn man so über Liebe nachdenkt, entsteht Mitgefühl im Geist, ohne 
Zögern oder Zweifel.


Die Unterweisung über Mitgefühl hat folgende Unterpunkte:

Seine Einteilung, 

sein Gegenstand,

seine Form,

wie es in der Meditation zu entwickeln ist,

das Maß seiner Vervollkommnung,

sein außerordentlicher Nutzen. 


Diese sechs Punkte umfassen die ganze Unterweisung über Mitgefühl.


Seine Einteilung ist dreifach:

Mitgefühl, das auf alle Lebewesen gerichtet ist.

Mitgefühl, das auf alle Erscheinungen gerichtet ist.

Mitgefühl, das ungerichtet ist, das heißt Mitgefühl, das nicht auf ein 
bestimmtes Objekt gelenkt ist.


Der Gegenstand des hier gemeinten Mitgefühls sind alle 
verschiedenartigen Leiden der Lebewesen.




Seine Form ist der Wunsch, dass alle Wesen von der grundlegenden 
Ursache des Leidens und allem daraus folgenden Schmerz befreit sein 
mögen. Das ist die vollkommene Einstellung.


Wie Mitgefühl in der Meditation zu entwickeln ist: 

Erinnere dich, wie du dich auf deine Mutter verlassen hast. Dann stelle dir 
vor, dass sie von anderen Wesen ermordet, zerschnitten oder lebendig 
gekocht wird. Male dir aus, dass sie in einem Feuer verbrennt oder in der 
Kälte so friert, dass am ganzen Körper Blasen ausbrechen. Denke, dass 
sie an Hunger oder Durst stirbt. Wenn du diese Geschehnisse wirklich mit 
ansehen müsstest, würde in deinem Geist ohne jede Schwierigkeit oder 
Künstlichkeit unerträgliches Mitgefühl entstehen.

Genau wie in diesen Beispielen verbrennen alle fühlenden Wesen, die 
tatsächlich in vergangenen Leben unsere Mütter und Väter waren, in der 
flammenden Hitze von Samsara und ertrinken im weiten Ozean des 
Leides, ohne überhaupt eine Möglichkeit der Befreiung zu haben. 
Mitgefühl ist der Wunsch, dass alle Wesen frei von diesem Leid sein 
mögen. Oberflächliches Mitgefühl hat keinen Nutzen. Man sollte sich in 
der Meditation auf Mitgefühl solange üben, bis Mitgefühl im Geist so stark 
aufscheint, dass man es von ganzem Herzen fühlt und es Fleisch und 
Knochen durchdringt.


Wie die Vervollkommnung von Mitgefühl zu messen ist: 

Mitgefühl ist vollkommen, wenn der Geist sich ganz entschieden davon 
befreit, am Ich als etwas Kostbarem zu haften. Dann entsteht 
fortwährend vollkommenes Mitgefühl. Vollkommenes Mitgefühl ist die 
höchste Einstellung, die einzig auf das Wohlergehen anderer 
ausgerichtet ist.


Der außerordentliche Nutzen von Mitgefühl: 

Wenn man sich fragt, welche Qualität es ist, die alle erleuchteten Wesen 
und alle ihre Unterweisungen in einem verkörpert, als lägen sie alle 
zusammen auf der Fläche der eigenen Hand, so lautet die Antwort: 
Großes Mitgefühl. 


Hiermit endet die Unterweisung über Liebe - der Wunsch, dass alle Wesen 
glücklich sein mögen, und Mitgefühl - der Wunsch, dass alle Wesen frei 
von Leid sein mögen.







BEI ALLEM, was wir tun, sei es gehen, sitzen, essen, arbeiten, schlafen 
oder was auch immer, müssen wir darauf achten, dass unser Geist 
niemals von liebender Güte und Mitgefühl getrennt ist. Liebende Güte 
bedeutet, aus seinem Geist vollständig alle negativen Absichten zu 
verbannen, sie durch positive zu ersetzen und sich in dieser Weise weiter 
zu entwickeln, bis man die Fähigkeit erlangt, allen fühlenden Wesen 
gegenüber mit Körper, Rede und Geist liebende Güte auszudrücken und 
ihnen einen Zustand dauerhaften Glücks zu wünschen. Mitgefühl 
bedeutet, darüber nachzudenken, dass es unendlich viele Wesen gibt, 
die alle unendlich viele Arten von Leiden erfahren. Sie sind in einem 
Kreislauf des Leidens gefangen. Solange sie darin gefangen sind, werden 
sie weiterhin negative Gefühle haben, negative Handlungen ausführen 
und dadurch ein Karma schaffen, das ihnen wiederum noch mehr Leid 
bringt. Wenn wir wirklich sehen, wie die Wesen, weil sie nicht ihre 
Unwissenheit als die Wurzel allen Leidens erkennen, in einem Kreislauf von 
Ursache und Auswirkung des Leidens gefangen sind, gebären wir ein 
kaum zu ertragendes Mitgefühl. Wir wünschen uns dann zutiefst, alle 
Wesen vom Leiden und von der Ursache des Leidens befreien zu können. 
Entsteht dieser starke Wunsch im Geist, so besitzen wir Mitgefühl. 


Wenn wir liebende Güte und Mitgefühl entwickeln, sollten wir nicht mehr 
denken: ‚Dies ist ein sehr negatives Wesen, es ist mein Feind - zu seinen 
Gunsten werde ich überhaupt nichts tun‘ oder andererseits, ‚dies ist mein 
Freund, er hilft mir sehr - ich werde ihm helfen, soviel ich kann‘. Wir sollten 
auch nicht die anderen Wesen einfach vergessen, weil wir glauben, in 
keiner Beziehung zu ihnen zu stehen. Diese Denkweise ist ganz einseitig 
und parteiisch und wir müssen uns davon frei machen, damit wir für alle 
fühlenden Wesen gleichermaßen Mitgefühl entwickeln können, ohne 
eine Einteilung in gut, schlecht und gleichgültig zu treffen. Wir müssen für 
alle fühlenden Wesen dieselbe Fürsorge entwickeln, wer oder was auch 
immer sie sind und unabhängig davon, ob wir glauben eine Beziehung 
zu ihnen zu haben oder nicht.


Viele machen möglicherweise den Fehler zu denken, sie hätten 
Mitgefühl, weil sie zu bestimmten Leuten, wie ihren Verwandten, 
Freunden und Bekannten, die sie besonders gern mögen, eine starke 
Zuneigung empfinden. Sie lieben sie und denken, dies sei Mitgefühl. Das 
ist jedoch nicht der Fall. Diese Liebe wird nicht Mitgefühl genannt, 
sondern ist einfach eine Art weltlicher Anhaftung, bloß Ausdruck unserer 
eigenen Begierde: die Projektion eines unreinen und engen Geistes.




Wahres Mitgefühl dagegen kennt keine Unterscheidung zwischen guten 
und schlechten Wesen, zwischen Verwandten und Fremden, zwischen 
Freunden und Feinden, sondern äußert sich in dem unwiderstehlichen 
Wunsch, allen Wesen zu helfen, ohne einige vorzuziehen und andere 
abzulehnen. Wenn wir diese Geisteshaltung entwickeln, können wir sicher 
sein, dass wir keine Fehler machen und uns wirklich auf dem Weg des 
wahren Mitgefühls befinden.


Wir sollten nicht die Anzahl der Wesen, denen wir mit unserem Mitgefühl 
nutzen wollen, künstlich begrenzen, indem wir denken: ‚Ich kann 
vielleicht einer oder zwei Personen oder vielleicht einer Stadt oder einer 
Großstadt oder einer Nation oder der ganzen Erde nützen‘. Dies alles ist 
nicht genug. Wir sollten uns unendlich viele Wesen vorstellen, so 
grenzenlos wie der Raum, so unermesslich wie der Himmel selbst. Unser 
Mitgefühl sollte eine Dimension ohne Grenzen haben, unendlich wie der 
kosmische Raum sein, sodass kein Wesen, an welchem Ort und welcher 
Art auch immer, ausgelassen wird. Entwickeln wir in dieser Weise völlig 
grenzenloses und unermessliches Mitgefühl, so wird die Frucht, die uns 
daraus erwächst, auch grenzenlos und unermesslich sein. Wir werden 
dann imstande sein, für zahllose Wesen immer mehr Freude und Glück zu 
schaffen und unsere Aktivität wird genauso umfassend wie das Weltall 
selbst sein.


Wenn wir wirklich in echter Weise liebende Güte und Mitgefühl gebären, 
wird alles, was wir tun, der Ausdruck dieser Aufrichtigkeit und Gutwilligkeit 
unseres Geistes sein: Ob wir nun Dharma praktizieren oder eine ganz 
gewöhnliche Tätigkeit ausführen, alles wird zum Weg und dient als Mittel, 
mehr und mehr wahre liebende Güte in uns zu entwickeln. Alle 
Umstände werden zu einer Gelegenheit, anderen wirklich zu nützen und 
für uns dadurch zur unmittelbaren Ursache der Erleuchtung.


ES HEISST: ‚Wenn man seinen Geist nicht von Samsara abwendet, ist man 
kein Praktizierender des Dharma. Und wenn man immer noch mit sich 
selbst beschäftigt ist, kann man nicht von Mitgefühl reden.’

Was ist Mitgefühl?

Wenn ihr an Freunde und Verwandte denkt, die eure Hilfe brauchen, so 
ist dies nur ein Vorwand, denn in Wirklichkeit seid ihr auf der Suche nach 
Leuten, die euch helfen. Eine parteiische Einstellung zu hegen, wobei 
man zwischen Freunden und Fremden unterscheidet, ist immer mit 
Anhaftung verbunden. Mitgefühl entsteht dann, wenn der Geist in einem 
bezugsfreien Zustand weilt und ohne Unterschied, in einer universellen 
Weise allen fühlenden Wesen gegenüber offen ist. Solange ihr denkt, ‚ich 
werde dieser oder jener Person helfen’ und sie dabei für wirklich 



existierend und völlig verschieden und getrennt von euch selbst haltet, 
habt ihr nicht wahres Mitgefühl, sondern seid immer noch in dualistische 
Anhaftung verwickelt. Ein Bodhisattva hat nicht-dualistisches Mitgefühl, er 
unterscheidet nicht zwischen sich selbst und anderen. Er denkt einzig und 
allein, dass er nie und nimmer auch nur ein einziges Wesen aus seinem 
Geist ausschließen wird. Er bevorzugt nicht einzelne Wesen, sondern 
schließt in seinem Geist fortwährend alle fühlenden Wesen ohne 
Ausnahme und Unterschied ein.



