


Karma


Zitate und Geschichten 



Begehe nicht die geringste 
negative Handlung, 

übe dich in höchster Güte, 

zähme vollständig den 
eigenen Geist, 

dies ist die Lehre des Buddha.


Bändige vollständig deinen eigenen Geist


In China lebte ein Zenmeister, der von allen Meister Vogelnest genannt 
wurde, weil er immer in einer großen Kiefer saß und dort meditierte.

Eines Tages erhielt er Besuch von einem berühmten Dichter. Als dieser 
den Meister im Baum sitzen sah, sagte er zu ihm: „Meister, gebt acht, was 
Ihr tut, ist recht gefährlich. Wie leicht könntet Ihr herunterfallen!“

Der Meister lächelte: „Sorgt Euch nicht um mich. Ich sitze hier und 
meditiere und mein Geist wird von keiner Erwartung oder Befürchtung 
getrübt. Ich fühle mich ruhig und frei. Euer Geist jedoch ist voller Unruhe 
und Leidenschaften, bei jeder kleinsten Begebenheit seid Ihr eine Beute 
Eurer Gefühle und Gedanken. Das ist höchst gefährlich.“

Der Dichter wurde nachdenklich und fragte: „Was ist die wesentliche 
Lehre des Buddha?“

Meister Vogelnest antwortete: „Nichts entsteht ohne Ursache. Deshalb 
tue nichts Schlechtes, führe nur gute Handlungen aus. Bändige 
vollständig deinen eigenen Geist. Dies ist die Lehre des Buddha.“

Der Dichter lächelte: „Dies ist sehr einfach, das kann selbst ein kleines 
Kind verstehen."

„Ja, alle können dies verstehen," erwiderte der Meister, „doch gibt es nur 
wenige, die auch tatsächlich dementsprechend handeln.“




Stelle dir eine Seemöwe vor, die einen Schatten wirft, während sie auf 
einem Felsen steht. Wenn sie fortfliegt, wirft sie keinen Schatten mehr, 
doch sobald sie wieder landet, ist der Schatten wieder da. Die 
Wirkungen unserer Handlungen sind wie der Schatten, ob wir dies 
erkennen oder nicht.


Chagdü Tulku


Irgendwann in der Vergangenheit haben wir ein Buch geschrieben, in 
dem wir alle unsere Gedanken fest gehalten haben, glückliche und 
unglückliche, ärgerliche und angenehme, die erstaunlichen und 
schwirrenden Inhalte unseres Geistes. Als wir fertig waren, haben wir das 
Buch versteckt und dann vergessen.


Vierzig Jahre später finden wir es auf dem Dachboden und beginnen zu 
lesen. Wir können uns nicht erinnern, diese Dinge geschrieben zu haben. 
Wir sind vollkommen fasziniert, so als würden wir das Buch eines anderen 
lesen. Wenn wir etwas Trauriges lesen, weinen wir, wenn etwas Lustiges, 
lachen wir.


In der gleichen Weise erfahren wir jetzt, was wir karmisch mit unseren 
vergangenen Gedanken, Worten und Taten geschrieben haben. Wir sind 
sowohl der Schriftsteller wie der Leser unseres Buches. Wir erschaffen 
unser Karma, und wir erfahren seine Auswirkungen. Da wir die von uns 
geschriebene karmische Geschichte vergessen haben, fühlen wir uns 
vielleicht als Opfer  und wünschen dem Drama zu entfliehen. Doch wir 
können den Verlauf der Geschichte nur ändern, wenn wir unser Karma 
läutern.


Chagdü Tulku




Die Menschen jagen ständig ihrem Karma hinterher


Dass eine Eule auch nachts sieht, ist Karma. Dass ein Fischotter so schnell 
schwimmt, ist Karma. Dass Füchse tiefe Bauten graben, ist Karma. Dass 
ein Wal so groß ist, das ist Karma. Und dass er der Harpune zum Opfer 
fällt, ist auch Karma.

Wie gut oder schlecht dieses Karma auch sein mag, es ist nichts 
besonderes, einfach nur Karma. Ob schlau oder dumm, beliebt oder 
unbeliebt, geschickt oder ungeschickt, ist nur Karma und ob es dich zum 
Minister oder Bettler macht, auch das ist nur Karma. Streiten Kater und 
Tiger und der Tiger gewinnt, so bedeutet dies nicht, dass der Tiger etwas 
Besonderes ist, sondern es ist nur Karma. Dass der Dumme vom Schlauen 
vorgeschrieben bekommt, was er zu tun und zu sagen hat, ist Karma, 
doch bedeutet dies nicht, dass der Schlaue besser als der Dumme ist. Es 
ist bloß Karma.

Mit Buddhadharma hat dies nichts zu tun. Die Menschen jagen ständig 
ihrem Karma hinterher. Lass dich vom Karma nicht an der Nase 
herumführen. Siehst du ein schönes Mädchen, lässt du dir den Kopf 
verdrehen; kriegst du einen Batzen Geld vorgestreckt, lässt du dich übers 
Ohr hauen. Ständig lässt du dich von halben Sachen an der Nase 
herumführen.


Sich vom Karma nicht an der Nase herumführen lassen bedeutet zu 
handeln bevor die Zeitrechnung einsetzt.


Kodo Sawaki


Halte dein Herz klar und durchsichtig,

Und du wirst niemals gebunden werden.

Ein einziger gestörter Gedanke jedoch

Schafft zehntausend Zerstreuungen.

Lass dich von unzähligen Dingen fesseln,

Und du wirst mehr und mehr in die Irre gehen.

Wie schmerzvoll, Menschen zu sehen,

Die völlig in sich selbst verstrickt sind.


Ryokan




Vier Schritte zur vollen Reifung von Karma


Der Buddhismus lehrt, dass zur vollen Reifung einer Handlung vier Schritte 
gehören. Zum Beispiel im Falle des Tötens:


1. Der erste Schritt besteht darin, das Objekt zu identifizieren, das 
Wesen, das wir töten wollen, zum Beispiel ein Insekt, das 
unsere Blumen im Garten frisst.


2. Der zweite Schritt besteht darin, dass wir die Absicht des 
Tötens fassen: ‚Insekt, du wirst sterben, nicht meine Blumen!‘


3. Das dritte ist die Handlung des Tötens.


4. Das vierte ist die Folge, nämlich der Tod des Opfers.


Diese Schritte gelten auch bei einer positiven Handlung. Als erstes 
identifizieren wir die Person, der wir helfen wollen und hegen die Absicht 
dies zu tun, dann tun wir etwas für sie und sie empfängt den Nutzen 
daraus.

Wenn du einen Feind identifizierst, die Absicht hegst ihn zu töten und alles 
dafür unternimmst, es aber misslingt, so sind drei der Schritte vollzogen. 
Unabsichtlich ein Insekt zertreten enthält nicht die ersten zwei Schritte, 
doch das Zertreten ist der dritte und sein Tod der vierte Schritt. Die 
karmischen Auswirkungen sind in solch einem Fall weniger stark als wenn 
alle vier Schritte vollzogen sind.


Volle Reifung

Jede Handlung, die diese vier Schritte enthält, erzeugt eine voll gereifte 
Auswirkung – z.B. die Geburt in einem Höllenbereich im Falle von Hass 
oder Begierde motivierter Mord.


Wohin auch immer ein Mensch geht,

seine Taten werden ihm folgen wie ein Schatten


„Stellt euch vor, dass ein Mann einen großen Felsbrocken in einen tiefen 
See wirft. Und dann würde sich ein große Menschenmenge versammeln, 
den See umwandeln und mit vor dem Herzen gefalteten Händen sagen: 
‚Oh großer Fels steige wieder nach oben, fließe zum Ufer, oh Fels, oh 
großer Fels.‘ Was glaubt ihr, würde der Fels durch solche Gebete und 
lobpreisende Umkreisung und der großen Anzahl von Leuten wieder 
nach oben kommen und zum Ufer schwimmen?“

„Nein, Herr.“

„Genauso verhält es sich mit jenem Menschen, der Leben nimmt, der 
stiehlt, der unreine Sexualität praktiziert, der ein Lügner ist, der teilende, 



abfällige und eitle Rede spricht, der begierig und böswillig ist und falsche 
Ansichten hegt. Selbst wenn eine große Menge von Menschen sich 
versammeln und mit gefalteten Händen beten, lobpreisen und 
Umwandlungen machen und von Herzen sagen würde: ‚Möge dieser 
Mensch beim Zerbrechen seines Körpers nach dem Tode in einer guten 
Bestimmung wieder erscheinen, in einer himmlischen Welt‘, so würde er 
dennoch beim Zerbrechen seines Körpers nach dem Tode in einer Welt 
des Niedergangs, in einer schlechten Bestimmung wie den Höllen 
erscheinen.“


Nun stellt euch vor, dass ein Mensch ein Glas voll gereinigter Butter in den 
See wirft und es zerbricht, worauf die Glasscherben zu Boden sinken und 
die Butter hochsteigt. Wenn sich dann eine große Menschenmenge 
versammelt, den See umwandelt und mit vor dem Herzen gefalteten 
Händen sagen würde: ‚Oh, gereinigte Butter sinke, sinke, oh gehe nieder 
zum Grunde des Sees.‘ Was glaubt ihr, würde die Butter durch solche 
Gebete und lobpreisende Umkreisung und der großen Anzahl von 
Leuten zum Grunde des Sees sinken und dort bleiben?“

„Nein, Herr.“

„Und so verhält es sich auch mit jenem Menschen, der nicht Leben 
nimmt, der nicht stiehlt, der keine unreine Sexualität praktiziert, der kein 
Lügner ist, der nicht teilende, abfällige und eitle Rede spricht, der nicht 
begierig und böswillig ist und der keine falsche Ansichten hegt. Selbst 
wenn eine große Menge von Menschen sich versammeln und mit 
gefalteten Händen beten, lobpreisen und Umwandlungen machen und 
von Herzen sagen würden: ‚Möge dieser Mensch beim Zerbrechen 
seines Körpers nach dem Tode in einer schlechten Bestimmung, in den 
niederen Bereichen, in den Höllen wieder erscheinen‘, selbst dann würde 
er beim Zerbrechen seines Körpers nach dem Tode in einer guten 
Bestimmung, in einer himmlischen Welt wieder erscheinen.“


Keine Selbstnatur


Lange vor Buddha Shakyamuni lebte ein schöner junger Mönch. Eine 
reiche Frau hatte sich in ihn verliebt und lockte ihn in ihr Haus, indem sie 
ihn bat, ihrer Mutter Dharma Belehrungen zu geben. Die junge Frau 
verführte ihn. Als ihr Ehemann dies herausfand, wurde er wütend und 
wollte sie töten. Sie jedoch vergiftete ihn und wollte mit dem jungen 
Mönch fliehen. Dieser war voller Verzweiflung und Reue und verließ die 
Frau. Er streifte durchs Land mit einem Schild, auf dem er seine Vergehen 
bekannte und um Hilfe bat. Aber wohin er auch ging, er erhielt überall 
dieselbe Antwort: „Keine Hoffnung für einen Menschen, der die 
Hauptgelübde bricht."




Eines Tages traf er den großen Praktizierenden Pradhanasura, der ihn 
fragte: „Du sagst, dass du schwere Vergehen begangen hast. Doch was 
sind Vergehen? Haben sie eine feste, unvergängliche Selbst-Natur? 
Wenn ja, wie könntest du sie dann begangen haben? Da du sie jedoch 
begangen hast, können sie keine Selbst-Natur haben.“ Als der Mönch  
diese Worte hörte, erwachte er augenblicklich zu seiner wahren Natur. 


Der Geist aller Wesen ist rein


Zu Lebzeiten Buddha Shakyamunis praktizierten zwei Mönche in den 
Bergen. Der eine ging fort, um Nahrung zu erbetteln, der andere schlief 
ein. Eine Frau, die Feuerholz sammelte, sah den Mönch und hatte Sex mit 
ihm, während er schlief. Er wachte auf, als sie ihn gerade verließ, und 
grämte sich, dass er eines der Hauptgelübde gebrochen hatte. Als der 
andere Mönch zurückkehrte und hörte, was geschehen war, wurde er so 
wütend, dass er der Frau hinterher jagte, um sie zur Rede zu stellen. Die 
Frau wollte fliehen, als sie den Mönch kommen sah, doch sie rutschte 
aus, fiel eine Klippe hinunter und war tot.

Beide Mönche waren voller Gram und Reue und sie gingen zu Upali, 
einem engen Schüler des Buddha, der wegen seiner strikten Einhaltung 
der Gelübde hoch angesehen war. Upali urteilte, dass sie wirklich die 
Gelübde gebrochen hatten, und vergrößerte ihre Schuldgefühle noch, 
indem er ihnen vor Augen hielt, wie schwerwiegend und abscheulich 
ihre Vergehen waren. 

Doch der Bodhisattva Vimalakirti, der dies mitbekommen hatte, hielt 
Upali vor: „Upali, mache ihre Vergehen nicht noch schwerer. Du solltest 
sie mit einem Schlag auswischen, ohne weiter den Geist dieser Mönche 
damit zu belasten. Warum? Weil das Wesen der Vergehen weder innen 
noch außen noch dazwischen gefunden werden kann. Die Lebewesen 
sind unrein, sagte der Buddha, wenn ihr Geist unrein ist. Doch auch der 
Geist kann weder innen noch außen noch dazwischen gefunden 
werden. Wenn es mit dem Geist der Wesen so ist, dann verhält es sich 
auch mit ihren Vergehen so. Alle Dinge gehen nicht über ihr eigenes 
Sosein hinaus. Wenn der eigene Geist befreit ist, bleibt dann noch 
irgendeine Unreinheit zurück?" 

Upali antwortete: „Es wird keine Unreinheit mehr übrig bleiben." 

Vimalakirti sagte: „Der Geist aller Lebewesen ist rein. Nur die falschen 
Gedanken sind unrein. Ist falsches Denken aufgehoben, gibt es Reinheit. 
Verdrehte Ansichten sind unrein, sind verdrehte Ansichten aufgehoben, 
gibt es Reinheit. Haften am Ich ist unrein, ist das Haften am Ich 
aufgehoben, gibt es Reinheit. Alle Phänomene entstehen und vergehen 



wie eine Illusion, wie ein Blitz und bleiben nicht einmal für den Zeitraum 
eines Gedankens. Da sie aus getäuschtem Denken geboren werden, 
gleichen sie einem Traum, einer Flamme, dem Mond im Wasser, einem 
Spiegelbild. Wer dies versteht, wird ein Wahrer der Gelübde genannt und 
ist ein geschickter Interpret der Regeln."

Als die beiden Mönche dies hörten, waren sie von ihren Zweifeln und 
Reuegefühlen völlig befreit.


