
Karma



Die Mittel


Unterweisung über Vergänglichkeit 


Unterweisung über die schwerwiegenden Nachteile des 
Daseinskreislaufs


Unterweisung über Karma 


Unterweisung über Liebe und Mitgefühl 


Unterweisung über Zuflucht


Unterweisung über Ausrichtung auf Bodhicitta


Unterweisung über Anwendung von Bodhicitta 




Unterweisung über Karma

Was ist die ursprüngliche Ursache allen auftretenden Leids? Wir sollten 
verstehen, dass Leid durch emotional getrübte Handlungen geschaffen 
wird. Diese reifen dann zu Schmerz für den Handelnden heran. 

Die unterschiedlichen Situationen der Wesen sind durch ihr 
unterschiedliches Karma verursacht. Das Universum selbst ist durch 
Karma hervorgebrachte Illusion und die große Verschiedenartigkeit der 
Erfahrung der Wesen darin ist auf die Verschiedenartigkeit ihres Karma 
zurückzuführen.

Allgemein können wir sagen, dass alles Karma zwei Stufen hat:


1. Die Bildung allgemeiner Einstellungen im Geist.

2. Die Bildung der Motivation für bestimmtes Handeln, die sich dann 

in entsprechenden Handlungen des Körpers oder der Rede 
äußerlich ausdrückt.


Es gibt drei Gruppen von Karma:


Negatives Karma

Zuallererst erscheinen im Geist Regungen, die ihrer Möglichkeit nach 
negativ sind. Haftet man an solchen Gedanken, dann erlebt man 
Gefühle wie Begierde, Hass oder Unwissenheit. Werden diese durch die 
zehn negativen oder ‚unangemessenen‘ Handlungen ausgedrückt, so 
führt dies schließlich zur Erfahrung der Leiden der drei niederen 
Daseinsbereiche.


Gibt man die Anhaftung an potenziell negative Gedanken auf, so 
praktiziert man

Positives Karma

Man führt die zehn positiven oder ‚angemessenen‘ Handlungen aus, die 
allesamt zur Ansammlung von positivem Potenzial beitragen. Als Folge 
davon erlangt man einen vorteilhaften menschlichen oder göttlichen 
Körper.


Das Karma unbewegter Versunkenheit

In den vier samsarischen Zuständen von meditativer Konzentration kann 
große Wonne entstehen, die den Praktizierenden dazu verleitet an seiner 
Meditationserfahrung zu haften. Die Kraft dieses wonnevollen Zustandes 
führt ihn in tiefe Versunkenheit, sodass er als Gott in einem geistigen 
Bereich meditativer Konzentration wiedergeboren wird.


Ob Glück oder Unglück, all die verschiedenartigen Erfahrungen in 
diesem Universum entspringen der Ansammlung von Karma, das man 
selbst durch vielfältige Handlungen in früheren Leben geschaffen hat. 



Man sollte verstehen, dass positives Tun der handelnden Person immer 
Glück schenkt und negatives Tun ihr immer Leid beschert. Dieses Gesetz 
der Ursache und Wirkung von Handlungen ist unfehlbar.

Niemand außer einem selbst wird die reifende Wirkung eigener 
Handlungen erfahren. Das Gesetz von Ursache und Wirkung ist 
untrüglich. Wie positiv auch die Handlungen anderer sein mögen, man 
selbst wird niemals deren Folgen erleben. Jede Handlung hat ihre 
Wirkung. Es ist völlig unmöglich, dass sie keine Wirkung haben wird, selbst 
wenn ein Zeitalter zum Heranreifen vergeht. Was auch immer man 
erfährt, es geschieht durch das Reifen der eigenen Ansammlung früherer 
Handlungen.


Da das Gesetz von Ursache und Wirkung unfehlbar ist, solltest du immer, 
wenn du negative Handlungen begangen hast, diese bekennen und 
geloben, von jetzt an nie wieder so zu handeln. Nach dem Bekenntnis 
solltest du frei von Unreinheit und Negativität sein.

Trachte nicht nach Unterstützung für den eigenen körperlichen Komfort. 
Wünsche dir niemals den Reichtum oder das Glück anderer zu besitzen 
oder hege gar böswillige Gefühle gegen sie. Sei einfach zufrieden mit 
dem, was auch immer du hast und wer auch immer du bist. Lediglich mit 
der geringen Menge deines angesammelten Verdienstes solltest du nicht 
zufrieden sein.

Wenn du dich zu anderen nicht länger trügerisch verhältst, kannst du 
deine schädliche Haltung ihnen gegenüber aufgeben. Geschieht dies, 
so beginne damit, ihnen in jeder erdenklichen Form zu nützen. Indem du 
praktizierst, was ihnen hilft, erlangst du schließlich das große Glück des 
Erwachens. 


Die wesentliche Unterweisung bezüglich des Gesetz von Ursache und 
Wirkung ist: 

Hege nicht den geringsten Hauch von Feindschaft gegen andere. 
Verweile immer in der Verfassung des Geistes, die nichts anderes zu tun 
wünscht als ihnen zu helfen.

Solch eine Haltung ist unerlässlich.




   


ES HEISST, dass alle Erscheinungen und Umstände, denen wir begegnen, 
von unserem Geist, genauer gesagt von unserer Motivation und 
Ausrichtung abhängen. Wenn wir den Geist in einer bestimmten Weise 
ausrichten, werden die Umstände entsprechend als eine 
Widerspiegelung dieser Ausrichtung erscheinen. So sind, wenn man die 
richtige Absicht entwickelt und der Geist rein ist, auch alle Stufen der 
Verwirklichung rein. Falls der Geist jedoch nicht so rein ist, sondern von 
negativen Absichten verdorben, dann werden alle Stufen der 
Verwirklichung eben diese Merkmale tragen. Darum ist es so wichtig, den 
positiven Zustand des Geistes fest zu begründen.


Was wir einen negativen Geist nennen, ist der Geist, der nur mit sich 
selbst befasst und anderen Wesen gegenüber voller Negativität ist. 
Dieser negative Geist, der immer darauf aus ist, sich selbst zu schützen, 
der Leid schafft, der andere ablehnt und so fort, begeht viele unheilvolle 
Handlungen, die in Leid münden. Der positive Geist hingegen ist nur 
damit befasst, anderen zu nützen. Er ist voller guter Absichten, voller 
Freundlichkeit, voller Willen, anderen zu helfen, und drückt dies durch 
Körper, Rede und Geist auch tatsächlich aus. Durch seine Handlungen 
werden alle Freude und alles Wohlergehen der fühlenden Wesen 
geschaffen.


Der Buddha hat gesagt, dass wir erkennen können, wie wir in der 
Vergangenheit gehandelt haben, wenn wir unseren gegenwärtigen 
Zustand betrachten. Und das wir wissen können, was wir in Zukunft sein 
werden, wenn wir darauf schauen, wie wir uns in diesem Leben 
verhalten. Indem wir unseren jetzigen Körper und unsere gegenwärtige 
Lebenssituation anschauen - ob sie gut oder schlecht, glücklich oder 
unglücklich ist - können wir verstehen, welche Art von Handlungen wir in 
den vergangenen Leben ausgeführt haben mögen. In gleicher Weise 
können wir aus unserem jetzigen Handeln, sei es gut oder schlecht, 
folgern, welche Lebensbedingungen wir in zukünftigen Leben vorfinden.


Wenn wir die Wesen betrachten, können wir verstehen, dass sie alle sich 
Glück wünschen und viel Anstrengung aufwenden, um jegliche Art von 
Leid zu vermeiden. Obwohl dies alle gleichermaßen versuchen, sind 
einige glücklich und andere unglücklich, einige leiden viel, andere 
weniger, einige haben Glück, das sich zu Leid verwandelt, und andere 
haben Leid, das sich in Glück verwandelt. Daraus kann man schließen, 
dass das Ergebnis nicht allein von dem Wunsch und den Bemühungen 
abhängt, mit denen man versucht, Glück zu erlangen und Leid zu 



vermeiden, sondern noch von etwas anderem. Die Unterschiede 
zwischen den Wesen und ihren Erfahrungen haben ihre Ursache im 
Karma, in den Handlungen, die sie in der Vergangenheit begangen 
haben. Und weil sie von ihrem vergangenen Karma abhängig sind, 
haben sie nicht die Freiheit, so wie sie es wünschen, Leid zu vermeiden 
und Glück zu erlangen.


Wenn wir die Lebensumstände der Menschen betrachten, so sehen wir, 
dass sie eine Mischung aus mehr oder weniger Glück und mehr oder 
weniger Leid sind. Einige erfahren großes Leid und andere kleines Leid, 
einige haben viel Glück und andere haben wenig Glück. Es ist immer 
eine Mischung. Dies ist charakteristisch für das menschliche Dasein.


Die Götter in ihren Bereichen dagegen erfahren in ihrem Leben nur 
Glück und kein bisschen Leid. Dies liegt daran, dass sie eine Vielzahl 
positiver Handlungen ausgeführt haben. Ihr Glück ist jedoch nicht das 
letztendliche Glück. Es währt nicht ewig, sondern endet eines Tages. Das 
hat seinen Grund darin, dass die Götter nicht imstande sind, den 
Verdienst und die positiven Auswirkungen ihrer guten Handlungen in 
wirkliche Weisheit, in Nicht-Dualität umzuwandeln. Sie halten immer noch 
an der Idee eines Ich und der Vorstellung des Verdienstes fest und 
können daher die nicht-duale Einheit von Weisheit und Verdienst nicht 
verwirklichen. So entgeht ihnen etwas. Sie können deshalb ihr Glück nur 
so lange genießen, wie das von ihnen geschaffene positive Karma 
währt. Wenn jedoch dieses Karma erschöpft ist, werden sie ihre guten 
Bedingungen einbüßen und in die niederen Bereiche fallen, wo sie 
umgekehrt nur Leid erfahren. Im selben Augenblick, in dem sie ihren 
Götterzustand verlieren, verschwindet gleichzeitig alles Glück, denn in 
den niederen Bereichen gibt es nur Leid, und es kann aufgrund des 
negativen Karmas der Wesen nicht einmal ein Fünkchen Glück dort 
aufscheinen. Die Zustände der niederen Bereiche werden von den 
Wesen erfahren, deren Geist hauptsächlich mit der Ausführung negativer 
Handlungen beschäftigt ist.


Wir können jetzt bestimmen, was uns in Zukunft widerfahren wird. Wollen 
wir günstigen Bedingungen und guten Dingen begegnen, so können wir 
dies durch positive Handlungen jetzt bewirken. Sind wir jedoch 
fortwährend voller negativer Neigungen und begehen mit Körper, Rede 
und Geist viele negative Handlungen, säen wir weiterhin nur Leid. Das 
Ergebnis aus all unseren Handlungen, seien sie positiv oder negativ, 
werden mit Sicherheit wir selbst erfahren müssen. Kein Weg führt daran 
vorbei. Es ist unmöglich, dass uns etwas begegnet, das wir nicht selbst 
geschaffen haben. Wenn wir Gutes tun, so ist es gewiss, dass dies uns 
selber, die dieses Gute getan haben, Glück bringt. Tun wir Schlechtes, 



dann ist genauso gewiss, dass wir selbst infolgedessen Leid erfahren 
werden. Es kann lange Zeit dauern - einige Monate, Jahre, Leben oder 
mehr - bevor sich das Ergebnis zeigt, aber es wird sich auf jeden Fall zu 
dem einen oder anderen Zeitpunkt manifestieren.


Für die meisten von uns wird sich das Ergebnis unserer positiven und 
negativen Handlungen, falls sie in der einen oder anderen Weise sehr 
stark waren, hauptsächlich zur Zeit des Todes zeigen. Wenn wir in diesem 
Leben oft falsch und negativ gehandelt haben, dann wird der Geist zur 
Zeit des Todes, wo wir nicht mehr diesen Körper besitzen und nicht mehr 
über die Mittel verfügen, die Situation zu kontrollieren, von der Macht des 
negativen Karmas fortgetragen werden. Wir werden dann nicht mehr 
imstande sein, zukünftiges Leid zu vermeiden. Verstehen und beherzigen 
wir dies jetzt, indem wir alle negativen Handlungen unterlassen und nur 
noch positiv handeln, dann werden wir zur Zeit des Todes guten und 
günstigen Umständen begegnen, die uns helfen, in günstigen 
Lebensbedingungen wiedergeboren zu werden sowie letztendlich 
Erleuchtung zu erlangen. Wir müssen jetzt darüber nachdenken, was zur 
Zeit des Todes auf uns zukommen und was dann aus uns werden wird.


Ich habe all dies nicht erklärt, weil ich euch erschrecken möchte. Wenn 
ich nicht darlegen würde, dass alle im Tod den verschiedenen 
Angstzuständen begegnen müssen, die durch ihre negativen 
Handlungen hervorgerufen werden, und man sich dessen bewusst sein 
muss, dann wäret ihr einfach völlig hilflos, wenn ihr im Tod auf solche 
Umstände trefft. Ihr wüsstet überhaupt nichts davon und hättet keine 
Mittel, die Situation umzuwandeln. Seid ihr euch jedoch jetzt schon 
bewusst, dass negative Handlungen und falsches Verhalten Leid 
erzeugen, so habt ihr immer noch Zeit, eure Handlungsweisen zu ändern. 
Ihr könnt von jetzt ab positiv handeln, damit ihr imstande seid, die 
Situation zu kontrollieren und die Todesangst zu besiegen. Würde ich 
anders reden, hielte ich euch nur zum Narren. Daher sage ich die 
Wahrheit, damit sie euch von Nutzen ist.


NACH DEM TOD führt unser Karma uns zu einer Wiedergeburt in einen der 
sechs Daseinsbereiche der fühlenden Wesen, wo wir nichts als Leid 
erleben. Gleich welcher Art die Wiedergeburt oder welcher Art die 
Bedingung im Samsara ist, es gibt kein endgültiges Glück. Es gibt nicht 
das kleinste Atom ungetrübten Glücks im Samsara, denn Samsara ist 
Leiden.


Leid ist das Ergebnis negativer Handlungen. Karma reift unfehlbar und 
individuell für jeden, der es geschaffen hat, als Glück oder als Leid je 



nach Ursache. Dessen bewusst sollten wir uns sagen: ‚Ich werde, wie 
auch immer die Bedingungen sein mögen, selbst um den Preis meines 
Lebens keine negativen Handlungen ausführen und mich von allem 
nichtheilsamen Verhalten fern halten.‘ Dafür muss man nichts Besonderes 
tun, weder fliehen noch seinen Körper ins Gefängnis stecken, sondern 
einfach nur seinen Geist beherrschen. Durch den Wandel unserer 
Ausrichtung wandelt sich auch unsere Weise zu handeln. Wenn der 
samsarische Geist sich umkehrt und die egoistische und übelwollende 
Ausrichtung durch eine altruistische und wohlwollende ersetzt ist, sind 
Frieden, Glück und Wohlergehen spontan gegenwärtig. Leiden 
aufgeben bedeutet nicht, etwas Zusätzliches zu tun, sondern heißt 
einfach die Ursachen des Leids zu erkennen und sie aufzugeben. Wir 
müssen den emotionsgeladenen Geist auflösen, den Geist der Samsara 
erschafft, der die Quelle falschen Handelns und des darauf folgenden 
Leids ist. Unser Geist ist es, den wir meistern müssen; weder die anderen 
noch die Welt müssen sich ändern. Wir müssen Kontrolle über unseren 
Geist erlangen und in Folge über unser Tun und Reden; denn alles, was 
wir tun, wird vom Geist befohlen. Letztlich schaden unsere negativen 
Handlungen nur uns selbst und werden von uns durch die Skandhas und 
Begrenztheiten unserer Lage erfahren. Zu dem Zeitpunkt, wo diese Frucht 
reif oder das Resultat unseres Tuns sichtbar wird, haben wir überhaupt 
keine Möglichkeit mehr, etwas zu ändern, abzuwandeln, zu meiden und 
können auch nicht einen anderen Körper kaufen oder ihn gegen einen 
andren austauschen. Dazu ist es dann zu spät.


Was wir im Moment erleben und was wir seit zahllosen Existenzen erlebt 
haben, ist die Folge des guten und schlechten Karmas, das wir 
angesammelt haben; unsere gegenwärtigen Erfahrungen sind das 
Reifen karmischer Samen, die in wir unzähligen Leben gesät haben. Seit 
unserer Geburt haben wir Vieles erlebt. Wir haben in einer bestimmten 
Umgebung gelebt, bestimmte Menschen getroffen, viele verschiedene 
Dinge getan und angenehme und unangenehme Bedingungen 
kennengelernt. All dies ist die Frucht des Karmas, das wir in unseren 
früheren Leben angehäuft haben.


Was wir durch den Geist und durch die Sinne wahrnehmen, ist das Spiel 
unseres Geistes, ein Spiel, das durch karmische Ursachen und 
Bedingungen geschaffen wurde. Was wir nach dem Tod erleben, 
entspringt demselben karmischen Potential; der einzige Unterschied 
besteht darin, dass es dann noch intensiver und stärker sein wird als das, 
was wir jetzt erleben. Wir bereiten uns also durch unsere Praxis nicht nur 
auf etwas in der Zukunft vor, sondern sollten schon genau in diesem 
Augenblick den Bardo leben.




UNSERE GEGENWÄRTIGEN LEBENSBEDINGUNGEN sind das Ergebnis 
früherer Handlungen. Alle Freude, alle Erfolge und glücklichen 
Umstände, die wir erleben, entspringen heilsamen Handlungen, die wir in 
diesem oder früheren Leben ausgeführt haben. Alles Leid, alle 
Schwierigkeiten und unglücklichen Umstände sind Auswirkungen 
vergangener nichtheilsamer Handlungen. Als natürliche Folge unseres 
Tuns reifen unweigerlich die entsprechenden Früchte heran. Deshalb 
können wir das, was wir im Alltag erleben nicht wirklich kontrollieren. 
Obwohl wir uns oft mit ganzer Kraft wünschen, glücklich zu sein und 
Problemen zu entgehen, gelingt uns dies nicht immer. Das weist uns 
deutlich darauf hin, dass zwischen ausgeführten Handlungen und den 
sich daraus ergebenden Folgen ein untrüglicher Zusammenhang 
besteht, den wir nicht einfach willentlich ändern können. Wir sollten uns 
daher nicht in dem Bemühen erschöpfen, Dinge ändern zu wollen, die 
wir nicht mehr ändern können, sondern uns von jetzt ab um die Zukunft 
kümmern und uns vergegenwärtigen, dass die Qualität unseres jetzigen 
Tuns unsere Zukunft bestimmen wird. Handeln wir positiv, säen wir Samen 
des Glücks, die später zu günstigen, glücklichen Umständen gedeihen. 
Begehen wir aber gegenwärtig nichtheilsame, negative Handlungen, so 
können wir sicher sein, uns später in unangenehmen leidvollen 
Daseinsformen wieder zu finden. Karma reift unfehlbar in Form von Glück 
und Leid individuell für den, der es geschaffen hat. Dessen bewusst 
sollten wir uns vornehmen, unter keinen Umständen – und sei es um den 
Preis des eigenen Lebens – negativ zu handeln. Wir müssen dafür nichts 
Besonderes tun, wir müssen nicht vor etwas fliehen noch unseren Körper 
unter Arrest setzen, sondern einfach nur unseren Geist kontrollieren. 
Unsere Handlungsweise ändert sich, indem wir unsere Absicht 
transformieren. Wenn unsere egoistische und missgünstige 
Geistesausrichtung von einer altruistischen und wohlwollenden abgelöst 
wird, erscheinen Frieden, Glück und Wohlsein ganz von selbst. Leiden 
aufgeben bedeutet, die Ursachen des Leids zu erkennen und aufzulösen. 
Den gefühlsgeladenen Geist muss man aufgeben –  den Geist, der 
Samsara erschafft und Quelle aller unguten Handlungen und ihrer 
leidvollen Folgen ist. Wir müssen weder die anderen noch die Welt 
ändern, sondern einfach unseren eigenen Geist meistern und in Folge 
unser Handeln und Reden. Denn alles, was wir tun, wird vom Geist 
bestimmt.



