


Die Mittel

Unterweisung Uber Vergdnglichkeit

Unterweisung Uber die schwerwiegenden Nachteile des
Daseinskreislaufs

Unterweisung Uber Karma
Unterweisung Uber Liebe und Mitgefuhl
Unterweisung Uber Zuflucht

Unterweisung Uber Ausrichtung auf Bodhicitta

Unterweisung Uber Anwendung von Bodhicitta



Unterweisung Uber Karma

Was ist die ursprungliche Ursache allen auftretenden Leidse Wir sollten
verstehen, dass Leid durch emotional getribte Handlungen geschaffen
wird. Diese reifen dann zu Schmerz fur den Handelnden heran.
Die unterschiedlichen Situationen der Wesen sind durch ihr
unterschiedliches Karma verursacht. Das Universum selbst ist durch
Karma hervorgebrachte lllusion und die groBe Verschiedenartigkeit der
Erfahrung der Wesen darin ist auf die Verschiedenartigkeit inres Karma
zuruckzufUhren.
Allgemein kdnnen wir sagen, dass alles Karma zwei Stufen hat:
1. Die Bildung allgemeiner Einstellungen im Geist.
2. Die Bildung der Motivation fur bestimmtes Handeln, die sich dann
in entsprechenden Handlungen des Kérpers oder der Rede
AuBerlich ausdrickt.

Es gibt drei Gruppen von Karma:

Negatives Karma

ZLuallererst erscheinen im Geist Regungen, die ihrer Méglichkeit nach
negativ sind. Haftet man an solchen Gedanken, dann erlebt man
GefUhle wie Begierde, Hass oder Unwissenheit. Werden diese durch die
zehn negativen oder ,unangemessenen' Handlungen ausgedruckt, so
fUhrt dies schlieBlich zur Erfahrung der Leiden der drei niederen
Daseinsbereiche.

Gibt man die Anhaftung an potenziell negative Gedanken auf, so
praktiziert man

Positives Karma

Man fGhrt die zehn positiven oder ,angemessenen’ Handlungen aus, die
allesamt zur Ansammlung von positivem Potenzial beitragen. Als Folge
davon erlangt man einen vorteilhaften menschlichen oder gottlichen
Korper.

Das Karma unbewegter Versunkenheit

In den vier samsarischen Zustdnden von meditativer Konzentration kann
groBe Wonne entstehen, die den Praktizierenden dazu verleitet an seiner
Meditationserfahrung zu haften. Die Kraft dieses wonnevollen Zustandes
fUhrt ihn in tiefe Versunkenheit, sodass er als Gott in einem geistigen
Bereich meditativer Konzentration wiedergeboren wird.

Ob GlUck oder UnglUck, all die verschiedenartigen Erfahrungen in
diesem Universum entspringen der Ansammlung von Karma, das man
selbst durch vielfaltige Handlungen in frUheren Leben geschaffen hat.



Man sollte verstehen, dass positives Tun der handelnden Person immer
GlUck schenkt und negatives Tun ihr immer Leid beschert. Dieses Gesetz
der Ursache und Wirkung von Handlungen ist unfehlbar.

Niemand auBer einem selbst wird die reifende Wirkung eigener
Handlungen erfahren. Das Gesetz von Ursache und Wirkung ist
untriglich. Wie positiv auch die Handlungen anderer sein mégen, man
selbst wird niemals deren Folgen erleben. Jede Handlung hat ihre
Wirkung. Es ist vollig unméglich, dass sie keine Wirkung haben wird, selbst
wenn ein Zeitalter zum Heranreifen vergeht. Was auch immer man
erfahrt, es geschieht durch das Reifen der eigenen Ansammlung frGherer
Handlungen.

Da das Gesetz von Ursache und Wirkung unfehlbar ist, solltest du immer,
wenn du negative Handlungen begangen hast, diese bekennen und
geloben, von jetzt an nie wieder so zu handeln. Nach dem Bekenntnis
solltest du frei von Unreinheit und Negativitat sein.

Trachte nicht nach UnterstUtzung fUr den eigenen kdrperlichen Komfort.
WUnsche dir niemals den Reichtum oder das Glick anderer zu besitzen
oder hege gar bdswilige GefUhle gegen sie. Sei einfach zufrieden mit
dem, was auch immer du hast und wer auch immer du bist. Lediglich mit
der geringen Menge deines angesammelten Verdienstes solltest du nicht
zufrieden sein.

Wenn du dich zu anderen nicht Idnger trogerisch verhdaltst, kannst du
deine schadliche Haltung ihnen gegenUber aufgeben. Geschieht dies,
so beginne damit, ihnen in jeder erdenklichen Form zu nUtzen. Indem du
praktizierst, was ihnen hilft, erlangst du schlieBlich das groBe Glick des
Erwachens.

Die wesentliche Unterweisung bezUglich des Gesetz von Ursache und
Wirkung ist:

Hege nicht den geringsten Hauch von Feindschaft gegen andere.
Verweile immer in der Verfassung des Geistes, die nichts anderes zu tun
wunscht als ihnen zu helfen.

Solch eine Haltung ist unerldsslich.



ES HEISST, dass alle Erscheinungen und Umstdnde, denen wir begegnen,
von unserem Geist, genauer gesagt von unserer Motivation und
Ausrichtung abhdngen. Wenn wir den Geist in einer bestimmten Weise
ausrichten, werden die Umstdnde entsprechend als eine
Widerspiegelung dieser Ausrichtung erscheinen. So sind, wenn man die
richtige Absicht entwickelt und der Geist rein ist, auch alle Stufen der
Verwirklichung rein. Falls der Geist jedoch nicht so rein ist, sondern von
negativen Absichten verdorben, dann werden alle Stufen der
Verwirklichung eben diese Merkmale tragen. Darum ist es so wichtig, den
positiven Zustand des Geistes fest zu begrunden.

Was wir einen negativen Geist nennen, ist der Geist, der nur mit sich
selbst befasst und anderen Wesen gegenuber voller Negativitat ist.
Dieser negative Geist, der immer darauf aus ist, sich selbst zu schitzen,
der Leid schafft, der andere ablehnt und so fort, begeht viele unheilvolle
Handlungen, die in Leid mUnden. Der positive Geist hingegen ist nur
damit befasst, anderen zu nUtzen. Er ist voller guter Absichten, voller
Freundlichkeit, voller Willen, anderen zu helfen, und drickt dies durch
Kérper, Rede und Geist auch tatsdchlich aus. Durch seine Handlungen
werden alle Freude und alles Wohlergehen der fuhlenden Wesen
geschaffen.

Der Buddha hat gesagt, dass wir erkennen kdnnen, wie wir in der
Vergangenheit gehandelt haben, wenn wir unseren gegenwartigen
Zustand betrachten. Und das wir wissen kdnnen, was wir in Zukunft sein
werden, wenn wir darauf schauen, wie wir uns in diesem Leben
verhalten. Indem wir unseren jetzigen Kérper und unsere gegenwdartige
Lebenssituation anschauen - ob sie gut oder schlecht, glicklich oder
unglucklich ist - kbnnen wir verstehen, welche Art von Handlungen wir in
den vergangenen Leben ausgefUhrt haben mdgen. In gleicher Weise
kdnnen wir aus unserem jetzigen Handeln, sei es gut oder schlecht,
folgern, welche Lebensbedingungen wir in zukUnftigen Leben vorfinden.

Wenn wir die Wesen betrachten, kbnnen wir verstehen, dass sie alle sich
GlUck wUnschen und viel Anstrengung aufwenden, um jegliche Art von
Leid zu vermeiden. Obwohl dies alle gleichermalen versuchen, sind
einige glucklich und andere unglucklich, einige leiden viel, andere
weniger, einige haben Gluck, das sich zu Leid verwandelt, und andere
haben Leid, das sich in GlUuck verwandelt. Daraus kann man schlieBen,
dass das Ergebnis nicht allein von dem Wunsch und den BemuUhungen
abhdngt, mit denen man versucht, Glick zu erlangen und Leid zu



vermeiden, sondern noch von etwas anderem. Die Unterschiede
zwischen den Wesen und ihren Erfahrungen haben ihre Ursache im
Karma, in den Handlungen, die sie in der Vergangenheit begangen
haben. Und weil sie von inrem vergangenen Karma abhdngig sind,
haben sie nicht die Freiheit, so wie sie es wunschen, Leid zu vermeiden
und GlUck zu erlangen.

Wenn wir die Lebensumstédnde der Menschen betrachten, so sehen wir,
dass sie eine Mischung aus mehr oder weniger Gluck und mehr oder
weniger Leid sind. Einige erfahren groBes Leid und andere kleines Leid,
einige haben viel Glick und andere haben wenig Gluck. Es ist immer
eine Mischung. Dies ist charakteristisch fir das menschliche Dasein.

Die Gotter in ihren Bereichen dagegen erfahren in ihrem Leben nur
GlUck und kein bisschen Leid. Dies liegt daran, dass sie eine Vielzahl
positiver Handlungen ausgefhrt haben. Ihr GlUck ist jedoch nicht das
letztendliche Gluck. Es wahrt nicht ewig, sondern endet eines Tages. Das
hat seinen Grund darin, dass die Gotter nicht imstande sind, den
Verdienst und die positiven Auswirkungen inrer guten Handlungen in
wirkliche Weisheit, in Nicht-Dualitdt umzuwandeln. Sie halten immer noch
an der Idee eines Ich und der Vorstellung des Verdienstes fest und
kdnnen daher die nicht-duale Einheit von Weisheit und Verdienst nicht
verwirklichen. So entgeht ihnen etwas. Sie kdnnen deshalb ihr Glick nur
so lange genieBen, wie das von ihnen geschaffene positive Karma
wahrt. Wenn jedoch dieses Karma erschopft ist, werden sie ihre guten
Bedingungen einbUBen und in die niederen Bereiche fallen, wo sie
umgekehrt nur Leid erfahren. Im selben Augenblick, in dem sie inren
Gotterzustand verlieren, verschwindet gleichzeitig alles Gluck, denn in
den niederen Bereichen gibt es nur Leid, und es kann aufgrund des
negativen Karmas der Wesen nicht einmal ein FUnkchen Gluck dort
aufscheinen. Die Zust@nde der niederen Bereiche werden von den
Wesen erfahren, deren Geist hauptsdchlich mit der AusfUhrung negativer
Handlungen beschdaftigt ist.

Wir kbnnen jetzt bestimmen, was uns in Zukunft widerfahren wird. Wollen
wir gunstigen Bedingungen und guten Dingen begegnen, so kdnnen wir
dies durch positive Handlungen jetzt bewirken. Sind wir jedoch
fortwdhrend voller negativer Neigungen und begehen mit Koérper, Rede
und Geist viele negative Handlungen, sGen wir weiterhin nur Leid. Das
Ergebnis aus all unseren Handlungen, seien sie positiv oder negativ,
werden mit Sicherheit wir selbst erfahren mussen. Kein Weg fUhrt daran
vorbei. Es ist unmdglich, dass uns etwas begegnet, das wir nicht selbst
geschaffen haben. Wenn wir Gutes tun, so ist es gewiss, dass dies uns
selber, die dieses Gute getan haben, Gluck bringt. Tun wir Schlechtes,



dann ist genauso gewiss, dass wir selbst infolgedessen Leid erfahren
werden. Es kann lange Zeit dauern - einige Monate, Jahre, Leben oder
mehr - bevor sich das Ergebnis zeigt, aber es wird sich auf jeden Fall zu
dem einen oder anderen Zeitpunkt manifestieren.

FOr die meisten von uns wird sich das Ergebnis unserer positiven und
negativen Handlungen, falls sie in der einen oder anderen Weise sehr
stark waren, haupts@chlich zur Zeit des Todes zeigen. Wenn wir in diesem
Leben oft falsch und negativ gehandelt haben, dann wird der Geist zur
Zeit des Todes, wo wir nicht mehr diesen Kdrper besitzen und nicht mehr
Uber die Mittel verfUgen, die Situation zu konftrollieren, von der Macht des
negativen Karmas fortgetragen werden. Wir werden dann nicht mehr
imstande sein, zukUnftiges Leid zu vermeiden. Verstehen und beherzigen
wir dies jetzt, indem wir alle negativen Handlungen unterlassen und nur
noch positiv handeln, dann werden wir zur Zeit des Todes guten und
gunstigen Umstdnden begegnen, die uns helfen, in gunstigen
Lebensbedingungen wiedergeboren zu werden sowie letztendlich
Erleuchtung zu erlangen. Wir mussen jetzt darGber nachdenken, was zur
Leit des Todes auf uns zukommen und was dann aus uns werden wird.

lch habe all dies nicht erklart, weil ich euch erschrecken méchte. Wenn
ich nicht darlegen wurde, dass alle im Tod den verschiedenen
Angstzust@nden begegnen mussen, die durch ihre negativen
Handlungen hervorgerufen werden, und man sich dessen bewusst sein
muss, dann waret ihr einfach vaollig hilflos, wenn ihr im Tod auf solche
Umstande trefft. Inr wisstet Gberhaupt nichts davon und hattet keine
Mittel, die Situation umzuwandeln. Seid ihr euch jedoch jetzt schon
bewusst, dass negative Handlungen und falsches Verhalten Leid
erzeugen, so habt ihrimmer noch Zeit, eure Handlungsweisen zu dndern.
lhr kdnnt von jetzt ab positiv handeln, damit ihr imstande seid, die
Situation zu kontrollieren und die Todesangst zu besiegen. Wurde ich
anders reden, hielte ich euch nur zum Narren. Daher sage ich die
Wahrheit, damit sie euch von Nutzen ist.

NACH DEM TOD fUhrt unser Karma uns zu einer Wiedergeburt in einen der
sechs Daseinsbereiche der fUhlenden Wesen, wo wir nichts als Leid
erleben. Gleich welcher Art die Wiedergeburt oder welcher Art die
Bedingung im Samsara ist, es gibt kein endgultiges GlUck. Es gibt nicht
das kleinste Atom ungetribten Glucks im Samsara, denn Samsara ist
Leiden.

Leid ist das Ergebnis negativer Handlungen. Karma reift unfehlbar und
individuell fUr jeden, der es geschaffen hat, als Gluck oder als Leid je



nach Ursache. Dessen bewusst sollten wir uns sagen: ,Ich werde, wie
auch immer die Bedingungen sein mdgen, selbst um den Preis meines
Lebens keine negativen Handlungen ausfUhren und mich von allem
nichtheilsamen Verhalten fern halten.' DafUr muss man nichts Besonderes
tun, weder fliehen noch seinen Korper ins Gefdngnis stecken, sondern
einfach nur seinen Geist beherrschen. Durch den Wandel unserer
Ausrichtung wandelt sich auch unsere Weise zu handeln. Wenn der
samsarische Geist sich umkehrt und die egoistische und Ubelwollende
Ausrichtung durch eine altruistische und wohlwollende ersetzt ist, sind
Frieden, GlUck und Wohlergehen spontan gegenwartig. Leiden
aufgeben bedeutet nicht, etwas Zusdtzliches zu tun, sondern hei3t
einfach die Ursachen des Leids zu erkennen und sie aufzugeben. Wir
mussen den emotionsgeladenen Geist auflésen, den Geist der Samsara
erschafft, der die Quelle falschen Handelns und des darauf folgenden
Leids ist. Unser Geist ist es, den wir meistern mussen; weder die anderen
noch die Welt mussen sich dndern. Wir mussen Kontrolle Uber unseren
Geist erlangen und in Folge Uber unser Tun und Reden; denn alles, was
wir tun, wird vom Geist befohlen. Letztlich schaden unsere negativen
Handlungen nur uns selbst und werden von uns durch die Skandhas und
Begrenztheiten unserer Lage erfahren. Zu dem Zeitpunkt, wo diese Frucht
reif oder das Resultat unseres Tuns sichtbar wird, haben wir Uberhaupt
keine Mdglichkeit mehr, etwas zu dndern, abzuwandeln, zu meiden und
kdnnen auch nicht einen anderen Korper kaufen oder ihn gegen einen
andren austauschen. Dazu ist es dann zu spdt.

Was wir im Moment erleben und was wir seit zahllosen Existenzen erlebt
haben, ist die Folge des guten und schlechten Karmas, das wir
angesammelt haben; unsere gegenwartigen Erfahrungen sind das
Reifen karmischer Samen, die in wir unzdhligen Leben gesat haben. Seit
unserer Geburt haben wir Vieles erlebt. Wir haben in einer bestimmten
Umgebung gelebt, bestimmte Menschen getroffen, viele verschiedene
Dinge getan und angenehme und unangenehme Bedingungen
kennengelernt. All dies ist die Frucht des Karmas, das wir in unseren
fr0heren Leben angehduft haben.

Was wir durch den Geist und durch die Sinne wahrnehmen, ist das Spiel
unseres Geistes, ein Spiel, das durch karmische Ursachen und
Bedingungen geschaffen wurde. Was wir nach dem Tod erleben,
entspringt demselben karmischen Potential; der einzige Unterschied
besteht darin, dass es dann noch intensiver und stdrker sein wird als das,
was wir jetzt erleben. Wir bereiten uns also durch unsere Praxis nicht nur
auf etwas in der Zukunft vor, sondern sollten schon genau in diesem
Augenblick den Bardo leben.



UNSERE GEGENWARTIGEN LEBENSBEDINGUNGEN sind das Ergebnis
fr0herer Handlungen. Alle Freude, alle Erfolge und glUcklichen
Umstande, die wir erleben, entspringen heilsamen Handlungen, die wir in
diesem oder frUheren Leben ausgefUhrt haben. Alles Leid, alle
Schwierigkeiten und unglUcklichen Umstdnde sind Auswirkungen
vergangener nichtheilsamer Handlungen. Als naturliche Folge unseres
Tuns reifen unweigerlich die entsprechenden Frichte heran. Deshalb
kdnnen wir das, was wir im Alltag erleben nicht wirklich konftrollieren.
Obwohl wir uns oft mit ganzer Kraft winschen, glucklich zu sein und
Problemen zu entgehen, gelingt uns dies nicht immer. Das weist uns
deutlich darauf hin, dass zwischen ausgefUhrten Handlungen und den
sich daraus ergebenden Folgen ein untriglicher Zusammenhang
besteht, den wir nicht einfach willentlich dndern kédnnen. Wir sollten uns
daher nicht in dem BemuUhen erschépfen, Dinge dndern zu wollen, die
wir nicht mehr dndern kdnnen, sondern uns von jetzt ab um die Zukunft
kUmmern und uns vergegenwartigen, dass die Qualitat unseres jetzigen
Tuns unsere Zukunft bestimmen wird. Handeln wir positiv, sGen wir Samen
des GlUcks, die spater zu gunstigen, glicklichen Umstdnden gedeihen.
Begehen wir aber gegenwdartig nichtheilsame, negative Handlungen, so
kdnnen wir sicher sein, uns spater in unangenehmen leidvollen
Daseinsformen wieder zu finden. Karma reift unfehlbar in Form von Gluck
und Leid individuell fUr den, der es geschaffen hat. Dessen bewusst
sollfen wir uns vornehmen, unter keinen Umstdnden — und sei es um den
Preis des eigenen Lebens — negativ zu handeln. Wir mUssen dafir nichts
Besonderes tun, wir mussen nicht vor etwas fliehen noch unseren Korper
unter Arrest setzen, sondern einfach nur unseren Geist kontrollieren.
Unsere Handlungsweise andert sich, indem wir unsere Absicht
tfransformieren. Wenn unsere egoistische und missgunstige
Geistesausrichtung von einer altruistischen und wohlwollenden abgeldst
wird, erscheinen Frieden, GlUck und Wohlsein ganz von selbst. Leiden
aufgeben bedeutet, die Ursachen des Leids zu erkennen und aufzuldsen.
Den gefuhlsgeladenen Geist muss man aufgeben — den Geist, der
Samsara erschafft und Quelle aller unguten Handlungen und ihrer
leidvollen Folgen ist. Wir mUssen weder die anderen noch die Welt
andern, sondern einfach unseren eigenen Geist meistern und in Folge
unser Handeln und Reden. Denn alles, was wir tun, wird vom Geist
bestimmt.



