. f"\;\‘"\ N\.\,\A\\.\ S\

VS\.\ \




Bhavachakra -

das Rad des Daseinskreislaufs
und

die zwOlf Glieder abhdngigen Entstehens



Die zwolf Nidanas oder
zwOlf Glieder abhdngigen Entstehens

nach Kalu Rinpoche

Der Buddha sagt, dass die fundamentale Unwissenheit im Geist aller
Wesen die grundlegende, Welt erschaffende Ursache ist. Diese
Unwissenheit und ihre Folgen k&dnnen analysiert werden als die zwolf
Glieder abhdngigen Entstehens, welche die Grundlage fur eine
Beschreibung unserer Erfahrung der Welt bilden.

Die Abfolge dieser Glieder oder Nidanas (Sanskrit) beginnt mit
1. fundamentaler Unwissenheit, die zu
2. karmischen Gestaltungen fUhrt. Diese dricken sich
3. im dualistischen Bewusstsein aus, das wiederum umgesetzt wird in
4

. eine Empfindung von Identifikation und anfénglicher Differenzierung
des Bewusstseins in die

N

. fUnf verschiedenen Sinnesbereiche. Uber diese Sinnesbereiche
kommt es zu

. Kontakt mit der Erscheinungswelt. Daher rGhrt

6
7. Empfindung. Auf der Empfindung beruhend entsteht
8. Begierde nach Erfahrung, gefolgt von

9

. Ergreifen. Auf dieser Grundlage gebiert der Geist ein GefUhl von

10. Werden, einen Daseinswillen, und dies verursacht eine tatsdchliche
kdrperliche Inkarnation. Einmal in einem physischen Korper inkarniert
erfahrt der Geist die verschiedenen Stadien des menschlichen
Daseins:

11. Geburt,

12. den Alterungsprozess und die Stufen des Lebens, die schlieBlich
zum Tode fUhren und darin enden. Im Tode wird der Geist wieder in
fundamentale Unwissenheit getaucht und der Kreis ist geschlossen.

kkk

Die Struktur oder das Muster der zwdlf Nidanas kann auf jeden Aspekt des
Universums bezogen werden, makrokosmisch oder mikrokosmisch oder
auf die Erfahrungen von Wesen im Universum. Dies ist ein komplexes
Thema, aber wenn wir die Situation eines einzigen Lebens betrachten,
kdnnen wir diesen Prozess vielleicht klarer verstehen.

Nehmen wir das Beispiel eines Wesens, das stirbt.



Unwissenheit (avidyQq)

Blinder Mensch

Vidya bedeutet Sehen, Verstehen oder Licht.
Avidya bedeutet Fehlen von Licht, Fehlen von Einsicht oder Blindheit.

Im Moment des Todes vollzieht sich die Trennung zwischen dem
physischen Kérper des Individuums und seinem Geist, und der Geist wird
in einen Zustand getaucht, in dem es keine bewusste geistige Akfivitat
gibt. Mit anderen Worten, der Geist 16st sich einfach in seinen eigenen
fundamentalen Zustand der Bewusstlosigkeit auf, das erste Nidana, das
wir Unwissenheit nennen.

Dies ist das erste Glied in der Kette des abhdngigen Entstehens.



Bildung von
gewohnheitsmaBigen karmischen Neigungen
(samskara)

Topfer

Danach gibt es eine allmdhliche Regung der geistigen Aktivitat. Dies ist
das zweite Glied.
Nun beginnt die Entstehung der Gestaltungen im Geist.



Dualistisches Bewusstsein (vinana)
Affe

Diese Muster der Bewegung des Bewusstseins finden ihren vollen
Ausdruck im diskursiven Bewusstsein, der Fahigkeit des Geistes, etwas
anderes als sich selbst als Objekt wahrzunehmen - zu entscheiden, dies
ist dies, das ist das und so fort.

Diese Ebene des dualistischen, diskursiven Bewusstseins ist das dritte
Glied in der Kette des abhdngigen Entstehens.

So erscheint aus einem grundlegenden Zustand der Unwissenheit
heraus im Geist eine allmdhliche Regung der Gestaltungen, die ihren
vollen Ausdruck im diskursiven Denken findet.



Name und Form - Empfindung von Verkdrperung
(hamarupa)

Menschen in einem Boot

Aus diesem grundlegenden dualistischen oder diskursiven Bewusstsein
entsteht die Empfindung eines Selbst, eines ,Ich'.

Zur gleichen Zeit werden alle Formen, die man sieht, alle Gerdusche, die
man hort - kurz alle Phdnomene, die erfahren werden, als ein Ausdruck
des 'Anderen' wahrgenommen.

Auf diese Weise entsteht eine deutliche Spaltung in Selbst und Anderes.
Obwohl keine physische Basis fur Bewusstsein besteht, gibt es dennoch
an diesem Punkt ein Empfinden von Verkdrperung, von einer in eins
verschmelzenden Identitdt. Zudem gibt es auch ein GefUhl fUr das
Benennen der Dinge in der Erscheinungswelt.

Deshalb wird das vierte Nidana Name und Form genannt.



Unterscheidung der Sinnesbereiche
(shadyatana)

Haus mit sechs Fenstern

Das ndchste, funfte Nidana wird auf tibetisch Kyemtsche genannt,
was als Sinnesbereich Ubersetzt werden kann. Insgesamt geht man
von zwolf Sinnesbereichen aus, einem fur jeden der sechs Sinne und
einem fUr seine jewelligen Objekte. Der Verstand wird als ein sechster
Sinn angesehen, weil er in und aus sich selbst Gedanken hervorbringt,
die nicht notwendigerweise mit der durch die Sinne wahrnehmbaren
Umgebung verbunden sind.

So gibt es das Sehen und die Form, die gesehen wird. das Ohr und das
Gerdusch, das gehort wird etc. - insgesamt zwdlf Sinnesbereiche.

Das ftibetische Wort Kyemtsche bedeutet ‘entstehen’ und 'sich
erstrecken’, und besagt, dass jeder dieser Sinne seinen Ursprung im
betreffenden Sinnesorgan hat und sich auf denjenigen Sinnesbereich
erstreckt, in dem das betreffende Organ arbeitet - Form fUr das Sehen,
Gerdusch fur das Horen usw.



VI

Kontakt (sparsha)

Paar in Umarmung

Das sechste Nidana wird Regpa genannt, was wortlich 'BerGhrung' oder
,Kontakt' bedeutet, in genau demselben Sinn wie die Hand einen
Kontakt zu einem Objekt, das sie berUhrt, herstellt.

In diesem Fall bedeutet der Ausdruck, dass ein Kontakt zwischen den
sechs Sinnen und ihren jeweilligen Sinnesobjekten besteht - zum Beispiel
Zwischen Sehvermdgen und Form: in gewisser Weise berUhrt der Geist
Formen durch die Fahigkeit des Horens usw.



VI

Gefuhl (vedanaq)

Pfeil im Auge

Aus diesem ersten Kontakt heraus bildet sich das siebte Nidana:
Empfindung oder Geflhl. Zu Sehen bedeutet, durch das Auge einen
Kontakt mit der Form herzustellen, dann folgt eine Einsch&tzung der
anziehenden oder abstoBenden Natur dessen, was wir sehen, und ein
Werturtell Uber die Erfahrung. So bleibt die anfangliche Erfahrung nicht
einfach eine BerGhrung. Kérperliche Empfindung zum Beispiel wird
begleitet von der Empfindung rau oder glatt, hei oder kalt etc. Dazu
entstehen Gedanken oder Werturteile: 'das ist schdn, ich mag es' oder
,das ist unangenehm, ich mag es nicht'.

All diese aus der anfdanglichen BerUhrung entstehenden GefuUhle
gehodren zum siebten Nidana.



VI

Durst - Begierde (trishna)

Eine trinkende Person

Wenn man hungrig ist und kostliches Essen sieht, dann entwickelt sich
ein Begehren nach diesem Essen. Ebenso entstehen im Bewusstsein
eines Wesens im Sipa Bardo, sobald es Kontakt zwischen den Sinnen
und ihren Objekten gibt, GefUhle und Eindricke, die zu einem weiteren
Festhalten an und Begehren nach dieser Art von Erfahrung fGhren.



IX

Ergreifen (upadanaq)

Frochte sammelnder Affe

Dies fuhrt zu einem Zustand, den wir Ergreifen nennen und das
traditionell gebrauchte Bild ist das von jemandem, der eine Frucht
pflickt und sie wirklich in die Hand nimmt. Unter den zwdlf Nidanas ist es
das Stadium des Ergreifens, in dem der Wille, kdrperlich wiedergeboren
zu werden, den Geist zur Inkarnation dréngt.

FUr ein Wesen auf dem Weg zur menschlichen Wiedergeburt resultiert
daraus die Wahrnehmung der zukUnftigen Mutter und des zukUnftigen
Vaters beim Geschlechtsverkehr. Eine ungeheure Anhaftung, ein blinder
Wille sich zu inkarnieren, treibt den Geist des Sipa Bardo Wesens zu dem
Paar in Vereinigung.



Werden (bhava)

Geschlechtliche Vereinigung

Der Prozess von einer menschlichen Wiedergeburt angezogen zu
werden, findet bei einem menschlichen Wesen seine Vollendung, wenn
die Empfangnis im MutterschoB stattfindet. Dies ist das zehnte Nidana:
Werden oder Existenz. An diesem Punkt gibt es durch die Vereinigung
des Spermas des Vaters mit der Eizelle der Mutter eine kdrperliche Basis
und als dritte Komponente das Eintreten des Bewusstseins. Vo da an
sprechen wir gemdanl den Lehren des Buddha von einem menschlichen
Individuum. Empfdangnis ist die letzte Folge des Dranges, der das
korperlose Bewusstsein des Wesens im Sipa Bardo beherrscht: einen
besonderen Daseinsbereich zu bewohnen. Sobald die Empfdngnis
stattgefunden hat, ist das Wesen in den menschlichen Daseinsbereich
eingetreten und wird in der Folge geboren, aufgezogen und vollstandig
als ein Mensch unter Menschen anerkannt werden.

Wenn wir also die Vermischung von zwei kérperlichen Elementen
haben, Sperma und Eizelle, und einem nichtmateriellen Element, dem
Bewusstsein des Wesens im Bardo, wird ein menschliches Individuum
empfangen. Das zur Wiedergeburt drdngende Bewusstsein ist wieder in
einem kdrperlichen Daseinsbereich.



X|
Geburt (jati)

Eine gebdrende Frau

Der karmische Prozess der menschlichen Wiedergeburt bewirkt im
Korper der Mutter eine Kraft, die den Kopf des Kindes zur Vorbereitung
auf die Geburt nach unten dreht und dann die Wehen auslést, die das
Kind in die Welt drdngen. Dies bringt uns zum elften Nidana, dem der
tatsdchlichen kérperlichen Geburt.



Xl

Altern und Tod (jara marana)

Ein Mann, der einen Leichnam tragt

Das letzte Glied in der Kette des abhdngigen Entstehens ist Altern und
Tod. Altern beginnt im Moment der Geburt und dauert fort bis zum
Augenblick des Todes, unabhdngig von dem Alter, in dem man stirbt.
Verbunden mit diesem stdndigen Alterungsprozess sind all die
Krankheiten, Leiden, Sorgen und Schmerzen, die ein Mensch erfdhrt.

Das SchlieBen des Kreises

Dem Moment des Todes folgt die Trennung von Koérper und Geist und es
entsteht ein grundlegender Zustand von Unwissenheit.

Indem wir so wieder beim ersten Nidana ankommen, hat uns diese eine
Lebenszeit einen vollstandigen Kreislauf gebracht.

Nach dem Zustand des Ungewahrseins setzt sich der Kreislauf der zwolf
Glieder fort mit der Regung des Geistes, dem Wiedererwachen des
diskursiven Bewusstseins usw.

Dies ist ein Aspekt von Samsara, was wortlich 'Kreis' oder 'Rad' bedeutet:
Es macht eine volle Umdrehung von einem Leben zum ndchsten.



