T TP 11" —Tor 11— YA TN " 0. g



Das Rad des Samsara



Der Kreislauf leidvoller Verwirrung

hat keinen auffindbaren Anfang. Ein erster Beginn, seitdem die Wesen -
getduscht von Unwissenheit und gefesselt von Begehren - in ihm
umbherstreifen und herumwandern, kann nicht ausgemacht werden.
Angenommen ein Mensch wurde alles, was es an Gras, Zweigen,
Stdécken und Bl&ttern im Lande Indien gibt, abschneiden und auf einem
Haufen sammeln. Und nachdem dies getan ist, wirde er jeden einzelnen
Grashalm, jeden Zweig, jeden Stock und jedes Blatt nehmen und sagen:
,Dies ist meine Mutter, dies ist die Mutter meiner Mutter.' Die
Aufeinanderfolge der MUtter und GroBmutter dieses Menschen ware
noch nicht zu einem Ende gekommen, selbst wenn alle Grashalme,
Zweige und Stdécke und Blatter aufgebraucht sind. Warum ist dies so? Es
ist so, weil der Kreislauf leidvoller Verwirrung keinen auffindbaren Anfang
hat und ein erster Beginn nicht ausgemacht werden kann, seitdem die
Wesen - getduscht von Unwissenheit und gefesselt von Begehren - in ihm
umherstreifen und herumwandern.

Solch eine lange Zeit hast du Leiden, Qualen und Katastrophen erlebt
und die Leichendcker gefullt. Lang genug, um des leidvollen Kreislaufes
UberdrUssig zu sein; lang genug, um leidenschaftliches Begehren nach
einem Korper abzuwerfen; lang genug, um Freiheit von Unwissenheit und
Begehren zu suchen.

Der Kreislauf leidvoller Verwirrung hat keinen auffindbaren Anfang. Ein
erster Beginn, seitdem die Wesen - getduscht von Unwissenheit und
gefesselt von Begehren - in ihm umherstreifen und herumwandern, kann
nicht ausgemacht werden.

Der Strom der Trdnen, den du wdhrend deiner Wanderung auf diesem
langen Weg vergossen hast, weil dir Unangenehmes zugestoBen ist und
du von Angenehmen getrennt wurdest, dieser allein ist groBer als alles
Wasser in den vier groBen Ozeanen. Lange Zeit hast du den Tod der
Mutter, den Tod des Vaters, den Tod von Bruder und Schwester, den Tod
von Verwandten und Freunden, den Verlust von Wohlstand, den Verlust
durch Krankheit erlebt - weinend und klagend, weil dir Unangenehmes
widerfuhr und Angenehmes genommen wurde. Dieser Strom der Trdnen
ist mehr als das Wasser in den vier groBen Ozeanen. Warum?e Weil der
Kreislauf leidvoller Verwirrung keinen auffindlbaren Anfang hat.

Lang genug hast du geweint und geklagt, um des leidvollen Kreislaufes
UberdrUssig zu sein; lang genug, um leidenschaftliches Begehren nach
einem Korper abzuwerfen; lang genug, um Freiheit von Unwissenheit und
Begehren zu suchen.

nach Buddha Shakyamuni



AuBBerhalb des Rades

Oben rechts im Thangka steht der Buddha auf einer Wolke und zeigt auf
den vollen Mond, der das Erwachen symbolisiert, die endgultige
Befreiung von Samsara.

Das Rad wird von Yama, dem Gott des Todes gehalten. Yama bedeutet
wortlich Zwang. Alle Lebewesen im Rad des Samsara unterliegen dem
Zwang des Werdens und Vergehens, der Geburt und dem Tod sowie
dem Zwang ihrer Geistesgifte, die sie im Kreislauf gefangen halten, ohne
jemals Freiheit zu finden.

Er fragt eine Krone aus funf Totenschddeln. Sie symbolisieren die
Vergdanglichkeit der funf Skandhas - Form, Gefuhl, Wahrnehmung,
willentliche Regung, Bewusstsein.

Das dritte Auge auf der Stirn symbolisiert die Weisheit der Einsicht in
Vergdnglichkeit.

Die Hadnde und FUBe mit inren scharfen und spitzen Krallen symbolisieren
die Leiden von Geburt, Alter, Krankheit und Tod.

Das auf dem Thangka nur unten sichtbare Tigerfell unterstreicht seine
furchteinfléBende Ausstrahlung.



Die Nabe des Rades

Im inneren Kreis sind Schwein, Schlange und Hahn, die sich gegenseitig in
den Schwanz beiBen. Das Schwein symbolisiert Unwissenheit, der Hahn
Gier und die Schlange Hass.

Diese Grundmuster der TGuschung schaffen Samsara und halten uns
fortwdhrend darin gefangen. Sobald wir unsere TGuschung
durchschauen und uns davon befreien, hat Samsara ein Ende. Wenn wir
hingegen immer starker diesen Mustern folgen, versinken wir in immer
tieferes Leid. Dies wird auf dem duBeren Kreis dargestellt. Die Menschen
auf der linken, helleren Seite steigen hdéher. Die Menschen auf der
rechten, dunkleren Seite werden vom D&dmon der Geistesgifte in die
niederen Bereiche gezogen.



Die sechs Daseinsbereiche

In jedem Daseinsbereich ist ein Buddha, der Mitgefuhl und Weisheit
verkdrpert. Die leidenden Wesen kdnnten jederzeit augenblicklich zu
inrer wahren Natur erwachen und Freiheit erlangen, doch die Macht der
Tauschung und negativen Gewohnheitsmuster hdlt sie davon ab. Und so
kreisen und kreisen sie seit Ewigkeiten im Samsara, ohne eine Ahnung
davon zu haben, wer sie wirklich sind. Sie sind wie Wesen, die bis zum Hals
im Wasser stehen und verdursten. Dabei mUssten sie nur auf die Idee
kommen, ein wenig die Knie zu beugen, und sie konnten ihren
unendlichen Durst ein fUr allemal I6schen.

Buddha mit Laute - das Spiel Buddha mit dem Schwert der

der Laute sagt, alle GenUsse - unterscheidenden Weisheit
sind verganglich Buddha Shakyamuni mit

Bettelschale und Bettelstab

Bereich der Hungergeister Tierbereich Hollenbereich
Buddha halt eine Schale mit Buddha halt einen Text als Buddha halt eine Flamme -
himmlischem Nektar - ein Symbol  Symbol fUr denken, sprechen ein Symbol der Lauterung

fUr spirituelle Nahrung und reflektieren



1)7 | "ﬁ‘i

e

Ll WS

i
L&

Samsara und Nirwana

Die gesamte Wirklichkeit kann ganz allgemein in den zwei Begriffen
Samsara und Nirwana zusammengefasst werden.

Was als Samsara bezeichnet wird, ist seiner wahren Natur nach Leerheit,
seine ursdchliche Beschaffenheit ist TGuschung und sein primdares
Merkmal ist, sich als Leid zu manifestieren.

Was als Nirwana bezeichnet wird, ist seiner wahren Natur nach Leerheit,
seine ursdchliche Beschaffenheit ist die Beendigung und Aufldsung aller
Tauschung und sein primdres Merkmal ist die Befreiung von allem Leid.



Wer wird denn von der Samsara genannten Verwirrung getéuscht?g Alle
fUhlenden Wesen der drei Weltsphdaren.

Worin grinden denn Tduschung und Verwirrung? Sie grinden in Leerheit.
Was verursacht die Taduschung? lhre Ursache ist groBe Unwissenheit.

In welcher Weise manifestiert sich TGuschung? Sie wirkt in den
Handlungen und Erfahrungen der sechs Arten von Lebewesen.

Was sind Beispiele fUr solch eine TGuschung? Sie ist wie Schlaf und Traum.
Seit wann gibt es diese Tauschung? Seit anfangsloser Zeit.

Welche Folgen hat sie? Ihre schlimmen Folgen sind, dass man
ausschlieBlich Leid erfahrt.

Kann diese TGuschung jemals in die Weisheit alliberschreitenden
Gewahrseins umgewandelt werden? Dies geschieht sobald man
unUbertreffliches Erwachen erlangt.

Doch wer denkt, dass diese Tauschung von selbst verschwindet, sollte
wissen, dass Samsara dafur bekannt ist endlos zu sein.

Da Samsara von Verwirrung, groBem Leid, sowie endloser Dauer gepragt
ist und sich nicht einfach von selbst aufldst, solltest du dich von jetzt an
mit groBer Hingabe auf die Verwirklichung unubertrefflichen Erwachens
ausrichten.

Gampopa

TGuschung und Erwachen

Es ist unser Geist, der Samsara und Nirwana erlebt. Man kann sagen, dass
der Geist zwei Gesichter hat, die zwei Aspekte derselben Wirklichkeit sind:
Ta@uschung und Erwachen. Tauschung erlebt Samsara, Erwachen erlebt
Nirwana.

Tauschung entsteht aus groBer Unwissenheit Gber die wahre Nafur
unseres Geistes und schafft das gesamte Samsara, den Kreislauf
leidvoller Verwirrung. Die fUhlenden Wesen werden mehr und mehr von
ihren lllusionen gefesselt. Die Hauptillusion ist ein wirkliches Ich zu haben.
Alle Gedanken, GefUhle und Erfahrungen drehen sich darum. Der Geist
wird dadurch konditioniert, getribt und unrein. Weltliche, getduschte
Wesen erfahren diesen unreinen, leidvollen Zustand des Geistes als ihren
gewdhnlichen und vertrauten Zustand. Der Geist in dieser Verfassung hat
wenig positive Qualitdten und geringe Freiheit. Er wird von seinen
Gefuhlen beherrscht und fortgetragen, weil er ihre leere Natur nicht
erkennt und sie fur vollkommen wirklich halt. Der unreine, getduschte und
konditionierte Geist kreist seit anfangsloser Zeit unaufhoérlich in Samsara.
Obwohl er in seinem Kern bereits die erleuchteten Qualitdten des
Erwachens besitzt, sind sie nicht sichtbar for ihn, weil er von Schleiern und
Makeln verdunkelt ist.



Erwachen ist der Zustand des reinen Geistes, der alle TGuschung
Uberwunden hat. Die Hauptillusion eines wirklichen Ich wird durchschaut
und die ihr zugrunde liegende Unwissenheit [6st sich auf. Im Verwirklichen
seiner tiefen, wahren Natur, wird der Geist von den lllusionen und
Konditionierungen befreit. Er erfahrt seine essenzielle Reinheit und erlebt
Nirwana, das Kreisen in Samsara hat ein Ende und das urspringliche
Erwachen eines Buddha ist verwirklicht.

Der getduschte und erwachte Zustand unterscheiden sich nur durch die
Reinheit oder Unreinheit des Geistes. Beide sind Leerheit, das heilt sie
sind wie die zwei Seiten einer einzigen Munze.

Die reinen Qualitdten des erwachten Geistes

Offen und weit
Der Geist ist die entscheidende Instanz in uns, er ist der Kénig und der
Kdrper ist sein Diener. Es ist der Geist, der ,Ich* denkt: Ich bin, ich will und
ich will nicht. Und wir haben das Gefuhl, dass unser Geist und all seine
Fahigkeiten wirklich existieren. Doch wenn wir unser Gewahrsein auf ihn
lenken und ihn suchen, kdnnen wir ihn nirgendwo finden. Er hat weder
Form noch Farbe noch irgendeine andere Eigenschaft und ist jenseits
aller Vorstellungen und Konzepte - unfassbar wie Raum. Offen und weit
wie Raum bedeutet, dass der Geist nirgendwo verweilt. Er ist
allgegenwdartig und alldurchdringend und umfangt alle
Erscheinungsformen. Seine raumgleiche Natur unterliegt nicht dem
Wandel, sie ist unzerstdribar und zeitlos. Offenheit ist die erste wesentliche
Qualitat des Geistes. Sie ist jenseits des Bewusstseins, das den Geist als
,lch' mit besonderen Eigenschaften versteht.

Klar und lichtvoll
Ware der Geist nur Offenheit oder Leerheit, dann wdare er leblos und
kdnnte nichts erfahren, nichts wissen und keine GefUhle haben. Doch
der Geist hat seinem Wesen nach die Fahigkeit zu erfahren und zu
wissen. Diese dynamische Funktion wird Klarheit genannt, die luzide
Erkenntnis und lichtvolle Erfahrung ist. Die Offenheit des Geistes ist wie
der weite Raum und seine Klarheit wie das Licht, das den Raum erhellt.
Die lichtvolle Klarheit des Geistes ermdglicht alle Erkenntnisse und
Erfahrungen. Sie ist in sich selbst und durch sich selbst ohne ein Zweites
gewahr und wird deshalb auch selbsterhellende Klarheit genannt.



Ungehindert und frei
Die dritte reine Qualitat ist die Freiheit des Geistes, alles und jedes
ungehindert zu erfahren. Sie ist die freie Entfaltung aller Weisheit und
allen MitgefUhls sowie der erleuchteten Mittel, die angewendet werden,
um den fUhlenden Wesen zu helfen.

Diese drei Qualitaten sind vallig eins.
Sie sind gleichzeitig und komplementar.

Die Schleier des getduschten Geistes

Der Kreislauf leidvoller Verwirrung hat keinen auffindbaren Anfang. Ein
erster Beginn, seitdem die Wesen - getduscht von Unwissenheit und
gefesselt von Begehren - in ihm umherstreifen und herumwandern, kann
nicht ausgemacht werden.

Buddha Shakyamuni

Tiefes Nicht-Gewahrsein ist die Wurzel aller TGuschung, doch wie, warum
und wann sich Ungewahrsein entwickelt und den Geist von seiner
ursprunglich reinen Natur entfremdet hat, dafir hat selbst der Buddha
keine ErklGrung gefunden.

Nicht-Gewahrsein seiner Offenheit und Weite fOhrt im Geist zu einer
Verengung, in der die Vorstellung von ICH entsteht.

Nicht-Gewabhrsein seiner lichtvollen Klarheit fGhrt im Geist zu einer
Einschrdnkung, in der die Vorstellung von ANDERE entsteht.
Nicht-Gewahrsein seiner freien Entfaltung fOhrt im Geist zu einer
Verfestigung, in der die Beziehungen zwischen ICH und ANDERE
entstehen.

Diese drei Muster der Entfremdung haben keinen auffindbaren Anfang,
sie bestimmen aber seit anfangsloser Zeit das Verhalten der getduschten
fUhlenden Wesen. Da es schon seit ewigen Zeiten so ist, kbnnte man
geneigt sein, ihnen einen Ewigkeitswert zu geben, den sie aber ganz und
gar nicht haben. Sie manifestieren sich Augenblick fur Augenblick und
sind erscheinend und leer, leer und erscheinend. Daher kbnnte man
genauso gut im ndchsten Augenblick die reinen Qualitdten des Geistes
manifestieren. Nichts ist leichter als das, doch die Kraft der Gewohnheit
macht es schwer.

Unwissenheit
Die Unfdahigkeit des Geistes, seine wahre Natur zu erkennen, wird
fundamentale Unwissenheit genannt. Dieses fief Nicht-Gewahrsein seiner



eigenen erwachten Natur ist die Wurzel aller TGuschung und die Quelle
allen Leids.

Dualismus
Die aus Nicht-Gewahrsein entstandene dualistische Aufspaltung in
Subjekt und Objekt ist die Wurzel aller weiteren TGuschungen.
Wenn der Geist seine Offenheit ohne Zentrum und Grenzen verliert, sieht
und erfdahrt er alles mittels eines zentralen Bezugspunktes, dem Ego. Statt
Offenheit und Weite gibt es jetzt die get&uschte Erfahrung von Ich und
Mein. Und anstelle von lichtvoller Klarheit, die in sich selbst und durch sich
selbst ohne ein Zweites gewahr ist, erfahrt er jetzt die Erscheinungsformen
als duBerlich vom Ich, als Andere. Die Aufspaltung in Ich und Andere
oder Subjekt und Objekt schafft die Schleier dualistischen Greifens.

Emotionen
Durch Nicht-Gewahrsein seiner Qualitdt der ungehinderten und freien
Entfaltung entstehen im Geist alle méglichen Beziehungen zwischen Ich
und Andere, Subjekt und Objekt. Auf der reinen Ebene ist freie Entfaltung
die augenblickliche und spontane Vielfalt der erleuchteten Qualitaten.
Auf der Ebene der Unwissenheit werden diese Qualitdten zu den
endlosen Moglichkeiten dualistischer Beziehungen. In Unwissenheit nimmt
das Subjekt duBere Objekte wabhr, die es fur vollig wirklich halt. Es entsteht
eine Beziehung zu den Objekten, die es als angenehm, unangenehm
oder neutral bewertet und dann darauf mit Anhaftung, Ablehnung oder
Gleichgultigkeit reagiert. Diese drei Muster entsprechen den drei
primdren Geistesgiften Gier, Hass und Unwissenheif, aus denen sich
weitere leidvolle GefUhle entwickeln wie zum Beispiel Stolz und Neid.
Alle sechs Daseinsbereiche haben ihre Wurzel im getduschten Geist und
dessen konflikttrdchtige Emotionen.

Karma
Mit den Verhaltensweisen des getduschten Geistes werden durch
Denken, Reden und Tun positive, negative und neutrale Ursachen gesat,
die entsprechende Wirkungen haben und den Geist immer mehr
konditionieren. Karma wird geschaffen, und durch Karma wird Samsara
geschaffen. Samsara ist nichts anderes als eine Projektion des Karma.
Alle Wesen werden durch Karma geschaffen. Karma ist inre Ursache und
aufgrund von Karma unterscheiden sie sich.

Diese vier Schleier des getduschten Geistes verhillen unsere wahre Natur
und machen uns zu getduschten samsarischen Wesen. Wenn wir Freiheit
erlangen und zu unserer wahren Natur erwachen wollen, mussen wir uns



kraft der Methoden des Dharma von diesen Schleiern befreien. Einen
anderen Weg gibt es nicht.

Das Kreisen in den sechs Bereichen

Von wem und wie wurden die Waffen der Hollen geschaffen?e
Wer hat die glUhenden B&den gemacht?

Und woher kommen die Flammen?

Shakyamuni hat gelehrt:

,Sie werden allesamt vom getduschten Geist projiziert.

Shantideva

Samsara ist wie ein groBes Kino mit sechs Sdlen. Im Saal 1 laufen nur
Hollen-Filme, im Saal 2 nur Hungergeister-Filme, im Saal 3 nur Tier-Filme, im
Saal 4 nur Menschen-Filme, im Saal 5 nur Halbgdtter-Filme und im Saal 6
nur Gotter-Filme. Man entkommt diesen Filmen nicht und kann nicht
zwischendrin mal zur Abwechslung in einen anderen Saal gehen. Wenn
man stirbt, kommt man wieder in die Eingangshalle, dort trifft man auf
den Gott Yama, der einem den Spiegel der Wahrheit vorhdlt, in dem
man genau sehen kann, wohin das eigene Karma fuhrt. Durch die Kraft
positiven Karmas wird man in einem hdheren Bereich geboren und die
Wucht negativen Karmas bewirkt eine Wiedergeburt in den niederen
Bereichen.

1 - Hass und Wut projizieren die Héllen, die von einer groBen Masse
negativen Karmas geschaffen werden;

2 - Gier und Geiz projizieren den Bereich der Hungergeister, der
von einer etwas weniger groBen Masse negativen Karmas
geschaffen wird;

3 - Dummheit und Stumpfheit projizieren den Bereich der Tiere, der
durch geringeres negatives Karma geschaffen wird.

4 - Anhaften und Begehren projizieren den Bereich der Menschen,
der aus groBtenteils positivem Karma gemischt mit einem
geringen negativen Anteil geschaffen wird;

5 - Neid und Eifersucht projizieren den Bereich der Halbgotter, der
aus groBtenteils positivem Karma gemischt mit einem noch
geringeren negativen Anteil geschaffen wird;

6 - Stolz und Hochmut projizieren den Bereich der Gotter, der aus
gréBtenteils positivem Karma gemischt mit einem sehr geringen
negativen Anteil geschaffen wird.



Jetzt sind wir Menschen, doch aufgrund des in diesem Leben
angesammelten Karmas kann es sein, dass wir nach unserem Tode in
einem anderen Bereich landen. Samsara ist ein Kreislauf, in dem die
Lebewesen endlos von einem Bereich zum andern wandern. Mal geht es
hoéher, dann wieder runter oder weiter im selben Bereich. Wir waren
schon Uberall. Der durch Karma konditionierte Geist wandert von einem
Leben zum ndchsten. Karma ist eine Konditionierung aber keine
Verdammnis, kein Schicksal, keine Schuld, die uns festnageln. Keine
Macht der Welt, nicht einmal der méachtigste Gott, kann uns zur Holle
verdammen, doch der eigene negative Geist schafft dies
augenblicklich. Keine duBere Instanz hat Macht Gber uns, alles hangt
vom eigenen Geist ab. Wir kdnnten in jedem Augenblick ein Erwachen
erleben - hier und jetzt. Wir haben standig die Méglichkeit der Wahl. Die
richtige Wahl schafft positives Karma. Die Wahl liegt an uns. Hinsichtlich
der Ursache haben wir die freie Wahl, doch auf die Wirkung unserer Wahl
haben wir keinen Einfluss, die ist unvermeidlich.

Freiheit ist moglich inmitten von Samsara, trotz unserer Konditionierungen,
da wirimmer einen gewissen Grad unmittelbaren Gewahrseins und
authentischer Erfahrung haben. Der getduschte Geist und seine
Erfahrungen unterliegen zwar den Konditionierungen der Unwissenheit,
aber es besteht immer die Méglichkeit, die Freiheit unmittelbaren,
augenblicklichen Gewahrseins zu berUhren.

Die Hollen
Es gibt allerlei Hollen, insgesamt werden achtzehn genannt.

Die heiBen Hdllen sind die Erscheinungswelt hitzigen Hasses. FUr die
Wesen, die in den acht heiBen Hollen geboren werden, sind die Ebenen,
Berge und Tdler wie rot glihendes Eisen; die FlUsse, Seen und Meere wie
geschmolzene Bronze. Von den Baumen fdallt ein Regen von Schwertern
und scharfen Waffen. Die Bewohner haben nicht einen Moment Ruhe,
sondern werden unaufhorlich von wilden Raubtieren und schrecklichen
Damonen gejagt.

Das Leid in der tiefsten Holle, der Avici Holle, ist ungeheuerlich intensiv.
Selbst dem Buddha fallt es sehr schwer, von den dortigen Leiden zu
sprechen. Es heiBt, dass die mitfUhlenden Bodhisattvas, wenn sie davon
hoéren, Blut speien und in Gefahr sind zu sterben.

Die kalten Hollen sind die Erscheinungswelt kalten Hasses. FUr die Wesen,
die in den acht kalten Hollen geboren werden, sind die Ebenen, Berge
und Tdler frostig und eisig kalt; die FlUsse, Seen und Meere sind
vollkommen zu Eis gefroren. Es wehen fortwdhrend bitterkalte Winde und
Stirme. Die Bewohner haben nicht einen Moment Ruhe, sondern sterben



wieder und wieder und werden wieder und wieder augenblicklich neu
geboren, nur um das ungeheure Leid noch einmal zu erleben.

In den benachbarten und gelegentlichen Hdllen sind die Leiden nicht
ganz so ungeheuerlich wie in den heien und kalten Hollen, doch auch
sehr intensiv und unertraglich.

Die Hungergeister

Der Bereich der Hungergeister ist die Erscheinungswelt intensiver Gier und
starken Geizes. Die Wesen in diesem Bereich werden fortwdhrend von
groBem Hunger und Durst gequdlt, doch finden sie nie etwas zu essen
und zu trinken, sondern nur Kot und Schleim. Sie sind véllig erschépft von
ihrer vergeblichen Suche. Ihre nackten Kérper werden in der
Sommerhitze verbrannt und frieren im Winter. Aus ihren verrenkten
Gelenken schieBen Flammen. Sie leben in Feindschaft, kdmpfen standig
miteinander und prugeln sich.

Die Tiere

Der Bereich der Tiere ist ist die Erscheinungswelt von Stumpfheit und
Dummbheit. Erist fOr uns Menschen, der einzige Bereich den wir
wahrnehmen kénnen. Heute gibt es viele Dokumentarfiime Gber die
Tierwelt und wir kénnen so genau studieren, wie sie leben. Viele fressen
sich gegenseitig. Raubtiere morden nur, aber kein Raubtier wird zum
Massenmorder. Viele Tiere haben Angst, weil sie immer in Gefahr sind,
von einem anderen Tier angegriffen und getdtet zu werden.

Das groBte Leid erleben die Tiere, die von den Menschen fUr die
sogenannte Fleischproduktion grausamst gehalten und grausamst
geschlachtet werden. Weltweit werden jahrlich Gber zwei Milliarden Stall-
und Weidetiere sowie Uber 20 Milliarden HGhner, Ganse, Enten, Puten
geschlachtet. Diese ungeheuren Zahlen sind erschreckend, doch noch
entsetzlicher sind die unermesslichen korperlichen und seelischen Leiden,
die diese jahrlich getdteten Tiere durchleben - in der heute Ublichen
Massentiernaltung, auf dem Transport zum Schlachthof und in den
Schlachthdusern, die Hollenvisionen gleichen.

Jahrlich werden ca. 80 Millionen Tonnen Fisch und Meerestiere von der
globalen Fischindustrie gefischt.

Ungefdhr 38 Millionen Tonnen Meerestiere oder etwa 40% des jGhrlichen
Weltfischfangs werden als RGckwurf oder Beifang entsorgt.

Etwa 80% Beifang erzeugt die Jagd nach am Boden lebenden Tieren wie
Schollen, Seezungen oder Krabben.

Ungefdahr 20 Millionen Tonnen ,,Beifang*-Fische werden zum Teil lebend
verkocht und zu Fischmehl verarbeitet, das als ,tierisches Fett* in der



Lebensmittelindustrie verwendet oder an HUhner, Schweine und Fische in
Fischfarmen verfUttert wird.

Der kommerzielle Fischfang ist eine grausame Angelegenheit. Wenn die
Fische in den Netzen an die Oberfldche gezogen werden, haben sie
durch den schnellen Wechsel im Wasserdruck groBe Schmerzen und
nicht selten reit inre Schwimmblase. Sie ersticken qualvoll, werden von
den Fangern zertreten und erschlagen. Den meisten wird auf den groBen
Fangschiffen noch lebend der Bauch aufgeschnitten oder sie werden
bei lebendigem Leibe tiefgekUhlt. Unzahlig viele Fische werden jahrlich
so getdtet und verarbeitet.

Wale, Delphine, Haie, Schildkroten, Seevdgel und andere Tiere
verfangen sich in den riesigen Netzen, die bis in eine Tiefe von 2.000
Metern vordringen. Sie ertrinken oder werden schwer verletzt, indem sie
Uber den Seeboden geschliffen und erdrickt werden. Jahrlich werden
ungefdhr eine Million Seevdgel beim Fischfang getotet.

Etwa die Hdlfte der zum Verzehr angebotenen SUB- und Salzwasserfische
kommen heute aus sogenannten Aquakulturen. Auch in diesen
Fischfarmen werden jahrlich unzdhlig viele Fische getdtet, die schon vor
ihrem Tode unendlich leiden.

AuBerdem werden viele Tiere als Versuchstiere missbraucht oder wegen
ihrer Felle gehalten und getotet.

Viele Tiere in der freien Natur - Hasen, Rehe, Fasane efc. - werden von
den Menschen gejagt und getotet.

Dies sind die drei niederen Bereiche. Der gunstigste von innen ist der
Tierbereich. Tiere haben oft bessere Instinkte als wir Menschen, doch ihr
Geist ist insgesamt zu dumpf. Sie kénnen nicht denken und sprechen. Es
ist nahezu unmaoglich fur sie Liebe und MitgefUhl zu entwickeln und den
Dharma zu praktizieren.

Das Leid der Hungergeister und Hollenwesen ist duBerst intensiv, in ihrem
Geist ist kein Raum fUr etwas anderes.

Die neidvollen Gotter

Die Wesen in diesem Bereich haben insgesamt sehr positives Karma, das
jedoch von Neid und Eifersucht getribt ist. Sie erfahren einen glucklichen
Zustand mit vielen guten Kraften und Freuden, doch sind sie neidisch auf
die Gbtter, die ein noch glUcklicheres Leben fUhren. Sie sehen, dass die
Gotter einen wunscherflllenden Baum haben, der ihnnen alle Winsche
erfllt, dessen Wurzeln aber in ihrem eigenen Bereich wachsen. Dies
erregt inre Missgunst und sie kdmpfen mit den Gbdttern. Doch da die
Gotter positiveres Karma haben, sind sie ihnen unterlegen und kdnnen



niemals werden wie sie oder ihnen ihre glicklicheren Bedingungen
rauben.

Die Gotter

Die Wesen in diesem Bereich haben sehr positives Karma, gemischt mit
ganz wenig negativem Karma. Sie haben ein sehr langes und glickliches
Leben, das nur hin und wieder von den Angriffen der neidvollen Gotter
getribt wird. Insgesamt haben sie viel MuBe und genieBen ihre sinnlichen
Vergnugen und asthetischen Freuden. Es geht ihnen so gut, dass sie nicht
im geringsten daran denken, den Dharma zu praktizieren und das
Erwachen zu erlangen. Doch ihr GlUck ist kein reines, wahres GlUck,
sondern ist von Stolz und Tauschung Uber die wahre Natur des Daseins
getribt. Sie haben ein sehr langes Leben und haben vergessen, dass
auch sie eines Tages die Leiden des Sterbens, des Todes und der
Wiedergeburt in einem anderen Daseinsbereich erleben mussen.

Wenn der Tod naht, erkennt der Gott mit einem Mal, dass er sein langes
sorgloses Leben nur mit sinnlichen Vergnugen und asthetischen Freuden
vergeudet hat. FUnf Anzeichen kinden, dass sein Tod naht: Seine
Gewdnder beginnen zu riechen, die Blumengirlanden welken, Schweil3
bricht aus den Achselhdéhlen, Ubler Geruch entstromt seinem Korper und
es macht ihm keine Freude mehr, auf seinem Thron zu verweilen. Die
anderen Gotter spuren den nahen Tod, rompfen die Nase und verlassen
ihn mit den Worten ,,M6gest du unter den Menschen geboren werden*.
Allein gelassen wird der sterbende Goftt von Leid Uberwdltigt. Mit seinem
gottlichen Auge sieht er seinen Absturz in einen niederen Bereich. All sein
gutes Karma ist aufgebraucht, und eine andere karmische Schicht wird
wirksam. Die geistigen Qualen und Angste, die ihn Uberfallen, sind groBer
als die Leiden der Hollen.

Die Menschen

Das menschliche Dasein ist der gunstigste Bereich. Die Menschen sind
die einzigen fUuhlenden Wesen im Samsara, die Uber die notwendigen
Qualitaten verfogen, die man braucht, um den Dharma zu praktizieren.
Das Menschenleben ist aber keine Garantie, das wir tatsdchlich den
Weg in die Freiheit wahlen. TatsGchlich sind die meisten Menschen im
Bann weltlicher Interessen und vergeuden ihre kostbare Gelegenheit mit
allen moéglichen sinnlosen Zerstreuungen und allerhand negativen
Handlungen. Menschen, die wirklich konsequent den Weg des
Erwachens gehen, sind so selten wie Sterne bei Tag.

Auch der Menschenbereich ist von vielerlei Arten Leid beeintrachtigt. In
ihm flieBen die vier groBen Stréme der Geburt, der Krankheit, des Alterns
und des Todes sowie der fUnfte groBe Strom der unséglichen Leiden, die



Menschen anderen und auch sich selbst zufUgen. AuBerdem erleben die
Menschen das Leid, von Geliebtem getrennt zu werden, Ungeliebtem zu
begegnen, Gewunschtes nicht zu erhalten und Erlangtes beschitzen zu
mussen.

All die Emotionen, die als Wurzel der einzelnen Bereiche gelten, sind
auch im Geist der Menschen gegenwartig. Entsprechend gibt es
hollische Bedingungen wie Kriege, Terrorismus, Diktatur, Folter etc. Das
letzte Jahrhundert war das blutigste der ganzen Menschheitsgeschichte.
Es gibt Bereiche der Hungergeister, die von den unzdhligen SGchten der
Menschen geschaffen werden. Viele Menschen leben nicht besser als
die Tiere und folgen nur ihren Instinkten ohne die geringste Ahnung Uber
welch groBartige Méglichkeiten sie verfugen. Es gibt auch allerhand
Menschen, die in Reichtum und Luxus leben, von Erfolg verwdhnt sind
und groBen Ruhm genieBen. Sie alle gleichen sich darin, dass sie so
wenig Interesse am Weg des Erwachens haben wie Hunde am Gras
fressen. Und so vergeuden sie ihre duBerst kostbare Gelegenheit und
sGen kraftig Ursachen fUr weiteres Leid und unzdhlige Runden im
Samsara.

Die Gotterbereiche der Form und Formlosigkeit

Was wir bis hierher beschrieben haben sind die Daseinsbereiche in der
Welt der Begierde. Zudem gibt es noch die Welten der Form und der
Formlosigkeit, die auch zu Samsara gehdren.

Die in diesen Welten geborenen Gotter haben durch bestimmte Arten
der Meditation einen meditativen Zustand fiefer Versunkenheit erreicht,
der vollig frei von korperlichen und geistigen Leiden ist. Diese ZustGnde
sind von sehr langer Dauer. Doch so wie Voégel, die am Himmel fliegen,
frGher oder spater wieder auf dem Boden landen mussen, stellen die
Gotter eines Tages fest, dass inr Bewusstsein in andere Zustdnde sinkt. Sie
kdnnen ihre tiefe Versunkenheit nicht ldnger aufrecht halten und werden
allmdahlich in grobere ZustGnde gezogen. Dies beunruhigt sie sehr, denn
sie glaubten, bereits die Befreiung erlangt zu haben. Sehr lange Zeit
haben sie den Frieden und die Freude tiefer meditativer Versunkenheit
genossen und gedacht, dass sie vollkommen von allem Leid befreit sind.
Doch wenn die Kraft der Versunkenheit aufgebraucht ist, manifestiert sich
die Erscheinungswelt wieder und sie erkennen, dass sie immer noch im
Kreislauf von Samsara festhdngen. Ihre Meditation war ausschlieBlich auf
Stille und tiefe Versunkenheit ausgerichtet, die aber allein nicht reichen,
um das Erwachen zu verwirklichen und ein fur allemal von Samsara
befreit zu sein. Tiefe durchdringende Einsicht in die Wahrheit des Nicht-
Selbst und der Leerheit der Erscheinungswelt befreit von der tiefen
Unwissenheit und den Geistesgiften, die Samsara erschaffen. Nur so wird



das Erwachen erlangt und somit alles Karma aufgeldst. Gutes Karma hat
diese Wesen in die vollig leidfreie Erfahrung tiefer Versunkenheit
gebracht. Doch wenn dieses Karma aufgebraucht ist, melden sich die
nicht geklarten karmischen Eindricke wieder und ziehen sie in einen der
sechs Daseinsbereiche.

Die zwOolf Glieder abhdngigen Entstehens

Ein kurzer Uberblick

Der Buddha lehrte: Was ist abhdngiges Entstehen?

Aufgrund von Unwissenheit entstehen willentliche Regungen;
aufgrund von willentlichen Regungen entsteht Bewusstsein;

aufgrund von Bewusstsein entstehen Name und Form;

aufgrund von Name und Form entstehen die sechs Sinnesgrundlagen;
aufgrund von sechs Sinnesgrundlagen entsteht Kontakt;

aufgrund von Kontakt entsteht GefGhl;

aufgrund von Gefihl entsteht Begehren;

aufgrund von Begehren entsteht Greifen;

aufgrund von Greifen entsteht Dasein;

aufgrund von Dasein entsteht Geburt;

aufgrund von Geburt entstehen Alter und Tod, Kummer, Wehklagen,
Schmerz, Traver und Verzweiflung.

Solcherart ist das ursprungliche Entstehen dieser ganzen Masse von Leid.

Hingegen, mit dem restlosen Schwinden und Aufhdren der Unwissenheit
|6sen sich die willentlichen Regungen auf;

mit dem Aufhdren der willentlichen Regungen [6st sich Bewusstsein auf;
mit dem Aufhoren des Bewusstseins [6sen sich Name und Form auf;

mit dem Aufhdéren von Name und Form |6sen sich die sechs
Sinnesgrundlagen auf;

mit dem Aufhoren der sechs Sinnesgrundlagen 16st sich Kontakt auf;
mit dem Aufhoren von Kontakt [6st sich GefUhl auf;

mit dem Aufhdren von GefUhl 16st sich Begehren auf;

mit dem Aufhdéren von Begehren |6st sich Greifen auf;

mit dem Aufhoren von Greifen |6st sich Dasein auf;

mit dem Aufhoéren von Dasein 16st sich Geburt auf;

mit dem Aufhoren von Geburt I6sen sich Alter und Tod, Kummer,
Wehklagen, Schmerz, Trauer und Verzweiflung auf.

Solcherart ist das Aufhdren dieser ganzen Masse von Leid.



Ohne das Mitgefinhl
und die Weisheit der Buddhas
ist Befreiung von Samsara nicht moglich.




