
Samsara



Die Mittel


Unterweisung über Vergänglichkeit 


Unterweisung über

die großen Nachteile des Daseinskreislaufs


Unterweisung über Karma 


Unterweisung über Liebe und Mitgefühl 


Unterweisung über Zuflucht


Unterweisung über Ausrichtung auf Bodhicitta


Unterweisung über Anwendung von Bodhicitta 




Unterweisung über 

die großen Nachteile des Daseinskreislaufs

Du magst denken, dass es trotz der Tatsache von Vergänglichkeit und 
Tod immer noch wundervoll ist, einen menschlichen oder göttlichen 
Körper zu haben. Sei dir bewusst, dass alles weltliche Glück und alles 
Wunderbare dieser Art flüchtiger Natur ist und sich in Leid verwandelt. Sie 
transzendieren nicht die folgenden drei Arten samsarischen Leidens.


Das Leid zusammengesetzter Existenz

Einfach in einer durch die fünf Skandhas bedingten körperlichen Form zu 
existieren ist Leid.


Das Leid der Veränderung

Körper, Besitztümer, Reichtümer, Wohnhäuser, Macht, Gesundheit, Stärke, 
Wissen, günstige Lebenssituationen - sie alle unterliegen der 
Vergänglichkeit und bringen das Leid der Veränderung mit sich.


Das Leid des Leidens

Die drei niederen Daseinsbereiche


Es gibt achtzehn Höllen-Zustände, und zwar die acht heißen Höllen; die 
acht eisigen Höllen; die Höllen winziger Verkörperung und die äußeren 
Höllen. In all diesen Höllen-Zuständen gibt es das Leid extremen Kampfes, 
extremer Hitze oder Kälte.

Im Zustand der Hunger-Geister leiden die Wesen unter der Erfahrung von 
intensivem Hunger und Durst.

In allen Formen tierischen Lebens leiden die Wesen unter dem 
Schrecken, lebendig voneinander aufgefressen zu werden.


Die drei höheren Daseinsbereiche.

Der Menschen-Zustand: In allen Formen menschlicher Existenz leiden die 
Wesen unter Geburt, Krankheit, Alter und Tod. Außer diesen vier gibt es 
andere Arten menschlichen Leidens. Zum Beispiel: was man erlangen 
möchte, bekommt man nicht; was man meiden will, geschieht; wie sehr 
man auch nach dem strebt, was man nicht hat, man erreicht es nicht; 
und selbst das zu behalten, was man besitzt, ist schwierig. Außerdem trifft 
man feindlich gesinnte Menschen und wird von denen, die einem lieb 
sind, getrennt. Dies alles gehört zu den verschiedenen Leiden 
menschlicher Wesen.

Die Götter und die Gegengötter sind die zwei anderen höheren 
Existenzformen.


In Angst vor dem Tod, in Furcht vor Krankheit, in Furcht ermordet zu 
werden, in Furcht vor dem Verhungern werden die Wesen von Leid 



niedergedrückt. In allen sechs Existenzformen, hohen wie niedrigen, gibt 
es keine Lebensform, die jenseits dieser drei Arten des Leids liegt.


Außer dem wahren Dharma gibt es nicht ein einziges Mittel, mit dem wir 
Befreiung von diesen Leiden erreichen können. Darum sollten wir mit 
Körper, Rede und Geist heilsame Handlungen ausführen. Wenn wir den 
Dharma praktiziert haben, werden wir zum Zeitpunkt des Todes nichts zu 
bereuen haben. Im Gegenteil: die Ängste im Sterben alles zu verlieren, 
was man hat, wie auch die Schrecken des Bardo, werden sich in nichts 
auflösen. Deshalb ist es so wesentlich, dass wir den Dharma praktizieren 
und über die schwerwiegenden Nachteile des Kreislaufs der Existenzen 
nachdenken.


   


WENN WIR all das, was wir seit unserer Geburt getan haben, aufmerksam 
betrachten, wird uns klar, dass wir in unserer Suche nach weltlichem 
Glück ausschließlich negativ gehandelt haben, was nur zu mehr Leid 
führt. Es gibt nicht eine einzige Handlung, die Glück oder etwas Positives 
geschaffen hat.


Unser Irrtum liegt darin, dass wir denken, wir könnten durch gewöhnliche 
weltliche Aktivität und allein mit unserem Willen über unser Glück 
entscheiden. Wir glauben zu wissen, was gut für uns ist und wie wir Glück 
erlangen können. Und wir sind uns auch sicher zu wissen, was schädlich 
für uns ist und wie wir uns vor Schaden hüten können. Tatsächlich ist es 
völlig unmöglich Glück zu erlangen, solange wir nicht seine wirklichen 
Ursachen kennen.


Wir schaffen, indem wir unserem Verlangen nach Glück folgen, 
doppeltes Leid. Leid in diesem Leben, weil wir immer unzufrieden und 
frustriert sind und niemals unsere Ziele erreichen. Und zukünftiges Leid, 
weil unsere Ansammlung falscher, egoistischer Handlungen, durch die wir 
anderen Schaden zugefügt haben, die Ursache für niedere 
Wiedergeburten wird, wo wir große Leiden erleben und zudem 
konditioniert sind, noch mehr schädliche Handlungen zu begehen, die 
wiederum Ursache für noch größeres Leid sind, in einem Kreislauf ohne 
Ende.


Wir müssen üben, uns der Folgen unseres Verhaltens bewusst zu werden 
und Bedeutung und Beschaffenheit unserer Erfahrung erkennen. Wenn 
wir glauben, dass Samsara uns Glück bringen kann, fesseln wir uns an 



endloses Leid. Wir praktizieren dann das Training in Leid und die 
Gewöhnung ohne Unterlass noch mehr zu leiden. Wir sollten das Netz 
von Ursache und Wirkung aufmerksam untersuchen und immer wieder 
darüber nachdenken bis es uns offensichtlich ist. Wenn wir ganz und gar 
Gewissheit haben, ist uns klar, dass die Praxis des Dharma die einzige 
Sache ist, die wirklich einen Sinn macht. Nur der heilige Dharma gibt uns 
die Möglichkeit, zwischen heilsamen und nichtheilsamen Handlungen zu 
unterscheiden. Nur durch die Praxis des Dharma gehen wir sicher, dass 
wir negatives Handeln meiden und ganz im heilsamen Tun aufgehen. Wir 
müssen uns dies solange bewusst machen, bis wir nur noch den Dharma 
- und nichts anderes - praktizieren wollen.


DER BUDDHA sah deutlich, dass Samsara durch endloses Leid 
gekennzeichnet ist. Seine äußerst klare Sicht der Dinge veranlasste ihn, 
nach einem Weg zu suchen, der diesem Leid ein Ende setzen und aus 
dem Daseinskreislauf herausführen kann. Durch die Praxis dieses Weges 
erlangte er Erleuchtung. Im Unterschied zum Buddha haben wir 
gewöhnliche Wesen noch nicht ganz die Unzulänglichkeit des 
Daseinskreislaufes erkannt und suchen immer noch weltliches Glück, 
indem wir nach ein wenig mehr Freude und Wohlergehen im 
gewöhnlichen Leben streben. Daran ist an sich nichts auszusetzen, doch 
sollten wir erkennen, dass der Daseinskreislauf von Grund auf durch 
Wandel und Leid geprägt ist. Lassen wir uns weiterhin von den 
oberflächlichen Freuden der Welt täuschen, werden wir immer weiter im 
Samsara kreisen.


Beim Meditieren sehen wir, dass unser Geist unaufhörlich von immer 
neuen Gedanken aufgewühlt wird. Diese Gedanken, die das Meditieren 
so schwierig machen, kreisen um weltliche Wünsche - das heißt darum, 
wie wir Glück erlangen und Leid vermeiden - und entspringen allesamt 
unserem Haften an der vermeintlichen Beständigkeit dieses Lebens. 
Ohne echte Gelöstheit kann man jedoch in der Praxis des Dharma nichts 
erreichen. Solange der Geist an seinen Interessen in der Welt anhaftet, 
wird man keine Verwirklichung und Einsicht in die Natur des Geistes 
erlangen. Darum sollte man wirklich sehen lernen, wie sinnlos Samsara 
seinem Wesen nach ist und seine Interessen in der Welt gründlich 
untersuchen: Warum habe ich diese Interessen, woher kommen sie, 
welchen Nutzen bringen sie mir tatsächlich und wohin werden sie mich 
führen, wenn ich ihnen folge? Analysiert man sie sehr sorgfältig, wird man 
einsehen, dass sie am Ende nichts als Leid bringen. Tut man dies nicht, 
hat man weiterhin Anhaftung daran und kommt nicht frei.




Wir sind uns nicht fortwährend des Todes und der Vergänglichkeit 
bewusst. Intellektuell wissen wir zwar, dass wir eines Tages sterben 
werden, haben aber kein Gewahrsein des in jedem Augenblick vor sich 
gehenden Wandels entwickelt. Wir verdrängen, dass der Tod jeden 
Moment kommen kann und glauben lieber, noch genug Zeit für dieses 
oder jenes zu haben. Ob wir uns dessen bewusst sind oder nicht, der Tod 
kann uns jederzeit überraschen. Alles müssen wir dann zurücklassen - 
unseren Besitz, unser Ansehen und alle Anstrengungen, die wir 
unternommen haben. Nur die edle Lehre wird uns eine Hilfe sein. Wir 
werden den Schutz der Drei Juwelen und des Lama nötig haben und 
brauchen viel positive spirituelle Kraft, um den Sterbeprozess auf 
erträgliche Art und Weise zu durchqueren. Deshalb ist die Praxis des 
Dharma das einzig wirklich Sinnvolle in diesem Leben.


Wenn wir durch die Kontemplation von Karma und Vergänglichkeit 
unsere wirkliche Lage verstehen, entsteht ein Gefühl der Dringlichkeit. 
Unsere Furcht, unvorbereitet dem Tode ausgeliefert zu sein und in 
niederen Daseinsbereichen wiedergeboren zu werden, wird zum Antrieb 
sofort zu handeln. Wir haben dann wirklich den Dharma im Sinn. Unser 
Geist wird ruhig und klar, da er nicht mehr von weltlichen Anliegen 
aufgewühlt ist, und das Meditieren wird sehr viel leichter. 


Wenden wir die Unterweisungen Buddhas an, so befreien wir uns Stück 
für Stück aus dem Leid, worin wir gefangen sind. Wir begehen keine 
schädlichen Handlungen mehr, die zur Quelle weiteren Leids in der 
Zukunft würden, und erlernen heilsames Handeln, das eines Tages zu 
günstigen Umständen heranreift. Im Dharma dürfen wir uns nicht auf ein 
intellektuelles Verständnis der Lehre beschränken oder nur an die 
angenehme Seite der Unterweisungen halten. Praxis ist unerlässlich


Die großen Praktizierenden der Vergangenheit haben rasch volle 
Erleuchtung erlangt, weil sie sich von sämtlichen weltlichen Anliegen 
abgewendet haben. Anhand der vier Kontemplationen machten sie sich 
klar, dass Dharmapraxis das einzig Wichtige in diesem Leben ist. 
nachdem sich so von der völligen Nutzlosigkeit weltlicher Anliegen 
überzeugt hatten, konnten sie rasch Fortschritte machen und einige von 
ihnen gar in einem Leben die Buddhaschaft verwirklichen.


In der buddhistischen Tradition praktizierten nicht einmal die Shravakas 
und Pratyekas die Meditation der Geistesruhe, um ausschließlich einen 
ruhigen und friedvollen Geisteszustand zu erlangen, sondern ihre Praxis 
gründete sich auf tiefes Nachdenken über die mit den weltlichen 
Erfahrungen verbundenen Leiden. Sie waren wirklich von der Wahrheit 
des Leidens überzeugt. und lösten sich in ihrem Geist ein für allemal von 
allen weltlichen Zielen und allem weltlichen Glück. Sie wollten sich nicht 



in diesem Leben besser fühlen, sondern suchten wirklich die Befreiung 
von dieser Welt. Und in diesem Zusammenhang ist das, was jenseits 
dieses Lebens liegt, wichtiger. Daher dachten sie tief über die Relativität 
weltlichen Glücks nach. Sie entwickelten ein klares Bewusstsein von der 
Tatsache, dass sich alles in dieser Welt wandelt und dieser Wandel, dem 
man machtlos ausgeliefert ist, ständig in Leid mündet. Und so fassten sie 
den unwiderruflichen Entschluss, sich auf das zu konzentrieren, was 
jenseits allen Wandels liegt, und die unvergängliche Natur des Geistes zu 
entdecken. Alles, was sie in der Welt vorfanden, nahmen sie als Anlass ihr 
Verstehen, ihre Meditation, ihre Gelöstheit zu vertiefen. Wenn sie zum 
Beispiel einen Knochen sahen, dachten sie darüber nach, dass dieser 
Knochen jemandem gehört hatte, der einen Körper besaß, und der 
dann dem Weg alles Vergänglichen folgend vom Tod ereilt wurde. Sie 
verstanden: Dieser Knochen wurde aus Unwissenheit geboren, und wenn 
man unwissend bleibt, wird man nach dem Tode ein neues Leben, einen 
neuen Körper bekommen und so fortwährend im Kreislauf des Leidens 
wiedergeboren werden. Da sie tief darüber nachdachten, waren sie 
imstande, sich von ihrer Unwissenheit, ihrer Anhaftung und Gier zu lösen 
und in der Meditation einen echten Wandel zu vollziehen. Sie saßen nicht 
einfach da, um Ruhe und eine gute Zeit in diesem Leben zu haben, 
sondern sahen wirklich, dass sie in der Falle Samsaras gefangen waren 
und entwickelten so wahrhaftig die Sehnsucht nach Erleuchtung. Da sie 
die Natur des Leidens verstanden, entwickelten sie innere Gelöstheit und 
erlangten in der Tat die Befreiung von Samsara.


Unsere Vorstellungen, wie die edle Lehre zu praktizieren sei, zeugen von 
unserer Unwissenheit. Wir stürzen uns auf die Mahamudra Lehren von der 
Natur des Geistes, und irgendwann später geht uns dann auf, dass wir 
vielleicht zunächst die vorbereitenden Übungen praktizieren sollten. In 
dieser Hinsicht sind wir ein wenig wie Kinder, die einen Gegenstand, 
sobald sie ihn erblicken, gleich für sich haben möchten. Wenn wir 
tatsächlich Mahamudra verwirklichen wollen, müssen wir uns zuallererst 
der unglaublichen Gelegenheit bewusst werden, die sich uns im Moment 
bietet: Wir wurden als Menschen geboren, sind der edlen Lehre 
begegnet und erfreuen uns aller erforderlichen Voraussetzungen, um zur 
Erleuchtung zu gelangen. Wir sollten diese Gelegenheit nicht vergeuden, 
sondern uns klar machen, dass jedes weitere Verweilen im 
Daseinskreislauf reine Zeitverschwendung ist. Alle Daseinsformen in 
Samsara haben zahllose Nachteile und sind von Leid geprägt. Wir sollten 
uns unablässig der Vergänglichkeit und des Todes bewusst sein. Das wird 
uns anspornen und eine Ahnung von der Dringlichkeit ernsthafter Praxis 
entstehen lassen. Zudem müssen wir um den unfehlbaren, direkten 



Zusammenhang zwischen Handlungen und ihren Folgen wissen und 
unser Augenmerk allein auf heilsames, nutzbringendes Tun richten.

Durch diese vier grundlegenden Kontemplationen vollziehen wir einen 
Erkenntnisprozess, der die Voraussetzung für alle folgenden Schritte auf 
dem Weg zum Erwachen ist. Wollen wir jedoch diese Stufen des Weges 
überspringen und uns einzig mit dem Ziel selbst befassen, werden wir auf 
dem Weg zur Spitze abstürzen. Wir müssen einsehen, dass wir eine 
folgerichtige Entwicklung durchlaufen müssen, und es daher unerlässlich 
ist, am Anfang zu beginnen und eine Stufe nach der anderen zu 
erklimmen.


WANN HAT DIESE traumgleiche Welt oder diese verwirrte Projektion des 
Geistes begonnen? Seit wann gibt es sie? Es gibt sie seit anfangsloser Zeit 
und sie dauert bis zur jetzigen Stunde. Das Problem an dieser Illusion ist, 
dass sie von Leid gekennzeichnet ist. Solange wir darin gefangen sind, 
müssen wir alle Arten von Leid ertragen - Leid, das manchmal sehr 
schwer ist und lange währt. Befreiung scheint von dort aus betrachtet 
nahezu unerreichbar.


Wann wird diese Illusion aufhören? Sie löst sich in dem Moment auf, wo 
man das Erwachen, den Zustand vollkommenen und unübertrefflichen 
Glücks verwirklicht. Wird diese Illusion von selbst aufhören? Nein, solange 
man nichts tut, um sie zu durchschauen, nimmt sie kein Ende. Sie wird 
nicht einfach von selbst aufhören. Wir müssen eine Anstrengung machen 
und praktizieren, um sie aufzulösen und uns von ihr zu befreien.


Wenn man von der Verwirklichung eines Buddha und den damit 
verknüpften hervorragenden Eigenschaften hört, denkt man vielleicht, 
dass man als gewöhnlicher Mensch nie die Buddhaschaft erlangen 
kann. Doch dies ist nicht richtig. Man sollte sich nicht für unfähig halten. 
Buddhaschaft ist bereits in uns, sie ist die wahre Natur unseres Geistes. 
Wenn man gelernt habt, wie man praktiziert, kann man sie sehr schnell 
verwirklichen. Man muss die Buddhanatur nicht erst erschaffen, sie wartet 
bereits in uns. Und man wird sie entdecken, sobald man die Natur des 
eigenen Geistes erkennt.


SAMSARA, DAS IST der krampfhaft nach Glück und Vergnügen gierende 
Geist. Dieses Begehren hat sich in einem illusorischen Körper kristallisiert, 
den man für wirklich existent hält und auf dessen Basis man weiter nach 
Glück sucht. Solange man Glück sucht, wird man auf Leiden stoßen. 
Diese willentliche Suche nach Glück ist es, die alle Formen von Leid 
schafft. Der Zustand des Erwachens erscheint, wenn alle Suche nach 



einem illusorischen Glück aufgegeben ist.


Leid wird vom Geist geschaffen, der begehrt und will. Aber wer will 
etwas? Es ist das Ego. Was will das Ego? Es will haben, was es begehrt 
und gerade noch nicht hat. Und es will das loswerden, was es hat und 
nicht mag. Leid entsteht also nicht aus dieser oder jener äußeren 
Situation, sondern hängt ausschließlich davon ab, wie die vorgefundene 
Situation wahrgenommen und beurteilt wird. Das Fürwirklichhalten einer 
Situation macht den Geist von ihr abhängig und lässt ihn mit den Mustern 
der Anhaftung und Ablehnung reagieren. Wenn man sich von dieser 
Fixierung befreit, kann man von nichts mehr in Mitleidenschaft gezogen 
werden, und es gibt keine Umstände mehr, die Leiden sind.


JEDER AUGENBLICK enthält in sich die Möglichkeit der Verwirrung und die 
Möglichkeit des Erwachens.


WENN JEMAND imstande ist, die Natur von Samsara klar zu erkennen, 
wird er seinen Geist von Samsara abwenden und dadurch fähig werden, 
Erleuchtung zu erlangen. Der Unterschied zwischen den Buddhas und 
den getäuschten Wesen besteht darin, dass sie in ihrer Unwissenheit 
immer noch glauben, Glück und die Erfüllung ihrer Wünsche in Samsara 
erreichen zu können. Sie haften immer noch an Samsara und kreisen aus 
diesem Grunde seit anfangsloser Zeit darin. Die gewöhnlichen Wesen 
befinden sich also in Unwissenheit hinsichtlich der Natur von Samsara, 
wohingegen die Buddhas sie klar erkannt haben. 


Es heißt, dass derjenige weise ist, der Glück und Wohlergehen für die 
anderen will, und er aufgrund dessen das Erwachen erlangen wird. Wie 
Narren verhalten sich dagegen diejenigen, die nur auf ihr eigenes 
Wohlergehen aus sind. Sie irren aus diesem Grunde noch immer in 
Samsara umher. Das ausschließliche Handeln für den eigenen Nutzen ist 
die Wurzel von Samsara: nur an sich selbst zu denken, sich mit anderen 
Wesen überhaupt nicht zu befassen, nur für sich selbst Reichtum, Ruhm, 
Wohlergehen oder was man sonst für gut hält erlangen zu wollen und 
andere vollständig zurückzuweisen. Wenn man so handelt, begeht man 
mit Körper, Rede und Geist viele negative Handlungen, die wiederum in 
Leid münden, das ja die Grundbedingung von Samsara ist. Solange man 
so denkt und handelt, muss man von einem Leben zum nächsten endlos 
diesen Daseinskreislauf des Leidens erfahren. 


Nur Narren verhalten sich so.


Wie handelt man, wenn man weise ist?




Man macht sich frei von allen selbstsüchtigen Interessen und 
Motivationen und widmet sich gänzlich dem Wohlergehen anderer. Dies 
bedeutet, alles Leiden und Negative, alle Fehler und Niederlagen der 
Wesen auf sich zu nehmen und ihnen alle Siege, allen Wohlstand, alle 
guten Dinge, alles Glück und alle positiven Eigenschaften darzubringen. 
Wenn man so handelt, entwickelt man immer mehr Mitgefühl und 
liebende Güte, bis man den Punkt erreicht, an dem das gesamte 
Verhalten nur noch von Mitgefühl allen fühlenden Wesen gegenüber 
motiviert und vollkommene Erleuchtung erlangt ist. Auf diese Weise ist es 
möglich, ausschließlich durch Mitgefühl den Zustand der Buddhaschaft 
zu verwirklichen.


Was die Wesen an Samsara, den Daseinskreislauf bindet, ist Greifen, 
Anhaften und schließlich die völlige Abhängigkeit von dem, was sie 
erfahren. Will man von Greifen, Anhaften und Abhängigkeit frei werden, 
so muss man meditieren und sich Schritt für Schritt davon lösen. Man 
muss wirklich verstehen, wie sehr man von äußeren Objekten abhängig 
ist, wie sehr man an der Wirklichkeit äußerer Erfahrung haftet und wie 
abhängig man von Sinneserfahrungen ist. Wenn man dies gründlich 
versteht, ist man bereit seine Anhaftung an Sinneserfahrungen 
loszulassen. Die äußeren Objekte reizen den Geist nicht länger, und er 
entwickelt folglich auch keine Anhaftung an sie. In dieser Weise legt man 
allmählich - wie beim Ausziehen der Kleider - alle konzeptuellen 
Gewänder ab, die den Geist verhüllen, und erreicht schließlich den 
Zustand, wo der Geist ganz nackt und vollkommen natürlich ist. In diesem 
Zustand ist der Geist seiner Natur nach sehr friedlich, ganz entspannt und 
völlig still und stabil.



