
Vergänglichkeit



Die Mittel


Unterweisung über Vergänglichkeit 


Unterweisung über 

die schwerwiegenden Nachteile des Daseinskreislaufs


Unterweisung über Karma 


Unterweisung über Liebe und Mitgefühl 


Unterweisung über Zuflucht


Unterweisung über Ausrichtung auf Bodhicitta


Unterweisung über Anwendung von Bodhicitta




Unterweisung über Vergänglichkeit

Die Unterweisungen des spirituellen Freundes sind Mittel zur 
Verwirklichung des Erwachens.


Um der Anhaftung an den Interessen und sinnlichen Vergnügen dieses 
Lebens entgegen zu wirken, sollten wir auf die Vergänglichkeit 
meditieren. Vergänglichkeit besteht aus zwei Grundarten: Die 
Vergänglichkeit des äußeren Gefäßes (des Universums) und die 
Vergänglichkeit des Inhalts (der Wesen im Universum). 


Es gibt zwei Arten von Vergänglichkeit des äußeren Gefäßes, nämlich 
grobe und feine.


Grobe Vergänglichkeit

Von dem unteren Mandala des kosmischen Windes bis hin zur vierten 
Ebene meditativer Sammlung, diese selbst nicht mehr inbegriffen, ist alles 
vergänglich. Die vier Kontinente, die kleineren Zwillingskontinente, Berg 
Meru selbst - alles ohne die geringste Ausnahme wird später vom Feuer 
verbrannt, vom Wasser fortgeschwemmt oder vom Wind verweht 
werden. Dann wird nichts bleiben als leerer Raum.


Feine Vergänglichkeit

Das Aufgehen und Untergehen der Sonne, das Zunehmen und 
Abnehmen des Mondes, die Jahre, die Jahreszeiten, die Monate, die 
Tage, die Stunden - jeder Bruchteil einer Sekunde ist vergänglich. Die 
vierte Ebene meditativer Sammlung wird durch den Tod und die 
Transmigration der Wesen, die sie erfahren, zerstört. Unter allen 
zusammengesetzten Erscheinungen gibt es nicht eine einzige, die 
unzerstörbar wäre. Das Ende allen Hortens ist der Verlust, das Ende allen 
Aufstiegs ist der Niedergang, das Ende aller Begegnung ist die Trennung, 
das Ende allen Lebens ist das Sterben.


Es gibt zwei Arten der Vergänglichkeit der lebenden Wesen: Die 
Vergänglichkeit anderer und die eigene Vergänglichkeit.


Die Vergänglichkeit anderer

In den drei Bereichen nicht erleuchteter Existenz hat kein Auge jemals ein 
unsterbliches Wesen gesehen und kein Ohr jemals von einem gehört. 

Ausnahmslos jeder ist vergänglich und muss sterben, ganz gleich welche 
Gegenmittel man anwendet.




Die eigene Vergänglichkeit

Ist das Leben einmal abgelaufen, können wir es nicht verlängern. 
Unvermeidbar kommt die Zeit des Todes zu jedem einzelnen von uns. Mit 
jeder Sekunde rückt unser eigener Tod näher und näher. 

Zudem wissen wir nicht, wann er eintreten wird. Er kann uns in vielen 
Situationen ereilen - zum Beispiel während wir essen, trinken oder gehen. 
Das Leben gleicht einer Öllampe an einem ungeschützten Platz, und 
man weiß nicht, wann ein Windstoß die Flamme ausblasen wird. Es gibt 
viele den Tod beschleunigende Ursachen. Dazu gehören körperliche 
oder geistige Krankheiten, Gift, Feuer, Wasser, Gewalt, Abgründe, ebenso 
Züge, Autos, Medizin, Nahrungsmittel und sogar die eigenen Freunde. 
Eine jede kann - ohne dass wir wissen wie oder wann - den Tod 
herbeiführen.


Die sterbende Person, wer immer es auch sei, ist machtlos. Zum Zeitpunkt 
des Todes muss man alles aufgeben - weltliche Besitztümer, Freunde, 
Ansehen, Fähigkeiten und Wissen, was immer man auch haben mag. All 
dies zurücklassend müssen wir ins Unbekannte gehen, ohne jegliche 
Freiheit. Zu jenem Zeitpunkt ist all dieses nutzlos und kann sogar zur 
Ursache für unsere Wiedergeburt in den drei niedrigen Daseinsbereichen 
werden. Welches Leid uns als Folge früheren negativen Handelns auch 
ereilt, wir besitzen keine Mittel, um es abzuwenden. An diesem Punkt gibt 
es keine andere Hilfe als den wahren Buddhadharma.


Jetzt besitzen wir Freiheit, und so sollten wir unser Leben dazu verwenden, 
den Dharma zu praktizieren und Verwirklichung zu erlangen. Wenn wir 
das nicht tun, gibt es zur Todeszeit absolut nichts Nützliches, das wir als 
Heilmittel kaufen, suchen oder benützen könnten. Unsere gütigen Eltern, 
unsere Verwandten und Freunde, hätten wir auch hundert Tausende 
davon - sogar sie sind keine Hilfe und wir werden plötzlich von ihnen 
getrennt. Wir haben nicht die Macht auch nur einen einzigen Freund zu 
treffen. Wir müssen alleine gehen, jeder einzelne von uns. Machtlos und 
unserer selbst unsicher, müssen wir die Schrecken des Bardo erfahren. 
Dann, während der großen Schrecken des Bardo, sind allein die Drei 
Juwelen unser Schutz und unsere Zuflucht.


Solange wir leben, sind wir frei. Benutzen wir diese Freiheit nicht dazu, 
jetzt zu den Drei Juwelen zu beten, wissen wir nicht, wenn wir sterben, wie 
man Zuflucht findet. Deshalb sollten wir zu Buddha, Dharma und Sangha 
beten und auf sie vertrauen. Die Kontemplation über Tod und 
Vergänglichkeit ist ein Mittel, sich schnell der Praxis des wahren Dharma 
zu widmen.




   


DIE MEISTEN MENSCHEN um uns herum interessieren sich nur für dieses 
Leben. Sie haften ausschließlich an ihren Empfindungen, Gütern, 
Freunden, an dem was sie in diesem Leben machen oder erlangen 
könnten. Sie glauben, dass das Leben ewig währt und denken nicht an 
den Tod. Sie sind sich nicht bewusst, dass sie sehr bald die Folgen ihrer 
Handlungen erleben müssen, ohne die geringste Möglichkeit ihnen zu 
entkommen. Da sie dies nicht wissen, haben sie keine Sehnsucht nach 
einem spirituellen Leben. Wäre ihnen wirklich klar, was sie erwartet, was 
ihre wahre Lage ist, würden sie keinen Augenblick zögern, den Dharma 
zu praktizieren. Sie würden die Notwendigkeit erkennen.


Die spirituelle Praxis besteht darin, mit Körper, Rede und Geist heilsame 
Handlungen auszuführen, in welcher Form auch immer. Die Frucht 
solcher Handlungen ist, dass wir Leben für Leben ohne zurückzufallen 
zum Erwachen fortschreiten, in einer fortlaufenden Entwicklung bis wir die 
vollkommene Erleuchtung erlangen. Wenn wir uns nur mit diesem Leben 
befassen und nur tun, was uns gefällt, sammeln wir ausschließlich 
negative Handlungen an, was unnütz und gefährlich ist. Das Ergebnis 
wird eine schmerzliche Wiedergeburt sein, mit einem beschränkten 
Potenzial, das die Ursachen des Zerfalls und der Abhängigkeit vom Leid 
vermehrt. Man muss darüber solange meditieren bis man dies wirklich 
empfindet.


Die Kadampa Meister meditierten jeden Tag über die Vergänglichkeit. 
Wenn sie ihren Tee tranken, sagten sie sich: „Wie glücklich bin ich heute, 
dass ich meine Tasse Tee trinken kann, denn ich weiß nicht, ob ich das 
morgen auch noch kann, vielleicht bin ich dann schon tot.“ Jeden 
Abend vor dem Schlafengehen drehten sie ihre Teeschale um und 
machten diese Meditation. Und am anderen Morgen nach dem 
Aufwachen drehten sie ihre Schale wieder um und sagten sich: „Ah, ich 
bin heute Morgen noch am Leben, welch ein Glück. Andere Wesen sind 
in dieser Nacht gestorben und ich bin noch am Leben. Ich muss diese 
Gelegenheit bestens nützen und Körper, Rede und Geist für heilsame 
Handlungen einsetzen.“ So trainierten sie ihren Geist, indem sie über 
Vergänglichkeit meditierten.


Es handelt sich hier nicht um einen kulturellen Aspekt, Tod und 
Vergänglichkeit sind wahrhaftig eine Realität, die alle angeht. Es gibt 
keine Sicherheit, dass man am Leben bleibt. Hingegen sind die 
Umstände zahlreich, die den Tod verursachen können, besonders in 
unserer Zeit. Wir bewegen uns viel mit Auto, Zug und Flugzeug. Viele 



Menschen finden so den Tod, meistens in brutaler Weise. Gleicherweise 
kann sich das, was eine Quelle des Vergnügens für uns ist - Zerstreuung, 
Schauspiel, Ferien - plötzlich in etwas Schreckliches verwandeln. 
Niemand kann dies verhindern. Dies geschieht in einem Augenblick, 
man ist tot und es ist vorbei. Niemand kann sagen: „Das geht mich nichts 
an, denn ich bin reich, ich bin stark, ich bin bei guter Gesundheit, ich bin 
jung.“ Dies betrifft alle. Selbst wenn man sich sagt „ich werde mich nicht 
fortbewegen, ich unternehme nichts, und so werde ich nicht sterben“, 
wird dies nichts ändern. Der Tod braucht es nicht, dass man sich bewegt. 
Er schlägt ohne Vorwarnung zu und niemand ist davor geschützt.


Da es keine Sicherheit gibt, auch nur bis heute Abend noch am Leben zu 
sein, entschließen wir uns, von jetzt an den heiligen Dharma zu 
praktizieren. Wir sind uns sicher, dass uns nichts außer dem Dharma im 
Tode helfen wird, wo wir Gefangene unserer Handlungen sein werden, 
die uns folgen wie unser Schatten. Nahrung, Güter, Reichtümer, 
Besitzungen, Häuser, Länder, Macht, soziale Stellung, Freunde, Eltern - 
nichts kann uns dann helfen noch uns begleiten. Wir werden allein und 
uns selbst ausgeliefert sein, ohne etwas an unserem Karma ändern zu 
können. Alles Karma, das wir unter dem Einfluss unserer Abneigungen 
und Anhaftungen angesammelt haben, wird uns überhaupt keine Hilfe 
bieten. Im Gegenteil, wir müssen das Resultat unserer negativen 
Handlungen in Form vielfacher und intensiver Leiden in ungünstigen 
Wiedergeburten erfahren.


Ihr müsst dies kontemplieren bis ihr einseht, dass all diese Anhaftung und 
all diese Geschäftigkeit nicht nur nutzlos, sondern auch schädlich sind. 
Vergewissert euch, wie sehr alle weltliche Aktivität ohne Sinn und 
Bedeutung ist, und wendet euch radikal und entschieden davon ab. 
Sagt euch dies und meditiert darauf bis ihr von einem natürlichen und 
tiefen Überdruss durchtränkt seid.


NUN KANN es sein, dass wir der Lehre Buddhas schon begegnet sind und 
trotzdem nicht die Zeit finden, sie in die Praxis umzusetzen. Der Grund 
hierfür liegt im Haften an weltlichen Werten. Wir lassen uns leicht von den 
attraktiven Wohlstandsgütern, die uns in vielerlei Formen und Farben 
umgeben, verführen und halten mitunter sogar unser gewöhnliches 
Leben im Daseinskreislauf für recht angenehm. Empfinden wir so, sind 
unsere Anstrengungen rein weltlicher Art. Wie oft wir den Dharma auch 
gehört haben mögen, wir finden dann weder Zeit noch Möglichkeiten, 
uns der Praxis zu widmen und wenden uns schließlich ganz von den 
erhaltenen Unterweisungen ab. Häufig sind wir von einflussreichen 
Persönlichkeiten in der Welt fasziniert und trachten danach ebensolchen 



Reichtum, Einfluss oder Ruhm zu erlangen wie sie. Diese anspruchsvollen 
Wünsche sind eine Quelle großen Leids, da unser Geist ständig von 
Verlangen, der hauptsächlichen Ursache aller Unzufriedenheit, gequält 
wird. Wenn wir Vergänglichkeit, die Wahrheit des Werdens und 
Vergehens, nicht verstehen, bleiben wir mit unseren weltlichen Wünschen 
im Daseinskreislauf gefangen und rennen Dingen hinterher, ohne zu 
erkennen wie vergänglich und unwirklich sie sind. Alles wandelt sich 
Augenblick für Augenblick. Folglich werden wir das Begehrte, selbst 
wenn wir es erreichen, nicht lange behalten können. Nicht-Gewahrsein 
der Vergänglichkeit führt zu großer Frustration, da wir nicht einsehen, dass 
unser Bemühen, Situationen in gewünschter Weise zu beeinflussen oder 
zu bewahren, erfolglos sein muss. Wir verhalten uns dem täglichen Leben 
gegenüber wie ein Kind, das fasziniert einen Regenbogen einfangen 
möchte. Es wird ihn nie zu fassen bekommen, da er von Natur aus 
unfassbar ist. Genauso werden wir die Dinge der Welt, die ihrer Natur 
nach unbeständig und flüchtig sind, uns nicht aneignen oder festhalten 
können, auch wenn wir noch so viel Zeit und Energie darauf verwenden. 
Unser Wunschdenken deckt sich nicht mit der tatsächlichen 
Beschaffenheit der Dinge. Aufgrund der Kluft, die Wunsch und 
Wirklichkeit voneinander trennt, entstehen Unzufriedenheit und Leid.

Träume sind ein gutes Beispiel für unser Haften an vermeintlicher 
Wirklichkeit. Im Traum halten wir die erlebten Situationen für real, lassen 
uns von ihnen davontragen und reagieren emotional. Angenehme 
Traumerlebnisse lieben wir, unangenehme möchten wir loswerden und 
verstricken uns so in Zu- und Abneigung. Halten wir nach dem 
Aufwachen weiterhin an der vermeintlichen Wirklichkeit des Traumes fest, 
so fallen wir noch tiefer in Täuschung. War der Traum angenehm, halten 
wir ihn für ein gutes Zeichen und orientieren uns entsprechend. Hatten wir 
hingegen einen Alptraum, betrachten wir dies als schlechtes Omen und 
sind möglicherweise sehr beunruhigt, da wir darin Anzeichen für 
kommende Schwierigkeiten sehen. Wir erkennen nicht, dass der Traum 
schlicht eine Projektion des Geistes ist und geben ihm einen Stellenwert, 
den er gar nicht hat. Dinge für wirklich zu halten, die keine Wirklichkeit 
besitzen, verursacht Leid und geistiges Unwohlsein. Auch im 
Wachzustand verfahren wir so. Wir haben das Verlangen, Dinge zu 
ergreifen, weil wir sie für wirklich und beständig halten. Da sie aber ihrem 
Wesen nach unwirklich und vergänglich sind, erzeugen wir mit unserem 
Bemühen, sie an uns zu binden, Frustration und verschwenden nutzlos 
unsere Zeit. Sind wir gewahr, wie unbeständig die Erscheinungswelt ist 
und wie alles, was wir wahrnehmen, sich immerzu wandelt und 
schlussendlich keinerlei Wirklichkeit besitzt, so kommt das aus unserem 
Anhaften entstehende Leid zur Ruhe. Uns wird klar, dass unsere 
ehrgeizigen Bestrebungen kein Glück bringen, da die Dinge, nach 



denen wir trachten, leer wie der Himmel sind. Solange wir uns jedoch der 
Flüchtigkeit des Daseins nicht bewusst sind, leben wir in dem Glauben, 
dieses oder jenes erlangen und bewahren zu können, und unternehmen 
Anstrengungen, die von verkehrten Annahmen ausgehen und Leid 
hervorrufen, da sie zwangsläufig in Enttäuschung enden.


WIR SOLLTEN in Betracht ziehen, dass dieser Körper, dieses Leben, diese 
Welt im Vergleich zu dem, was wir danach erfahren müssen, nur sehr 
kurze Zeit währen. Hingegen wird das, was danach kommt, unser 
wirkliches Land sein. Auf diese neue Erfahrung, auf diese neue Welt, die 
wir nach dem Tode erleben, müssen wir uns vorbereiten. Wenn wir 
lediglich mit diesem Leben befasst sind, werden wir unsere kurze 
Lebensspanne nur damit verbringen, mehr Geld, mehr Wohlstand, mehr 
Ruhm, mehr Macht, mehr Wissen zu erlangen. Aber nichts von dem kann 
uns zur Zeit des Todes und bei dem, was danach kommt, helfen, weil wir 
nichts davon mitnehmen können - weder Geld, noch Macht, noch 
Ruhm, selbst unser Wissen nicht. Wir sind ganz und gar auf uns gestellt. 
Das einzige, was wir mitnehmen können, ist der Zustand unseres Geistes, 
das heißt das, was wir an positiven und negativen Handlungen 
angesammelt haben. Das Ergebnis von schlechten Handlungen wird 
unser Geist in der Form von Verwirrung und großem Leid erleben. Zu dem 
Zeitpunkt wird es weder möglich sein, dieses Karma mit jemand anderem 
zu tauschen, noch die eigene Lage zu verbessern. Wir werden völlig 
hilflos und machtlos sein und keine Kontrolle darüber haben, was aus uns 
wird, sondern den Auswirkungen unseres Karmas und der negativen 
Zustände unseres Geistes ohnmächtig ausgeliefert sein. Wir sollten 
verstehen, dass wir jetzt die Freiheit besitzen zu bestimmen, wie und mit 
welchem Ziel wir handeln, und damit beginnen, durch gute Handlungen 
und die Praxis des Dharma positive Umstände für die Zukunft zu schaffen.


Nur eins wird uns zur Zeit des Todes wirklich hilfreich und nützlich sein: wie 
sehr wir unseren Geist im Dharma ausgebildet haben. Diese Ausbildung 
wirkt in natürlicher Weise positiv auf unseren Geist. Und wenn wir sterben, 
wissen wir, was getan werden muss und wie es getan werden soll. Wir 
verfügen über die Möglichkeit, die Situation zu kontrollieren. Haben wir 
diese Fähigkeit nicht vorher erarbeitet, können wir sie im Tode nicht mehr 
erlangen. Wenn wir nicht wissen, wie wir bei den Drei Juwelen Zuflucht 
und Schutz suchen können - zur Zeit des Todes sind wir nicht mehr 
imstande, es zu erlernen. Dann wird es zu spät sein. Wissen wir nicht, wie 
wir zum Lama beten können oder welche Ängste und Erscheinungen im 
Bardo auftreten, so wird es uns, weil wir nicht darauf vorbereitet sind, 
unmöglich sein, mit den auftretenden Situationen umzugehen. Darum 
müssen wir jetzt mit unserer Praxis beginnen. Wir müssen lernen, wie man 



Zuflucht zu den Drei Juwelen nimmt, wie man zum Lama betet, wie man 
die Nachtod-Erfahrungen erkennt und wie man sich darauf vorbereitet.


SPRECHT WUNSCHGEBETE für die Wiedergeburt im reinen Gefilde 
höchster Freude von Buddha Amitabha und Bodhisattva Chenresig. 
Wenn ihr so betet, solltet ihr aufrichtig wünschen, dort wiedergeboren zu 
werden - ohne Zweifel zu hegen, ob man dort hingehen kann oder ob es 
diesen Bereich wirklich gibt. Bittet einfach Chenresig und Buddha 
Amitabha voll Vertrauen, euch nach dem Tod in diesen reinen Bereich zu 
geleiten. Widmet ihnen jeden Tag solche Wunschgebete. Dann habt ihr 
zum Zeitpunkt des Todes, wenn ihr diesen Körper verlassen müsst, die 
einsgerichtete Sehnsucht entwickelt, dort wiedergeboren zu werden.


Einige mögen vielleicht denken, dass sie ihre Zeit besser ausschließlich mit 
‚höheren‘ Arten von Dharmapraxis wie Mahamudra, Dzogchen, 
Madhyamika oder Prajnaparamita verbringen sollten. Zur vollen 
Verwirklichung dieser Art von Praxis muss man jedoch die achte 
Bodhisattvastufe erreicht haben. Dorthin zu gelangen mag einige Leben 
dauern. Darum sind Wunschgebete für die Wiedergeburt im reinen 
Gefilde von Buddha Amitabha gut. Denn um dort hinzugelangen, muss 
man einfach nur Vertrauen haben und den Wunsch, zur Zeit des Todes 
dort hinzugehen. Es ist deshalb so einfach, weil Buddha Amitabha, als er 
noch kein Buddha war, besonders stark gewünscht hat, dass alle 
gewöhnlichen fühlenden Wesen, die sich nach seiner Erleuchtung mit 
Glauben und Vertrauen an ihn wenden würden, in seinem reinen Gefilde 
wiedergeboren werden mögen. Als er die Buddhaschaft erlangte, wurde 
dieser Wunsch wahr. Da es so leicht ist, sollte man so viele Wunschgebete 
wie möglich an Buddha Amitabha richten. Wenn man dies beständig tut, 
wird der Geist darin geübt sein.


Wir alle wissen, dass wir sterben werden. Wenn es so weit ist, dass wir 
sterben, müssen wir uns dessen so bewusst wie möglich sein. Zur Zeit des 
Todes solltet ihr euch vorstellen, dass sich Buddha Amitabha über eurem 
Kopf befindet, und dann sehr klar mit einsgerichtetem Geist an ihn 
denken. Wenn ihr wisst, dass ihr sterben müsst und euch dessen voll 
bewusst seid, dann könnt ihr euren Geist von Samsara, vom jetzigen 
Leben und all seinen Erfahrungen, die sich gerade in Auflösung 
befinden, vollständig abwenden. Gebt allen Wohlstand, Besitz, Ruhm, 
Ansehen, alle Freunde und Verwandten, Ehemann und Ehefrau, alles, 
woran ihr euch gebunden fühlt, dem Buddha Amitabha. Körper, 
Gedanken, Geist - was immer ihr besitzt - schenkt alles ihm, ohne dass ihr 
etwas für euch zurück behaltet. Wenn ihr diese Gabe darbringt, solltet ihr 
nicht im geringsten daran haften, sondern vorbehaltlos alles geben, was 
ihr besitzt. Dadurch wird diese Gabe grenzenlos, und der Nutzen, das 



Positive, das so angesammelt wird, wird auch grenzenlos sein. Wenn ihr 
jedoch anhaftet, zweifelt und zögert, etwas zu geben, dann wird dies zu 
einem außerordentlich großen Hindernis für die Befreiung.


Warum? Wenn ihr zum Beispiel viel Anhaftung an Geld und Wohlstand 
habt, so könnt ihr dennoch zum Zeitpunkt des Todes nichts mitnehmen, 
sondern müsst allein und ohne alles gehen. Was wird dann mit den 
Dingen geschehen, die ihr so stark und ausschließlich für euch selbst 
beansprucht habt? Andere werden sie besitzen. Mehr noch: Ihr selber 
werdet im Nachtod-Bewusstsein imstande sein zu sehen, was mit all dem 
Besitz geschieht, an dem ihr so sehr gehangen habt. Wenn ihr seht, dass 
dies alles vergeudet oder unter andere verteilt wird, reagiert ihr 
höchstwahrscheinlich ärgerlich und erregt und schafft durch diesen 
Ärger ein starkes negatives Karma. Dieser negative Geisteszustand wird 
euch dann in einen der niederen Bereiche stoßen und viel Leid bringen.


Dies müsst ihr bedenken und euch vollständig von jeglicher Anhaftung 
an dieses Leben freimachen. Übt euch darin, damit ihr imstande seid, 
euch zur Zeit des Todes vollständig zu befreien.


Wenn ihr dem Buddha Amitabha diese Gabe dargebracht habt, betet 
einsgerichtet zu ihm und entwickelt die starke Sehnsucht, von ihm in sein 
reines Gefilde geleitet zu werden. Bewahrt euren Geist so, bis der Atem 
aufhört. Beim Stillstand der Atmung sammelt sich das Bewusstsein im 
Zentralkanal, verlässt den Körper durch den Scheitelpunkt des Kopfes 
und gelangt unmittelbar in das reine Gefilde von Buddha Amitabha. 
Dort manifestiert ihr euch spontan in einer Lotosblume aus Licht, die Blüte 
öffnet sich und ihr könnt Buddha Amitabha von Angesicht zu Angesicht 
sehen, seine Stimme hören, Belehrungen von ihm erhalten und seid von 
allem Leiden befreit.


Ihr müsst euch jetzt darin üben, Kontrolle über euren Geist zu gewinnen, 
damit ihr nicht dem Einfluss von Ärger, Zorn, Eifersucht und ähnlichen 
Gefühlen erliegt. Dies ist hauptsächlich für die Zeitspanne nach dem 
Tode wichtig, wo ein einziger Gedanke von Ärger, Zorn, Eifersucht und so 
fort zur unmittelbaren Erfahrung wird, da ihr nicht mehr euren Körper 
habt, der die Auswirkungen solcher Gedanken auffängt. Jeder 
Gedanke, der sich nach dem Tod manifestiert, wird zur Erfahrung: Ihr 
wäret einfach hilflos euren negativen Gefühlen und deren Folgen 
ausgeliefert. Ihr solltet also nicht zulassen, dass euer Geist unter die 
Macht dieser Emotionen gerät: Jetzt! Denn jetzt könnt ihr sie noch 
kontrollieren. Wenn ihr euch in dieser Weise übt, festigt ihr euren Geist. Mit 
weniger negativen Gefühlen verfügt ihr über mehr Freiheit, euren Geist 
zum Zeitpunkt des Todes in eine positive Richtung zu lenken.



