Verganglichkeit




Die Mittel

Unterweisung Uber Vergdnglichkeit

Unterweisung Uber
die schwerwiegenden Nachteile des Daseinskreislaufs

Unterweisung Uber Karma

Unterweisung Uber Liebe und Mitgefuhl
Unterweisung Uber Zuflucht

Unterweisung Uber Ausrichtung auf Bodhicitta

Unterweisung Uber Anwendung von Bodhicitta



Unterweisung Uber Vergdnglichkeit

Die Unterweisungen des spirituellen Freundes sind Mittel zur
Verwirklichung des Erwachens.

Um der Anhaftung an den Interessen und sinnlichen Vergnigen dieses
Lebens entgegen zu wirken, sollten wir auf die Verganglichkeit
meditieren. Vergdnglichkeit besteht aus zwei Grundarten: Die
Vergdnglichkeit des duBeren GefdBes (des Universums) und die
Vergdnglichkeit des Inhalts (der Wesen im Universum).

Es gibt zwei Arten von Vergdnglichkeit des duBeren GefdBes, nGmlich
grobe und feine.

Grobe Verganglichkeit

Von dem unteren Mandala des kosmischen Windes bis hin zur vierten
Ebene meditativer Sammlung, diese selbst nicht mehr inbegriffen, ist alles
vergdanglich. Die vier Kontinente, die kleineren Zwillingskontinente, Berg
Meru selbst - alles ohne die geringste Ausnahme wird spdter vom Feuer
verbrannt, vom Wasser fortgeschwemmt oder vom Wind verweht
werden. Dann wird nichts bleiben als leerer Raum.

Feine Verganglichkeit

Das Aufgehen und Untergehen der Sonne, das Zunehmen und
Abnehmen des Mondes, die Jahre, die Jahreszeiten, die Monate, die
Tage, die Stunden - jeder Bruchteil einer Sekunde ist vergénglich. Die
vierte Ebene meditativer Sammlung wird durch den Tod und die
Transmigration der Wesen, die sie erfahren, zerstért. Unter allen
zusammengesetzten Erscheinungen gibt es nicht eine einzige, die
unzerstorbar ware. Das Ende allen Hortens ist der Verlust, das Ende allen
Aufstiegs ist der Niedergang, das Ende aller Begegnung ist die Trennung,
das Ende allen Lebens ist das Sterben.

Es gibt zwei Arten der Vergdnglichkeit der lebenden Wesen: Die
Vergdnglichkeit anderer und die eigene Vergdnglichkeit.

Die Verganglichkeit anderer

In den drei Bereichen nicht erleuchteter Existenz hat kein Auge jemals ein
unsterbliches Wesen gesehen und kein Ohr jemals von einem gehort.
Ausnahmslos jeder ist vergdnglich und muss sterben, ganz gleich welche
Gegenmittel man anwendet.



Die eigene Verganglichkeit

Ist das Leben einmal abgelaufen, kédnnen wir es nicht verldngern.
Unvermeidbar kommt die Zeit des Todes zu jedem einzelnen von uns. Mit
jeder Sekunde ruckt unser eigener Tod ndher und ndher.

Zudem wissen wir nicht, wann er eintreten wird. Er kann uns in vielen
Situationen ereilen - zum Beispiel wéhrend wir essen, frinken oder gehen.
Das Leben gleicht einer Ollampe an einem ungeschitzten Platz, und
man weilB nicht, wann ein Windsto3 die Flamme ausblasen wird. Es gibt
viele den Tod beschleunigende Ursachen. Dazu gehoren korperliche
oder geistige Krankheiten, Gift, Feuer, Wasser, Gewalt, Abgrinde, ebenso
L0ge, Autos, Medizin, Nahrungsmittel und sogar die eigenen Freunde.
Eine jede kann - ohne dass wir wissen wie oder wann - den Tod
herbeifUhren.

Die sterbende Person, wer immer es auch sei, ist machtlos. Zum Zeitpunkt
des Todes muss man alles aufgeben - weltliche BesitztUmer, Freunde,
Ansehen, Fahigkeiten und Wissen, was immer man auch haben mag. All
dies zurGcklassend mUssen wir ins Unbekannte gehen, ohne jegliche
Freiheit. Zu jenem Zeitpunkt ist all dieses nutzlos und kann sogar zur
Ursache fUr unsere Wiedergeburt in den drei niedrigen Daseinsbereichen
werden. Welches Leid uns als Folge frUheren negativen Handelns auch
ereilt, wir besitzen keine Mittel, um es abzuwenden. An diesem Punkt gibt
es keine andere Hilfe als den wahren Buddhadharma.

Jetzt besitzen wir Freiheit, und so sollten wir unser Leben dazu verwenden,
den Dharma zu praktizieren und Verwirklichung zu erlangen. Wenn wir
das nicht tun, gibt es zur Todeszeit absolut nichts NUtzliches, das wir als
Heilmittel kaufen, suchen oder benUtzen kdnnten. Unsere gutigen Eltern,
unsere Verwandten und Freunde, hatten wir auch hundert Tausende
davon - sogar sie sind keine Hilfe und wir werden pldtzlich von ihnen
getrennt. Wir haben nicht die Macht auch nur einen einzigen Freund zu
treffen. Wir mussen alleine gehen, jeder einzelne von uns. Machtlos und
unserer selbst unsicher, mUssen wir die Schrecken des Bardo erfahren.
Dann, wdhrend der groBen Schrecken des Bardo, sind allein die Drei
Juwelen unser Schutz und unsere Zuflucht.

Solange wir leben, sind wir frei. Benutzen wir diese Freiheit nicht dazu,
jetzt zu den Drei Juwelen zu beten, wissen wir nicht, wenn wir sterben, wie
man Zuflucht findet. Deshalb sollten wir zu Buddha, Dharma und Sangha
beten und auf sie vertrauen. Die Kontemplation Uber Tod und
Vergdnglichkeit ist ein Mittel, sich schnell der Praxis des wahren Dharma
ZU widmen.



DIE MEISTEN MENSCHEN um uns herum interessieren sich nur fUr dieses
Leben. Sie haften ausschlieBlich an ihren Empfindungen, Gutern,
Freunden, an dem was sie in diesem Leben machen oder erlangen
kdnnten. Sie glauben, dass das Leben ewig wahrt und denken nicht an
den Tod. Sie sind sich nicht bewusst, dass sie sehr bald die Folgen ihrer
Handlungen erleben mussen, ohne die geringste Moglichkeit innen zu
entkommen. Da sie dies nicht wissen, haben sie keine Sehnsucht nach
einem spirituellen Leben. Ware ihnen wirklich klar, was sie erwartet, was
ihre wahre Lage ist, wurden sie keinen Augenblick zégern, den Dharma
zu praktizieren. Sie wirden die Notwendigkeit erkennen.

Die spirituelle Praxis besteht darin, mit Kérper, Rede und Geist heilsame
Handlungen auszufUhren, in welcher Form auch immer. Die Frucht
solcher Handlungen ist, dass wir Leben fur Leben ohne zurickzufallen
zum Erwachen fortschreiten, in einer fortlaufenden Entwicklung bis wir die
vollkommene Erleuchtung erlangen. Wenn wir uns nur mit diesem Leben
befassen und nur tun, was uns gefallt, sammeln wir ausschlieBlich
negative Handlungen an, was unnUtz und gefdhrlich ist. Das Ergebnis
wird eine schmerzliche Wiedergeburt sein, mit einem beschrénkten
Potenzial, das die Ursachen des Zerfalls und der Abhdngigkeit vom Leid
vermehrt. Man muss darUber solange meditieren bis man dies wirklich
empfindet.

Die Kodampa Meister meditierten jeden Tag Uber die Vergdnglichkeit.
Wenn sie inren Tee franken, sagten sie sich: ,Wie glucklich bin ich heute,
dass ich meine Tasse Tee frinken kann, denn ich weiB nicht, ob ich das
morgen auch noch kann, vielleicht bin ich dann schon tot.” Jeden
Abend vor dem Schlafengehen drehten sie ihre Teeschale um und
machten diese Meditation. Und am anderen Morgen nach dem
Aufwachen drehten sie ihre Schale wieder um und sagten sich: ,,Ah, ich
bin heute Morgen noch am Leben, welch ein Glick. Andere Wesen sind
in dieser Nacht gestorben und ich bin noch am Leben. Ich muss diese
Gelegenheit bestens nUtzen und Koérper, Rede und Geist fUr heilsame
Handlungen einsetzen.” So trainierten sie ihren Geist, indem sie Uber
Vergdnglichkeit meditierten.

Es handelt sich hier nicht um einen kulturellen Aspekt, Tod und
Vergdnglichkeit sind wahrhaftig eine Realitdt, die alle angeht. Es gibt
keine Sicherheit, dass man am Leben bleibt. Hingegen sind die
Umsténde zahlreich, die den Tod verursachen kdnnen, besonders in
unserer Zeit. Wir bewegen uns viel mit Auto, Zug und Flugzeug. Viele



Menschen finden so den Tod, meistens in brutaler Weise. Gleicherweise
kann sich das, was eine Quelle des Vergnugens fUr uns ist - Zerstreuung,
Schauspiel, Ferien - pldtzlich in etwas Schreckliches verwandeln.
Niemand kann dies verhindern. Dies geschieht in einem Augenblick,
man ist tot und es ist vorbei. Niemand kann sagen: ,,Das geht mich nichts
an, denn ich bin reich, ich bin stark, ich bin bei guter Gesundheit, ich bin
jung.” Dies betrifft alle. Selbst wenn man sich sagt ,,ich werde mich nicht
fortbewegen, ich unternehme nichts, und so werde ich nicht sterben®,
wird dies nichts dndern. Der Tod braucht es nicht, dass man sich bewegt.
Er schiGdgt ohne Vorwarnung zu und niemand ist davor geschutzt.

Da es keine Sicherheit gibt, auch nur bis heute Abend noch am Leben zu
sein, entschlieBen wir uns, von jetzt an den heiligen Dharma zu
praktizieren. Wir sind uns sicher, dass uns nichts auBer dem Dharma im
Tode helfen wird, wo wir Gefangene unserer Handlungen sein werden,
die uns folgen wie unser Schatten. Nahrung, GuUter, ReichtUmer,
Besitzungen, HAuser, Ladnder, Macht, soziale Stellung, Freunde, Eltern -
nichts kann uns dann helfen noch uns begleiten. Wir werden allein und
uns selbst ausgeliefert sein, ohne etwas an unserem Karma édndern zu
kénnen. Alles Karma, das wir unter dem Einfluss unserer Abneigungen
und Anhaftungen angesammelt haben, wird uns Uberhaupt keine Hilfe
bieten. Im Gegenteil, wir mUssen das Resultat unserer negativen
Handlungen in Form vielfacher und intensiver Leiden in ungunstigen
Wiedergeburten erfahren.

lhr mUsst dies kontemplieren bis ihr einseht, dass all diese Anhaftung und
all diese Geschaftigkeit nicht nur nutzlos, sondern auch schadlich sind.
Vergewissert euch, wie sehr alle weltliche Aktivitdt ohne Sinn und
Bedeutung ist, und wendet euch radikal und entschieden davon ab.
Sagt euch dies und meditiert darauf bis ihr von einem naturlichen und
tiefen Uberdruss durchtrankt seid.

NUN KANN es sein, dass wir der Lehre Buddhas schon begegnet sind und
trotzdem nicht die Zeit finden, sie in die Praxis umzusetzen. Der Grund
hierfUr liegt im Haften an weltlichen Werten. Wir lassen uns leicht von den
attraktiven Wohlstandsgutern, die uns in vielerlei Formen und Farben
umgeben, verfGhren und halten mitunter sogar unser gewdhnliches
Leben im Daseinskreislauf fUr recht angenehm. Empfinden wir so, sind
unsere Anstrengungen rein weltlicher Art. Wie oft wir den Dharma auch
gehdrt haben moégen, wir finden dann weder Zeit noch Mglichkeiten,
uns der Praxis zu widmen und wenden uns schlieBlich ganz von den
erhaltenen Unterweisungen ab. Haufig sind wir von einflussreichen
Persdnlichkeiten in der Welt fasziniert und tfrachten danach ebensolchen



Reichtum, Einfluss oder Ruhm zu erlangen wie sie. Diese anspruchsvollen
WUnsche sind eine Quelle groBen Leids, da unser Geist stdndig von
Verlangen, der hauptséchlichen Ursache aller Unzufriedenheit, gequalt
wird. Wenn wir Vergdnglichkeit, die Wahrheit des Werdens und
Vergehens, nicht verstehen, bleiben wir mit unseren weltlichen Winschen
im Daseinskreislauf gefangen und rennen Dingen hinterher, ohne zu
erkennen wie vergdnglich und unwirklich sie sind. Alles wandelt sich
Augenblick fur Augenblick. Folglich werden wir das Begehrte, selbst
wenn wir es erreichen, nicht lange behalten kdnnen. Nicht-Gewahrsein
der Vergdnglichkeit fUhrt zu groBer Frustration, da wir nicht einsehen, dass
unser BemuUhen, Situationen in gewUnschter Weise zu beeinflussen oder
zu bewahren, erfolglos sein muss. Wir verhalten uns dem téglichen Leben
gegenuber wie ein Kind, das fasziniert einen Regenbogen einfangen
mochte. Es wird ihn nie zu fassen bekommen, da er von Natur aus
unfassbar ist. Genauso werden wir die Dinge der Welt, die ihrer Natur
nach unbestdndig und fluchtig sind, uns nicht aneignen oder festhalten
kbnnen, auch wenn wir noch so viel Zeit und Energie darauf verwenden.
Unser Wunschdenken deckt sich nicht mit der tatsGchlichen
Beschaffenheit der Dinge. Aufgrund der Kluft, die Wunsch und
Wirklichkeit voneinander trennt, entstehen Unzufriedenheit und Leid.
Trdume sind ein gutes Beispiel fUr unser Haften an vermeintlicher
Wirklichkeit. Im Traum halten wir die erlebten Situationen fUr real, lassen
uns von ihnen davontragen und reagieren emotional. Angenehme
Traumerlebnisse lieben wir, unangenehme mdchten wir loswerden und
verstricken uns so in Zu- und Abneigung. Halten wir nach dem
Aufwachen weiterhin an der vermeintlichen Wirklichkeit des Traumes fest,
so fallen wir noch ftiefer in TGuschung. War der Traum angenehm, halten
wir ihn fUr ein gutes Zeichen und orientieren uns entsprechend. Hatten wir
hingegen einen Alptraum, betrachten wir dies als schlechtes Omen und
sind mdglicherweise sehr beunruhigt, da wir darin Anzeichen for
kommende Schwierigkeiten sehen. Wir erkennen nicht, dass der Traum
schlicht eine Projektion des Geistes ist und geben ihnm einen Stellenwert,
den er gar nicht hat. Dinge fUr wirklich zu halten, die keine Wirklichkeit
besitzen, verursacht Leid und geistiges Unwohlsein. Auch im
Wachzustand verfahren wir so. Wir haben das Verlangen, Dinge zu
ergreifen, weil wir sie fUr wirklich und bestandig halten. Da sie aber ihrem
Wesen nach unwirklich und vergdnglich sind, erzeugen wir mit unserem
BemUhen, sie an uns zu binden, Frustration und verschwenden nutzlos
unsere Zeit. Sind wir gewahr, wie unbestdndig die Erscheinungswelt ist
und wie alles, was wir wahrnehmen, sich immerzu wandelt und
schlussendlich keinerlei Wirklichkeit besitzt, so kommt das aus unserem
Anhaften entstehende Leid zur Ruhe. Uns wird klar, dass unsere
ehrgeizigen Bestrebungen kein Gluck bringen, da die Dinge, hach



denen wir frachten, leer wie der Himmel sind. Solange wir uns jedoch der
Flochtigkeit des Daseins nicht bewusst sind, leben wir in dem Glauben,
dieses oder jenes erlangen und bewahren zu kdnnen, und unternehmen
Anstrengungen, die von verkehrten Annahmen ausgehen und Leid
hervorrufen, da sie zwangslaufig in Enttuschung enden.

WIR SOLLTEN in Betracht ziehen, dass dieser Kérper, dieses Leben, diese
Welt im Vergleich zu dem, was wir danach erfahren mussen, nur sehr
kurze Zeit wahren. Hingegen wird das, was danach kommt, unser
wirkliches Land sein. Auf diese neue Erfahrung, auf diese neue Welt, die
wir nach dem Tode erleben, mussen wir uns vorbereiten. Wenn wir
lediglich mit diesem Leben befasst sind, werden wir unsere kurze
Lebensspanne nur damit verbringen, mehr Geld, mehr Wohlstand, mehr
Ruhm, mehr Macht, mehr Wissen zu erlangen. Aber nichts von dem kann
uns zur Zeit des Todes und bei dem, was danach kommt, helfen, weil wir
nichts davon mithehmen kénnen - weder Geld, noch Macht, noch
Ruhm, selbst unser Wissen nicht. Wir sind ganz und gar auf uns gestellt.
Das einzige, was wir mithehmen kdénnen, ist der Zustand unseres Geistes,
das heit das, was wir an positiven und negativen Handlungen
angesammelt haben. Das Ergebnis von schlechten Handlungen wird
unser Geist in der Form von Verwirrung und groBem Leid erleben. Zu dem
Leitpunkt wird es weder moglich sein, dieses Karma mit jemand anderem
zu tauschen, noch die eigene Lage zu verbessern. Wir werden vallig
hilflos und machtlos sein und keine Kontrolle darUber haben, was aus uns
wird, sondern den Auswirkungen unseres Karmas und der negativen
Zustdnde unseres Geistes onnmdachtig ausgeliefert sein. Wir sollten
verstehen, dass wir jetzt die Freiheit besitzen zu bestimmen, wie und mit
welchem Ziel wir handeln, und damit beginnen, durch gute Handlungen
und die Praxis des Dharma positive Umstdnde fUr die Zukunft zu schaffen.

Nur eins wird uns zur Zeit des Todes wirklich hilfreich und nUtzlich sein: wie
sehr wir unseren Geist im Dharma ausgebildet haben. Diese Ausbildung
wirkt in naturlicher Weise positiv auf unseren Geist. Und wenn wir sterben,
wissen wir, was getan werden muss und wie es getan werden soll. Wir
verfugen Uber die Méglichkeit, die Situation zu kontrollieren. Haben wir
diese Fahigkeit nicht vorher erarbeitet, kdnnen wir sie im Tode nicht mehr
erlangen. Wenn wir nicht wissen, wie wir bei den Drei Juwelen Zuflucht
und Schutz suchen kénnen - zur Zeit des Todes sind wir nicht mehr
imstande, es zu erlernen. Dann wird es zu spat sein. Wissen wir nicht, wie
wir zum Lama beten kdnnen oder welche Angste und Erscheinungen im
Bardo auftreten, so wird es uns, weil wir nicht darauf vorbereitet sind,
unmaodglich sein, mit den auftretenden Situationen umzugehen. Darum
mussen wir jetzt mit unserer Praxis beginnen. Wir mUssen lernen, wie man



Zuflucht zu den Drei Juwelen nimmt, wie man zum Lama betet, wie man
die Nachtod-Erfahrungen erkennt und wie man sich darauf vorbereitet.

SPRECHT WUNSCHGEBETE fUr die Wiedergeburt im reinen Gefilde
hdchster Freude von Buddha Amitabha und Bodhisattva Chenresig.
Wenn ihr so betet, solltet ihr aufrichtig winschen, dort wiedergeboren zu
werden - ohne Zweifel zu hegen, ob man dort hingehen kann oder ob es
diesen Bereich wirklich gibt. Bittet einfach Chenresig und Buddha
Amitabha voll Vertrauen, euch nach dem Tod in diesen reinen Bereich zu
geleiten. Widmet ihnen jeden Tag solche Wunschgebete. Dann habt ihr
zum Zeitpunkt des Todes, wenn ihr diesen Korper verlassen musst, die
einsgerichtete Sehnsucht entwickelt, dort wiedergeboren zu werden.

Einige mdgen vielleicht denken, dass sie ihre Zeit besser ausschlieBlich mit
,héheren* Arten von Dharmapraxis wie Mahamudra, Dzogchen,
Madhyamika oder Prajnaparamita verbringen sollten. Zur vollen
Verwirklichung dieser Art von Praxis muss man jedoch die achte
Bodhisattvastufe erreicht haben. Dorthin zu gelangen mag einige Leben
dauern. Darum sind Wunschgebete fUr die Wiedergeburt im reinen
Gefilde von Buddha Amitabha gut. Denn um dort hinzugelangen, muss
man einfach nur Vertrauen haben und den Wunsch, zur Zeit des Todes
dort hinzugehen. Es ist deshalb so einfach, weil Buddha Amitabha, als er
noch kein Buddha war, besonders stark gewunscht hat, dass alle
gewdhnlichen fuhlenden Wesen, die sich nach seiner Erleuchtung mit
Glauben und Vertrauen an ihn wenden wurden, in seinem reinen Gefilde
wiedergeboren werden mdgen. Als er die Buddhaschaft erlangte, wurde
dieser Wunsch wahr. Da es so leicht ist, sollte man so viele Wunschgebete
wie moglich an Buddha Amitabha richten. Wenn man dies bestandig tut,
wird der Geist darin geUbt sein.

Wir alle wissen, dass wir sterben werden. Wenn es so weit ist, dass wir
sterben, mussen wir uns dessen so bewusst wie maglich sein. Zur Zeit des
Todes solltet ihr euch vorstellen, dass sich Buddha Amitabha Uber eurem
Kopf befindet, und dann sehr klar mit einsgerichtetem Geist an ihn
denken. Wenn ihr wisst, dass ihr sterben musst und euch dessen voll
bewusst seid, dann kénnt ihr euren Geist von Samsara, vom jetzigen
Leben und all seinen Erfahrungen, die sich gerade in Auflésung
befinden, vollstindig abwenden. Gebt allen Wohlstand, Besitz, Ruhm,
Ansehen, alle Freunde und Verwandten, Ehemann und Ehefrau, alles,
woran ihr euch gebunden fuhlt, dem Buddha Amitabha. Kérper,
Gedanken, Geist - was immer ihr besitzt - schenkt alles ihm, ohne dass ihr
etwas fUr euch zurUck behaltet. Wenn ihr diese Gabe darbringt, solltet ihr
nicht im geringsten daran haften, sondern vorbehaltlos alles geben, was
ihr besitzt. Dadurch wird diese Gabe grenzenlos, und der Nutzen, das



Positive, das so angesammelt wird, wird auch grenzenlos sein. Wenn ihr
jedoch anhaftet, zweifelt und zégert, etwas zu geben, dann wird dies zu
einem auBerordentlich groBen Hindernis fur die Befreiung.

Warum?2 Wenn ihr zum Beispiel viel Anhaftung an Geld und Wohlstand
habt, so kdnnt ihr dennoch zum Zeitpunkt des Todes nichts mithehmen,
sondern musst allein und ohne alles gehen. Was wird dann mit den
Dingen geschehen, die ihr so stark und ausschlieBlich fir euch selbst
beansprucht habte Andere werden sie besitzen. Mehr noch: |hr selber
werdet im Nachtod-Bewusstsein imstande sein zu sehen, was mit all dem
Besitz geschieht, an dem ihr so sehr gehangen habt. Wenn ihr seht, dass
dies alles vergeudet oder unter andere verteilt wird, reagiert ihr
hochstwahrscheinlich drgerlich und erregt und schafft durch diesen
Arger ein starkes negatives Karma. Dieser negative Geisteszustand wird
euch dann in einen der niederen Bereiche stoBen und viel Leid bringen.

Dies musst ihr bedenken und euch vollstdndig von jeglicher Anhaftung
an dieses Leben freimachen. Ubt euch darin, damit ihr imstande seid,
euch zur Zeit des Todes vollstGndig zu befreien.

Wenn ihr dem Buddha Amitabha diese Gabe dargebracht habt, betet
einsgerichtet zu ihm und entwickelt die starke Sehnsucht, von ihm in sein
reines Gefilde geleitet zu werden. Bewahrt euren Geist so, bis der Atem
aufhort. Beim Stillstand der Atmung sammelt sich das Bewusstsein im
Zentralkanal, verldsst den Korper durch den Scheitelpunkt des Kopfes
und gelangt unmittelbar in das reine Gefilde von Buddha Amitabha.
Dort manifestiert ihr euch spontan in einer Lotosblume aus Licht, die BlUte
offnet sich und ihr kdnnt Buddha Amitabha von Angesicht zu Angesicht
sehen, seine Stimme hdren, Belehrungen von ihm erhalten und seid von
allem Leiden befreit.

lhr mUsst euch jetzt darin Uben, Kontrolle Uber euren Geist zu gewinnen,
damit ihr nicht dem Einfluss von Arger, Zorn, Eifersucht und &hnlichen
Gefuhlen erliegt. Dies ist hauptsdchlich fUr die Zeitspanne nach dem
Tode wichtig, wo ein einziger Gedanke von Arger, Zorn, Eifersucht und so
fort zur unmittelbaren Erfahrung wird, da ihr nicht mehr euren Kérper
habt, der die Auswirkungen solcher Gedanken auffangt. Jeder
Gedanke, der sich nach dem Tod manifestiert, wird zur Erfahrung: Ihr
waret einfach hilflos euren negativen GefUhlen und deren Folgen
ausgeliefert. Ihr solltet also nicht zulassen, dass euer Geist unter die
Macht dieser Emotionen gerdat: Jetzt! Denn jetzt kdnnt ihr sie noch
kontrollieren. Wenn ihr euch in dieser Weise Ubt, festigt inr euren Geist. Mit
weniger negativen GefUhlen verfugt ihr Gber mehr Freiheit, euren Geist
zum Zeitpunkt des Todes in eine positive Richtung zu lenken.



