


Was bedeutet GURU oder LAMA? 



GURU / GU bedeutet Dunkelheit / RU bedeutet Licht //

GU ist die Dunkelheit, die unsere wahre Natur verhüllt.

RU ist das Prinzip, das die Dunkelheit der Unwissenheit zerstört und das 
Licht der Weisheit offenbar macht.


Es ist wichtig zu verstehen, dass der wahre GURU nicht bloß ein 
menschliches Wesen ist, sondern ein ewiges Prinzip, eine segnende Kraft. 
Ein wahrer GURU hat die Verwirklichung unserer wahren Natur erlangt 
und ist keine gewöhnliche ichbezogene Person, sondern eine 
Manifestation der Wahrheit selbst, nichtdualistisches reines Gewahrsein. 
Er lehrt aus der Wahrheit und weckt diese Wahrheit im Schüler.


Ein wahrer Guru ist vollkommen unabhängig und die Verkörperung reiner 
Weisheit. Es gibt nicht mehr die Spur von Dualität in ihm. 

Er ist vollkommen losgelöst und alldurchdringend wie der Himmel – 
ungeboren, lauter und makellos.


Den Lehrer prüfen


Wenn wir uns mit einem Lehrer verbinden wollen, sollten wir ihn gründlich 
prüfen und untersuchen, welche Qualitäten er hat und wie er in seinem 
Handeln ist. Er sollte sein Herz von Begierde, Ärger, Einbildung und allen 
Makeln möglichst befreit haben und frei von Ichbezogenheit den 
Dharma geben.


Das Prüfen des Lehrers kann in einer Frage zusammengefasst werden: 
Besitzt er Bodhicitta oder nicht?

Wenn ja, dann steht fest, dass er alles tun wird, um seinen Schülern in 
diesem und zukünftigen Leben zu helfen. Ihm zu folgen kann nur heilsam 
sein.  Die Lehren eines solchen Lehrer sind mit dem Mahayana 
verbunden und führen auf den wahren Weg.

Ein Lehrer ohne Bodhicitta kann die Einstellung seiner Schüler nicht 
wirklich transformieren, weil er selber noch eigennützige Bedürfnisse hat. 
Der von ihm gelehrte Dharma, so tiefsinnig und wunderbar er auch 
klingen mag, ist letzten Endes nur für die gewöhnlichen Belange dieses 
Lebens von Nutzen. Die Frage, ob der Lehrer Bodhicitta besitzt oder 
nicht, ist deshalb die Kernfrage.

Ist das Herz des Meisters von Bodhicitta erfüllt, folgt ihm, einerlei wie sein 
äußeres Auftreten ist.




Hat er kein Bodhicitta, folgt ihm nicht, ganz gleich wie überzeugend 
seine Weltabkehr, sein entschlossener Wunsch nach Befreiung, sein 
unermüdliches Praktizieren und sein Verhalten auf den ersten Blick auch 
wirken mögen!

Uns gewöhnlichen Wesen ist es nicht möglich, die außergewöhnlichen 
Qualitäten jener erhabenen Wesen zu ermessen, die ihre wahre Natur 
verbergen. Von Scharlatanen, diesen geschickten Blendern, die sich als 
Heilige aufspielen, wimmelt es nur so.


Patrul Rinpoche   


Lehrer, die wie ein hölzener Mühlstein sind

Sie besitzen nicht die Spur von Qualitäten, die sich durch Studium, 
Nachdenken, Meditieren entwickeln. Da sie der erhabene Sohn oder 
Neffe dieses oder jenes Lamas sind, halten sie sich und ihre 
Nachkommen für etwas Besseres und verteidigen ihre Stellung wie 
Brahmanen ihre Kaste. Selbst wenn sie etwas studieren, nachdenken und 
meditieren, so tun sie es doch nicht mit der lauteren Ausrichtung auf 
zukünftige Leben, sondern aus der weltlichen Motivation heraus, ihren 
Machtbereich mit seinen Pfründen nicht zu verlieren. Sie können so 
wenig den Geist von Schülern zähmen wie ein aus Holz geschnitzter 
Mühlstein Getreide mahlen kann.


Lehrer, die wie ein Frosch im Brunnen sind

Solche Lehrer haben überhaupt keine Qualitäten, die sie von 
gewöhnlichen Leuten unterscheiden. Und doch werden sie von 
Menschen blindgläubig und ohne jede Prüfung verehrt. Da sie Ehrungen 
und Zuwendungen erhalten, sind sie aufgebläht und eingebildet, obwohl 
ihr geistiger Bezugsrahmen nicht größer ist als der eines in einem Brunnen 
lebenden Frosches. Sie können und wollen nicht die großen Qualitäten 
verwirklichter Lehrer erkennen und anerkennen.


Geschichte

Ein alter Frosch, der sein Leben lang in einem Brunnen verbracht hatte, 
erhielt Besuch von einem Frosch, der am weiten Meer lebte.

„Woher kommst du?“ fragte der Brunnenfrosch.

„Vom großen Meer,“ sagte der Gast.

„Wie groß ist dein Meer?“

„Es ist riesig.“

„Etwa ein Viertel meines Brunnens?“

„Oh, viel größer,“ sagte der Meeresfrosch.

„Halb so groß?“




„Nein, viel größer.“

„Also genauso groß wie mein Brunnen?“

„Nein, nein! Viel, viel größer!“

„Ausgeschlossen, das will ich mit meinen eigenen Augen sehen.“

So machten sich die beiden auf den Weg. Als sie ans Meer kamen, und 
der Brunnenfrosch sah, wie unermesslich weit das Meer ist, fiel er vor 
Schreck in Ohnmacht und ihm platzte der Kopf.


Wild gewordene Führer

Sie haben ausgeprägte negative Emotionen sowie geringe geistige 
Achtsamkeit. Sie sind eifersüchtig und jähzornig und von niedrigerer 
Gesinnung als gewöhnliche Leute. Doch äffen sie in ihrem äußeren 
Verhalten die Siddhas nach und spielen sich auf als wäre ihr Verhalten 
höher als der Himmel. Sie haben die Lebensader von Liebe und Mitgefühl 
durchschnitten. Alle, die sich auf sie verlassen, geraten auf Abwege.


Blinde Führer 

Ihnen fehlen Liebe, Mitgefühl, Bodhicitta. Sie haben überhaupt keine 
Qualitäten des Weges entwickelt. Da ihre Augen selbst verschlossen sind, 
können sie auch anderen nicht die Augen öffnen für das, was man tun 
und nicht tun sollte.


Den Schüler prüfen


Allgemein bestimmen Reinheit oder Unreinheit unserer Wahrnehmungen 
sowie die Kraft unserer vergangenen Handlungen, unseres Karma, 
unsere Begegnung mit einem Meister. Hört deshalb niemals auf den 
Lehrer unabhängig von seiner Persönlichkeit als den wirklichen Buddha 
zu sehen, der die Güte hat, euch zu unterweisen und anzuleiten. Wäre 
euer Karma nicht günstig, dann hättet ihr nie das Glück gehabt, einen 
ausgezeichneten Lehrer zu treffen. Und wenn eure Wahrnehmung nicht 
rein ist, könntet ihr dem Budha selbst begegnen und würdet doch seine 
Qualitäten nicht erkennen.


Patrul Rinpoche




Authentische Lehrer


Ein echter Lehrer passt sich dem Alltag der gewöhnlichen Leute an, um 
ihnen nahe zu sein und ihnen geschickt helfen zu können. Doch 
tatsächlich hat er den Weisheitsgeist und die Aktivität eines Buddha. Er 
kann geschickt, Zweifel und Ängste auflösen und erträgt geduldig wie 
eine Mutter jede Enttäuschung und den Mangel an Dankbarkeit.


Solch ein Lehrer gleicht einem großen Boot, mit dem wir den Ozean von 
Samsara überqueren können.


Wie ein Steuermann findet er für uns, ohne zu irren, den Weg zu Befreiung 
und Allwissenheit.


Mit einem Regen von Nektar löscht er die Glut negativer Taten und 
Gefühle.


Wie Sonne und Mond strahlt er das Licht des Dharma aus und vertreibt 
die dichte Finsternis der Unwissenheit.


Wie die Erde erträgt er geduldig jede Enttäuschung und Undankbarkeit.


Wie eine unendliche Ebene sind Sicht und Verhalten offen und weit.


Wie ein wunscherfüllender Baum schenkt er Hilfe in diesem und Glück im 
nächsten Leben.


Wie eine vollkommene Vase verfügt er über die unvorstellbare Vielfalt 
der Fahrzeuge und Lehren.


Wie ein wunscherfüllender Juwel handelt er entsprechend den 
Bedürfnissen der Wesen und entfaltet die vier Aktivitäten.


Frei von Anhaftung und Ablehnung liebt er wie eine Mutter alle Wesen als 
seine Kinder.


Sein unermessliches Mitgefühl fließt wie ein mächtiger Strom zu allen 
fühlenden Wesen im unermesslichen All.


Frei von Neid und Fürwirklichhalten ist seine Freude am Glück anderer 
beständig wie der König der Berge.


So wie Wolken, deren Regen ohne Unterschied auf alles hernieder fällt,  
ist seine Offenheit frei vom wählerischen Geist der Zuneigung und 
Abneigung.


