


Was bedeutet GURU oder LAMAZ®Z



GURU / GU bedeutet Dunkelheit / RU bedeutet Licht //

GU ist die Dunkelheit, die unsere wahre Natur verhulit.

RU ist das Prinzip, das die Dunkelheit der Unwissenheit zerstort und das
Licht der Weisheit offenbar macht.

Es ist wichtig zu verstehen, dass der wahre GURU nicht bloB ein
menschliches Wesen ist, sondern ein ewiges Prinzip, eine segnende Kraft.
Ein wahrer GURU hat die Verwirklichung unserer wahren Natur erlangt
und ist keine gewohnliche ichbezogene Person, sondern eine
Manifestation der Wahrheit selbst, nichtdualistisches reines Gewahrsein.
Er lehrt aus der Wahrheit und weckt diese Wahrheit im Schuler.

Ein wahrer Guru ist vollkommen unabhdngig und die Verkdrperung reiner
Weisheit. Es gibt nicht mehr die Spur von Dualitat in ihm.

Er ist vollkommen losgeldst und alldurchdringend wie der Himmel -
ungeboren, lauter und makellos.

Den Lehrer prufen

Wenn wir uns mit einem Lehrer verbinden wollen, sollten wir ihn grondlich
profen und untersuchen, welche Qualitdten er hat und wie er in seinem
Handeln ist. Er sollte sein Herz von Begierde, Arger, Einbildung und allen
Makeln moglichst befreit haben und frei von Ichbezogenheit den
Dharma geben.

Das PrUfen des Lehrers kann in einer Frage zusammengefasst werden:
Besitzt er Bodhicitta oder nicht?

Wenn ja, dann steht fest, dass er alles tun wird, um seinen Schulern in
diesem und zukUnftigen Leben zu helfen. Ihm zu folgen kann nur heilsam
sein. Die Lehren eines solchen Lehrer sind mit dem Mahayana
verbunden und fUhren auf den wahren Weg.

Ein Lehrer ohne Bodhicitta kann die Einstellung seiner Schiler nicht
wirklich transformieren, weil er selber noch eigennutzige Bedurfnisse hat.
Der von ihm gelehrte Dharma, so tiefsinnig und wunderbar er auch
klingen mag, ist letzten Endes nur fur die gewdhnlichen Belange dieses
Lebens von Nutzen. Die Frage, ob der Lehrer Bodhicitta besitzt oder
nicht, ist deshalb die Kernfrage.

Ist das Herz des Meisters von Bodhicitta erfullt, folgt ihm, einerlei wie sein
AuBeres Auftreten ist.



Hat er kein Bodhicitta, folgt ihm nicht, ganz gleich wie UGberzeugend
seine Weltabkehr, sein entschlossener Wunsch nach Befreiung, sein
unermudliches Praktizieren und sein Verhalten auf den ersten Blick auch
wirken moégen!

Uns gewohnlichen Wesen ist es nicht mdglich, die auBergewdhnlichen
Qualitaten jener erhabenen Wesen zu ermessen, die inre wahre Natur
verbergen. Von Scharlatanen, diesen geschickten Blendern, die sich als
Heilige aufspielen, wimmelt es nur so.

Patrul Rinpoche

Lehrer, die wie ein hdlzener MUhlstein sind

Sie besitzen nicht die Spur von Qualitdten, die sich durch Studium,
Nachdenken, Meditieren entwickeln. Da sie der erhabene Sohn oder
Neffe dieses oder jenes Lamas sind, halten sie sich und ihre
Nachkommen fUr etwas Besseres und verteidigen ihre Stellung wie
Brahmanen inre Kaste. Selbst wenn sie etwas studieren, nachdenken und
meditieren, so tun sie es doch nicht mit der lauteren Ausrichtung auf
zukUnftige Leben, sondern aus der weltlichen Motivation heraus, ihren
Machtbereich mit seinen Pfrinden nicht zu verlieren. Sie kdbnnen so
wenig den Geist von Schulern z&Ghmen wie ein aus Holz geschnitzter
MUhlstein Getreide mahlen kann.

Lehrer, die wie ein Frosch im Brunnen sind

Solche Lehrer haben Uberhaupt keine Qualitaten, die sie von
gewdhnlichen Leuten unterscheiden. Und doch werden sie von
Menschen blindgl&@ubig und ohne jede Prufung verehrt. Da sie Ehrungen
und Zuwendungen erhalten, sind sie aufgebldht und eingebildet, obwonhl
ihr geistiger Bezugsrahmen nicht gréBer ist als der eines in einem Brunnen
lebenden Frosches. Sie kdnnen und wollen nicht die groBen Qualitaten
verwirklichter Lehrer erkennen und anerkennen.

Geschichte

Ein alter Frosch, der sein Leben lang in einem Brunnen verbracht hatte,
erhielt Besuch von einem Frosch, der am weiten Meer lebte.

~Woher kommst du¢* fragte der Brunnenfrosch.

»vYom groBen Meer," sagte der Gast.

»Wie groB ist dein Meer?g"

»Es ist riesig.”

»Efwa ein Viertel meines Brunnens2g*

»Oh, viel gréBer,” sagte der Meeresfrosch.

»Halb so groBe*



»Nein, viel groBer.*

»Also genauso groB3 wie mein Brunneng*”

»Nein, nein! Viel, viel groBer!”

»Ausgeschlossen, das will ich mit meinen eigenen Augen sehen.*

So machten sich die beiden auf den Weg. Als sie ans Meer kamen, und
der Brunnenfrosch sah, wie unermesslich weit das Meer ist, fiel er vor
Schreck in Ohnmacht und ihm platzte der Kopf.

Wild gewordene FUhrer

Sie haben ausgeprdagte negative Emotionen sowie geringe geistige
Achtsamkeit. Sie sind eifersGchtig und jGhzornig und von niedrigerer
Gesinnung als gewdhnliche Leute. Doch affen sie in inrem duBeren
Verhalten die Siddhas nach und spielen sich auf als ware ihr Verhalten
héher als der Himmel. Sie haben die Lebensader von Liebe und Mitgefihl
durchschnitten. Alle, die sich auf sie verlassen, geraten auf Abwege.

Blinde FUhrer

lhnen fehlen Liebe, MitgefUhl, Bodhicitta. Sie haben Uberhaupt keine
Qualitaten des Weges entwickelt. Da ihre Augen selbst verschlossen sind,
kénnen sie auch anderen nicht die Augen 6ffnen fUr das, was man tun
und nicht tun sollte.

Den Schuler prufen

Allgemein bestimmen Reinheit oder Unreinheit unserer Wahrnehmungen
sowie die Kraft unserer vergangenen Handlungen, unseres Karma,
unsere Begegnung mit einem Meister. Hort deshalb niemals auf den
Lehrer unabhdngig von seiner Persdnlichkeit als den wirklichen Buddha
zu sehen, der die GUte hat, euch zu unterweisen und anzuleiten. Ware
euer Karma nicht gunstig, dann hattet ihr nie das Gluck gehabt, einen
ausgezeichneten Lehrer zu treffen. Und wenn eure Wahrnehmung nicht
rein ist, kdnntet ihr dem Budha selbst begegnen und wirdet doch seine
Qualitaten nicht erkennen.

Patrul Rinpoche



Authentische Lehrer

Ein echter Lehrer passt sich dem Alltag der gewdhnlichen Leute an, um
ihnen nahe zu sein und ihnen geschickt helfen zu kénnen. Doch
tatsdchlich hat er den Weisheitsgeist und die Aktivitat eines Buddha. Er
kann geschickt, Zweifel und Angste auflésen und ertragt geduldig wie
eine Mutter jede EnttGuschung und den Mangel an Dankbarkeit.

Solch ein Lehrer gleicht einem groBen Boot, mit dem wir den Ozean von
Samsara Uberqueren kdnnen.

Wie ein Steuermann findet er fUr uns, ohne zu irren, den Weg zu Befreiung
und Allwissenheit.

Mit einem Regen von Nektar 16scht er die Glut negativer Taten und
Gefuhle.

Wie Sonne und Mond strahlt er das Licht des Dharma aus und vertreibt
die dichte Finsternis der Unwissenheit.

Wie die Erde ertragt er geduldig jede EnttGuschung und Undankbarkeit.
Wie eine unendliche Ebene sind Sicht und Verhalten offen und weit.

Wie ein wunscherfUllender Baum schenkt er Hilfe in diesem und GlUck im
ndchsten Leben.

Wie eine vollkommene Vase verfugt er Uber die unvorstellbare Vielfalt
der Fahrzeuge und Lehren.

Wie ein wunscherfullender Juwel handelt er entsprechend den
BedUrfnissen der Wesen und entfaltet die vier Aktivitaten.

Frei von Anhaftung und Ablehnung liebt er wie eine Mutter alle Wesen als
seine Kinder.

Sein unermessliches Mitgefuhl flieBt wie ein machtiger Strom zu allen
fOhlenden Wesen im unermesslichen All.

Frei von Neid und FUrwirklichhalten ist seine Freude am GlUck anderer
bestdndig wie der Kénig der Berge.

So wie Wolken, deren Regen ohne Unterschied auf alles hernieder faillt,
ist seine Offenheit frei vom wdahlerischen Geist der Zuneigung und
Abneigung.



