g Yt ey

W
’




Alle fUhlenden Wesen
haben
Buddha-Natur



Samtliche Lebewesen des gesamten Universums tfragen die Buddhanatur
in sich. Selbst wenn sie zur Zeit noch gewdhnliche Wesen sind, werden sie
ohne jeden Zweifel eines Tages Buddhas werden. Die allem zugrunde
liegende Wirklichkeit der Buddhanatur - das Herz vollkommenen
Erwachens - ist unbegrenzt in Raum und Zeit. Sie ist allgegenwartig wie
das All und untrennbar eins mit allen lebenden Wesen, ohne dass es
dabei irgendeinen Unterschied in Quantitdt oder Qualitat gdbe. Jedes
Wesen fragt die volkommene Buddhanatur in sich.

Gendin Rinpoche

* Die Buddha Essenz ist allezeit in allen Wesen.

* Diese erleuchtete Essenz ist rein und makellos wie ein Juwel, wie der
Himmel, wie ungetribtes Wasser — immer frei von Schleiern. Sie wird
durch Hingabe an den Dharma, durch héchste Weisheit sowie
Samadhi und Mitgefuhl verwirklicht.

* Die Buddhanatur ist wie ein wunscherfullender Juwel, der alle
WuUnsche erfUllt. Sie ist unwandelbar wie Raum.

*  Man wird sie verwirklichen, wenn man starkes Verlangen nach
Mahayana Dharma hat und nach der Praxis von Prajna, Samadhi und
MitgefUhl. Die Weisheit als Mutter haben, die in meditativer
Ausgeglichenheit und Sammlung wie in einem wohligen SchoB ruhen,
die Mitgefuhl als Amme haben - dies sind die Kinder des Buddha.

* Jene, die von Mitgefuhl erfUllt sind und kraft der Weisheit alles Hegen
einer Selbst-Identitat durchschnitten haben, werden nicht in den
GroBen Frieden eingehen wollen, weil sie alle Wesen von Herzen
lieben. Daher werden die tief Verwirklichten weder in Samsara bleiben
noch im Nirwana verschwinden, sondern sich auf Weisheit und
MitgefUhl als Mittel zum Erwachen stUtzen.

* Gdabe es keine Buddhanatur ware auch niemand mit seinem Leid
unzufrieden, noch hdtte man den Wunsch nach Frieden und wurde
keine Anstrengung machen, Freiheit von Leid zu erreichen.

* Soheit (Tathata) ist in allen Wesen gleich, aber offenbart sich in
gewodhnlichen Wesen, in tief Verwirklichten und vollkommen
Erwachten in unterschiedlicher Weise. Hinsichtlich Buddha-Natur
gehen (1) unverwirklichte getduschte Wesen vollig in die falsche
Richtung, (2) haben sich jene, welche die Wahrheit sehen, von
solchem Irrtum abgekehrt und (3) sehen die Vollerwachten, die Dinge
in richtiger Weise wie sie wirklich sind, vaéllig frei von Konzepten und
gedanklichen, vorstellungsbezogenen Schleiern.



(1) Jene, die Makel haben, sind gewdhnliche getduschte Wesen.
(2) Jene, die sowohl makellos wie von Makeln behaftet sind, sind
Bodhisattvas. (3) Und die vollkommen Makellosen sind Buddhas.

Buddhanatur durchdringt in gleicher Weise alle Wesen — sie ist wie der
alldurchdringende, unfassbare Raum.

So wie Raum alles durchdringt und aufgrund seiner sehr feinen,
unfassbaren Natur nicht verschmutzt ist, genauso ist auch die in allen
Wesen gegenwartige Buddhanatur vollig frei von Makeln.

So wie Universen sich im Raum manifestieren und auflésen, genauso
entstehen und vergehen die Fdhigkeiten der Sinne im ungeborenen
Raum der Buddhanatur.

So wie Raum niemals von Feuer zerstdrt werden kann, genauso kann
auch die Buddhanatur nicht vom Feuer der Krankheit, des Alters und
Todes zerstort werden.

Alle falsche Denkweise hat als Basis und StUtze die wahre Natur des
Geistes. Diese falsche Denkweise, fehlerhafte Einsicht, Unwissenheit
schafft Karma und Kleshas (TGuschungen). Aus Karma und Kleshas
entstehen die 5 Skandhas (Form, Gefihl, Wahrnehmung,
Geistesfaktoren und Bewusstsein), die Sinneswahrnehmungen etc.,
sprich unsere gesamte Erscheinungswelt, die erscheint und vergeht.

Die wahre Natur des Geistes ist nicht durch etwas verursacht. Sie
entsteht nicht, vergeht nicht, verweilt nicht. Diese wahre Natur des
Geistes - Klares Licht - ist unwandelbar wie der Raum selbst. Sie wird
nicht von den fluchtigen Unreinheiten beschmutzt, die aus falschem
Denken entstehen. Buddhanatur ist nicht von Karma und Kleshas
verursacht und folglich kann sie auch nicht vom schrecklichen Feuer
der Krankheit, des Alters und des Todes vernichtet werden.

Buddhanatur ist die Zuflucht aller Wesen. Sie unterliegt keiner
zeitlichen Begrenzung und beschutzt alle Wesen bis zum finalen Ende.
Sie ist fUr immer frei von aller Dualitét und vollkommen unbelastet von
Vorstellungen und Konzepten. Sie wurde nicht erschaffen und ist
folglich unzerstorbar. Sie ist ungeboren und unsterblich. Sie erleidet
keinen Schaden und altert nicht, weil sie dauerhaft und stetig ist - der
Zustand von Frieden und Unwandelbarkeit. Da sie vollkommener
Frieden ist, kdnnen von subtilen karmischen EindrGcken verursachte
Krankheiten ihr nicht schaden. lhrer Natur nach unwandelbar ist sie
jenseits von Geburt, Krankheit, Alter und Tod.



Die Buddhanatur ist in allen fUhlenden Wesen gegenwartig
und doch fur sie nicht manifest, weil die Schleier der
Unwissenheit, Ichbezogenheit und Geistesgifte sie verhullen.

Dies wird anhand von neun Beispielen dargelegt.

Beispiel 1 / Der Buddha und der Lotus

Im verwelkten BlUtenkelch eines Lotus weilt ein im Licht seiner tausend
Qualitaten strahlender Buddha. Getduschte weltliche Wesen kdnnen
dies nicht sehen. Doch ein Mensch mit makelloser reiner Sicht sieht den
verborgenen Buddha und entfernt die welken BlUutenblatter.

Genauso erkennen die Erwachten die Buddhanatur im Geist der von
Gier, Hass und den Ubrigen Geistesgiften verschleierten fGhlenden
Wesen. Bewegt von groBem MitgefGhl befreien sie diese von ihren
Schleiern und machen ihnen ihre wahre erwachte Natur offenbar.

Beispiel 2 / Der Honig und die Bienen

Der Honig in der Wabe wird vom Bienenschwarm verdeckt. Doch ein
Imker kann mit geschickten Mitteln die Bienen vertreiben und den Honig
gewinnen.

Genauso macht es der groBe Weise, wenn er mit seinem Auge der
Allwissenheit den honiggleichen Urgrund reinen Gewahrseins sieht. Mit
geschickten Mitteln vertreibt er die Schwdarme der Geistesgifte und
macht die in allen Wesen verborgene makellose Weisheit offenbar.

Beispiel 3 / Das Korn und die Hulle

Korner in der Spelze sind fur Menschen nicht essbar. Wer sie als Nahrung
verwenden will, muss zuerst Spreu und Kérner trennen.

Genauso verhdlt es sich mit der Buddhanatur und den fuhlenden Wesen.
Solange die Buddhanatur von den Schleiern der Ichbezogenheit verhalit
ist, kbnnen die Wesen den wunderbaren Geschmack des Dharma nicht
schmecken und sich nicht vom Hunger der Leidenschaften befreien.

Beispiel 4 / Das Gold und der Morast

Ein Mensch verlor auf der Reise ein StUck Gold. Es fiel in einen Morast. Da
Gold seiner Beschaffenheit nach unzerstorbar ist, blieb es dort viele
Jahrhunderte unversehrt liegen. Dann wurde es von einem Gott mit vollig
reiner gottlicher Sicht entdeckt. Er machte einen Menschen darauf
aufmerksam und sagte ihm, dass er es reinigen und das Beste daraus
machen solle.

Genauso erkennt der Buddha die Qualitat der fUhlenden Wesen, die



im Morast der Geistesgifte versunken sind. Er I&Bt den Regen des heiligen
Dharma auf sie niederfallen und reinigt sie so vom Schlamm der
Tauschungen. So wie der Gott das in den Morast gefallene Gold
entdeckte, sieht der Siegreiche in allen fUhlenden Wesen den kostbaren,
vollkommenen Buddha, und er lehrt ihnen den Dharma, damit sie das
Gold ihrer Buddhanatur vom Schlamm der T&uschungen reinigen
kdnnen.

Beispiel 5 / Der Schatz und die Erde

Unter dem Haus eines armen Menschen ist ein Schatz verborgen. Der
Mensch weiB nichts davon und der Schatz spricht nicht zu ihm und sagt:
,Ich bin hier."

Ebenso ist ein kostbarer Schatz im Geist aller Wesen verborgen - die
wahre Natur des Geistes, die frei von aller TGuschung ist und der nichts
hinzugefugt noch abgezogen werden muss. Doch da die fUhlenden
Wesen nichts davon wissen, erleben sie fortwdhrend mannigfache Arten
von Leid.

Da der Schatz unterm Haus des armen Menschen ihm nicht sagen kann
,Ich bin hier*, weiB er nichts davon. Wie der arme Mensch wissen die
Wesen nichts vom Dharma-Schatz, der tief in ihrem Geist verborgen ist.
Der GroBe Weise kam in die Welt, um den Wesen zu helfen, inren Schatz
ZU bergen.

Beispiel 6 / Der Kern und die Frucht

Der Kern in der Frucht eines Mangobaumes oder dhnlicher Bdume besitzt
die unzerstorbare Fahigkeit zu keimen. Wenn er in die Erde gelegt und
gewassert wird, dann wird aus ihm allmdahlich ein machtiger Baum
heranwachsen.

Gleicherweise gibt es in den getduschten fUuhlenden Wesen den Kern der
Buddhanatur, der unweigerlich zur Buddhaschaft heranwachsen wird,
wenn die richtigen Bedingungen von reiner Ethik, Mitgefuhl und Weisheit
zusammen kommen.

Beispiel 7 / Die Statue und die alten Lumpen

Am StraBenrand liegt - gehdllt in einem alten, Ubel iechendem Lappen -
eine aus kostbarem Material gefertigte Buddha-Statue. Als ein Gott dies
sieht, macht er die VorUbergehenden darauf aufmerksam.

Genauso sehen die Buddhas mit inrer ungehinderten Sicht die von den
Ubel riechenden Lumpen der Geistesgifte eingehUlite wahre Natur der
getduschten Wesen und unterweisen sie in den Methoden des Dharma



mit deren Hilfe sie sich von den Geistesgiften befreien und ihre wahre
Natur verwirklichen kénnen.

Beispiel 8 / Der koénigliche Herrscher und die Frau

Eine elendig aussehende Frau, die keinen Schutz hat und in einem
Armenhaus wohnt, ist schwanger. Das Kind, das sie in ihrem SchoB tragt,
ist ein zukUnftiger herrschaftlicher Kénig. Doch sie weil3 nichts davon.
Das weltliche Dasein gleicht einem Armenhaus, und die unreinen Wesen
sind wie die schwangere Frau, die einen Konig in sich trédgt und folglich
einen Schutz hat. Der Embryo ist wie die makellose Natur.

Obwonhl ein koéniglicher Herrscher im SchoB3 einer Frau heranwdchst, die
schlecht aussieht und schmutzige Kleidung trégt, weiB sie nichts davon,
muss im Armenhaus wohnen und hdarteste Leiden ertragen.
Gleicherweise halten sich die Wesen fUr ungeschutzt, da sie nicht
erkennen, dass der Schutz bereits in ihrem Geist ist. Sie leben im
Armenhaus der Leiden, und ihr Geist findet keinen Frieden, weil die
vorherrschenden Geistesgifte ihm den Weg zu seiner wahren erwachten
Natur versperren.

Beispiel 9 / Die goldene Statue und die Gussform

Eine kUnstlerisch gelungene Statue mit friedvollem Aussehen, die in Gold
gegossen wurde, befindet sich noch in der aus Ton gefertigten Gussform
und ist daher nicht erkennbar. Der Goldschmied, der die Statue
gegossen hat, weill von der Kostbarkeit und entfernt den Ton, sodass die
wunderschdne goldene Statue ganz sichtbar wird.

Genauso sehen die vollkommen Erwachten, dass die lichtvolle Natur von
Schleiern verdeckt wird, die nur fluchtiger Natur sind, und reinigen die
fUhlenden Wesen, die Juwelenminen gleichen, von all ihren Schleiern.
Der Allwissende kennt die friedvolle Natur des Geistes, die wie reines
Gold ist, und entfernt die Hindernisse, indem er den Dharma lehrt.

Die Wesen halten sich fUr ungeschitzt, obwohl sie groBen Schutz in
sich tfragen. Sie halten sich fur arm, obwohl sie groBen Reichtum
haben. Sie haben keinen Frieden des Geistes, sind von ihren
Tauschungen Uberwdltigt und bleiben im Sumpf der Leiden
gefangen. Wie in obigen Beispielen dargelegt verhullt die Schicht
der Tduschungen seit anfangsloser Zeit die wahre Natur des Geistes,
die aber immer vollkommen makellos bleibt. Obwohl seit
anfangsloser Zeit natUrlich gegenwartig, wird sie erst durch reines
Denken und Tun manifest.



Ziel der Lehren Uber Buddha-Natur

Der Buddha sprach von Buddhanatur in allen Wesen, damit diese
imstande sind, ihre Fehler aufzugeben.

Folgende fUnf Fehler werden im Uttara Tantra Shastra genannt:
1. Zaghaftigkeit, Angstlichkeit

. Geringschatzung gegenuber Wesen mit geringeren Fahigkeiten

2

3. Festhalten am Unwahren

4. Missachtung der wahren Natur
5

. Ausgeprdagte Selbstbezogenheit

1
Zaghaftigkeit, Angstlichkeit

Die letztendliche Wahrheit ist in jeder Hinsicht frei von allem
Zusammengesetzten. Die Geistesgifte, Karma und ihre Wirkungen sind
nicht wirklich. Die Geistesgifte sind wie eine Wolke. Karma dhnelt einem
Traum. Die aus der Unwissenheit entstehenden fUnf Skandhas gleichen
einer lllusion oder frogerischen Erscheinung. Das unwandelbare Sein der
Buddhanatur ist die wahre Zuflucht. Solange die getduschten Wesen
keine Unterweisungen zu diesen Punkten erhalten haben, wird
Bodhicitta, der Herzgeist des Erwachens nicht in jenen geboren deren
Geist schwach und zaghaft ist und die sich selbst geringsch&tzen.
Wenn ihr von der Buddhaschaft und inren Qualitaten hort, denkt
ihr vielleicht, dass gewodhnliche Menschen wie ihr nie diesen
Zustand erlangen kdnnen. Doch dies ist nicht richtig. Ihr solltet
euch nicht fUr unfahig halten. Buddhaschaft ist bereits in euch, sie
ist die wahre Natur eures Geistes. Wenn ihr gelernt habt, wie man
den Weg praktiziert, konnt ihr sie sehr schnell verwirklichen. lhr
musst die Buddhanatur nicht erst erschaffen, sie wartet bereits in
euch. Und ihr werdet sie entdecken, sobald ihr die Natur eures
Geistes erkennt. (GendUn Rinpoche)

2
Geringschdtzung gegenuber Wesen mit geringeren Fahigkeiten
Manche Menschen, die gerade begonnen haben Bodhicitta zu

erwecken, denken stolz ,Ich bin besonders’ und halten jene, die dies
noch nicht getan haben, fur geringer. Doch alle haben Buddhanatur.



3
Festhalten am Unwahren

In jenen, die solch eine Haltung haben, wird keine wahre Einsicht
entstehen. Sie halten das Unwahre fOr wahr und werden folglich die
Wahrheit nicht erkennen.

4
Missachtung der wahren Natur

Die Fehler der Wesen sind nicht wahrhaft existent, sie werden von ihnen
kUnstlich geschaffen, sind zufdllig und fluchtiger Natur. In ihrem wahren
Sein existieren diese Fehler nicht als etwas ganzlich Wirkliches, sondern
sind tatséchlich natUrlich reine Qualitaten.

5
Ausgepragte Selbstbezogenheit

Wer an den Fehlern festhdlt, die unwabhr sind - kunstlich geschaffen und
flochtiger Natur, und die Qualitadten nicht wirdigt oder Ubersieht, wird die
wahre Gute der Buddhanatur missachten und niemals die Liebe
entwickeln die Selbst und Andere als gleich erkennt.

Wer Unterweisungen zur Buddhanatur erhdlt, wird Freude spuren und
Hochachtung fUr alle fGhlenden Wesen entwickeln - so als wdaren sie der
Buddha selbst. Unterscheidende Weisheit, urspringliche Weisheit und
groB3e Liebe werden geboren. Man wird von allen Makeln befreit und die
Gleichheit von allem erkennen.

Wer erkennt,
wie vollkommen makellos
und voll guter Eigenschaften
die Natur des Geistes ist,
und groBe Liebe entwickelt,
die sich selbst und andere als gleich sieht,
wird schnell Buddhaschaft verwirklichen.



