
Mahamudra



Ergebnis und 

Erleuchtete Aktivität


Mahamudra 



Die Mahamudra Praxis auf den Geist ist ein Mittel, erwachtes Gewahrsein 
zu wecken, das nicht konditioniert, spontan vollendet und immer 
gegenwärtig ist. Unterschiedliche Begriffe wie Mahamadhya, Maha Ati, 
Prajnaparamita werden verwendet, um dieses Gewahrsein zu 
beschreiben. Im Wesentlichen verweisen all diese Begriffe auf das nicht-
dualistische Gewahrsein, das die Untrennbarkeit von Samsara und 
Nirwana verwirklicht. In dieser Verwirklichung ist alles befreit.


Der tibetische Ausdruck für Mahamudra ist Chag Gya Chenpo. 

Hier bezieht sich Chag auf vollständiges Verstehen und 
Gewahrsein der Leerheit, worin Leerheit und Mitgefühl untrennbar 
verwoben sind. 

Gya bezieht sich auf das raumgleiche Freisein von Extremen, das 
die essenzielle Natur des Geistes charakterisiert. Geist ist wie Raum, 
ohne Mittelpunkt oder Umfang. 

Chenpo bezieht sich auf die Tatsache, dass der Dharmakaya 
nicht ein Objekt ist, das man erlangen oder nach dem man 
außerhalb von sich selbst suchen muss – er ist alldurchdringend.


Die anderen genannten Begriffe für Mahamudra sind einfach Namen für 
dasselbe Gewahrsein von unterschiedlichen Gesichtspunkten aus: 


Madhya bezieht sich auf das Freisein von den zwei Extremen des 
Eternalismus und Nihilismus und von allen sprachlichen Konzepten.

Prajnaparamita bezieht sich auf die Verwirklichung der Essenz des 
Geistes, die jenseits von Beschreibung, Begriff oder Definition ist.

Maha Ati bezieht sich auf die Vollendung einer Haltung, die 
Samsara und Nirwana insgesamt als inhärent vollkommen erfasst, 
untrennbar in der Natur des Geistes als Dharmakaya. 

Mahamudra kann verwendet werden, um insbesondere 
auszudrücken, dass in diesem Gewahrsein die dualistischen 
Beurteilungen von gut oder schlecht nicht vorhanden sind. Die 
Sicht von Mahamudra übersteigt alles Greifen und Festhalten von 
Gedankenketten, durch die man die eigene Erfahrung dualistisch 
aufspaltet. Die Meditation ist Verweilen frei von Zerstreuung; die 
Praxis ist Verhalten ohne Anstrengung; das Ergebnis ist Befreiung 
von Erwartungen und Befürchtungen.


Die Drei Kayas 

Die wesenhafte Leerheit des Geistes ist der Dharmakaya.

Seine spontane Strahlkraft ist der Sambhogakaya.

Sein unaufhörlicher Fluss von Manifestation ist der Nirmanakaya.




Die Fünf Arten Erleuchteten Gewahrseins

Die leere Essenz selbstwahrnehmender Erkenntnis ist Gewahrsein 
der höchsten Wirklichkeit. 

Die makellose und strahlende Natur des Geistes ist 
Spiegelgleiches Gewahrsein. 

Den Geist in seiner eigenen nicht unterscheidenden 
Ausgeglichenheit ruhen lassen, in der Verwirklichung, dass alle 
Erscheinungen Geist und so essentiell gleich sind, ist Gewahrsein 
der Gleichheit. 

Frei von Faszination und Verwicklung alle Erscheinungen in ihrer 
Verschiedenheit sehen und zugleich als ungetrennt im 
Dharmakaya begreifen ist Unterscheidendes Gewahrsein. 

Die ungekünstelte, spontane Verwirklichung von all diesem ist 
Vollendendes Gewahrsein.


Höchstes Prinzip oder Bedeutung beziehen sich auf den spontanen 
Dharmakaya, der frei von Anhaftung an samsarische Manifestation oder 
nirwanische Befreiung ist. 


Im nicht-dualistischen, ungeborenen Gewahrsein kommt der Geist frei 
von jeder Absicht zu meditieren ganz von selbst zur Ruhe. Vermeide es 
während der Meditation, Leerheit als völlige Verneinung des Daseins, als 
nichts oder als blank zu verstehen. Deine Meditation sollte auch frei von 
den zwei Extremen der Dumpfheit und Erregung sein. 

Seit anfangsloser Zeit ist der eigene Geist der Dharmakaya, die 
letztendliche Wirklichkeit selbst. Gemeint ist damit, dass das Erwachen 
nicht etwas dir Äußerliches ist. Du musst also nicht danach streben, um es 
von außerhalb zu erlangen. Die immer gegenwärtige, spontane Natur 
des Geistes ist die Einheit von Klarheit und Leerheit. Diese Essenz des 
Geistes ist ohne Ursprung, Verweilen und Vergehen.

Meditiere in ständigem Gewahrsein des natürlichen Zustandes des 
Geistes, ohne viel zögerndes Fragen, ob er diese oder jene Qualität 
besitzt oder nicht. Vermeide die Erfindung geistiger Zustände, vermeide 
einteilendes Denken über die Wirklichkeit; vermeide einfach alles 
formale, erzwungene Meditieren. Dann siehst du natürlich und klar das, 
was nicht gesehen werden kann - substanzlos und in Begriffen nicht 
fassbar.

Sei frei von jeder gedanklichen Ablehnung und Anhaftung und lasse den 
Geist mühelos und natürlich in sich selbst, der letztendlichen Wirklichkeit 
des Dharmakaya, ruhen. Verweile ohne bewertende Regung, ohne 
Anhaftung und ohne dualistische Unterscheidung zwischen Seher und 
Gesehenem. Vollendung in dieser Praxis befähigt dich, das Ergebnis - 
wahre Erleuchtung, vollständiges und höchstes Erwachen - sehr schnell 



zu erlangen. Erwachen bezieht sich auf die Verwirklichung ungeborenen 
Gewahrseins, frei von allen Verdunkelungen. Diese Verwirklichung lässt 
spontan große Stärke entstehen und all die außergewöhnlichen 
Qualitäten, die der Furchtlosigkeit innewohnen.


Die Geburt von vollkommenem Bodhicitta ist die erste Stufe in der 
Übung, mühelose, erleuchtete Aktivität zum Wohle der Wesen zu 
entfalten. Die mittlere Stufe ist die eigene Praxis mit dem klaren Ziel, alle 
fühlenden Wesen von Leid zu befreien und ihr Glück herbeizuführen. 
Daraus entsteht der Wunsch, das Erwachen zu erlangen, die 
letztendliche Frucht.

Wenn das Erwachen verwirklicht ist, wird der Nutzen der fühlenden 
Wesen ganz von selbst vollendet. Dies geschieht unaufhörlich, ohne 
Vorbedacht oder erzwungene Anstrengung. Das Ausmaß des Geistes ist 
dann so weit wie Raum; der reine Dharmakaya, der sich ungehindert 
von gewohnheitsmäßigen Konzepten und gedanklichen Prozessen in 
Handlungen ausdrückt, die allen Wesen helfen, die allesamt unsere 
Mütter und Väter aus früheren Existenzen sind. Buddhas wirken mit Körper, 
Rede, Geist, positiven Qualitäten und erleuchteter Aktivität und wissen 
wie sie allen fühlenden Wesen mühelos und natürlich helfen können.


   


ALLES HAFTEN und Festhalten überschreiten 
- die königliche Sicht. 
Nicht-Tun, Nicht-Meditation und Nicht-Zerstreuung 
- die königliche Meditation. 
Mühelosigkeit, Nicht-Annehmen und Nicht-Ablehnen 
- die königliche Handlung. 
Frei von Hoffnung und Furcht 
wird die Frucht sichtbar. 
Alle geistigen Bezugspunkte überschreitend, Nicht-Geist, 
ist die Natur des Geistes klar. 
Ohne Pfade und Stufen durchlaufend 
ist das Ende des Buddha-Weges erlangt. 
Ohne einen Gegenstand der Meditation meditierend 
ist unübertreffliche Buddhaschaft erreicht.




DER GEIST kann nicht  
mit dem Geist gesucht werden, 
seine Essenz ist Leerheit,  
leer und ungehindert, alles erhellend. 
Sei jener große Meditierende,  
der ohne zu meditieren meditiert, 
unzerstreut in großer Freude,  
wo Erscheinung und Leerheit nicht-zwei sind.


   


IN DER MAHAMUDRA-MEDITATION lässt man den Geist in einem Zustand 
von Frieden und Glück verweilen, so dass Körper und Geist entspannt 
sind. Aus diesem entspannten, offenen und unerschütterlichen Zustand 
kann man unmittelbar die Essenz des Geistes erkennen und zur 
Buddhaschaft erwachen.


Mahamudra heißt auf Tibetisch chagya chenpo. 

Die erste Silbe cha ist der Ausdruck für die Natur der ursprünglichen 
Weisheit als Leerheit oder - in anderen Worten - für den Dharmakaya. 

Die zweite Silbe gya bedeutet vollkommen frei von allen Phänomenen 
und Herangehensweisen des Samsara und drückt die 

Nicht-Verschiedenheit von Samsara und Nirwana aus. 

Die letzten beiden Silben chenpo bezeichnen die Einheit oder 

Nicht-Dualität aller Erscheinungsformen, dass sie von einer einzigen 
Essenz sind, ganz gleich, ob sie Samsara oder Nirwana angehören.

Dies zusammen ist die Bedeutung von Chagya Chenpo. Mahamudra ist 
nicht etwas Substanzielles, etwas wirklich Bestehendes, das Farbe oder 
Gestalt besitzt.


Eine andere Erklärung sagt, dass cha die ursprüngliche, 
selbstentstehende Weisheit der Leerheit bezeichnet, gya das ausdrückt, 
was alles umfasst und daher zu nichts Besonderem gehört, und chenpo 
das, was über alle Extreme von Dasein oder Nicht-Dasein hinausgeht.


Eine weitere mögliche Erklärung ist folgende: cha heißt normalerweise 
Hand, kann hier aber auch Siegel oder Symbol bedeuten und 
bezeichnet die vollkommene Untrennbarkeit von Glückseligkeit und 
Leerheit als Weisheit. Gya bedeutet weit und besagt, dass die Essenz von 
allem nicht die Natur von Freude und Leerheit überschreitet. chenpo 
bedeutet groß und drückt aus, dass dies nicht als festes Dasein oder in 
sich selbst bestehende Wirklichkeit angesehen werden kann, dass alle 



Erscheinungsformen - äußere, innere, belebte wie unbelebte - nicht als 
etwas wirklich Bestehendes festgestellt werden können, sondern in ihrer 
Essenz Leerheit oder Dharmakaya sind. Die Essenz der Phänomene als 
Leerheit oder Unfassbarkeit ist der Dharmakaya. Die Tatsache, dass sich 
aus ihm, aus der Leerheit alle Erscheinungen deutlich manifestieren 
können, wird als Klarheit oder Sambhogakaya - Körper der Freude - 
bezeichnet. Dass aus dieser Klarheit unbegrenzt und unaufhörlich alle 
verschiedenen Erscheinungsformen - die Phänomene in ihrer gesamten 
Vielfalt entstehen - wird als Nirmanakaya oder Ausstrahlungskörper 
bezeichnet.


Wenn man eine reine Sicht hat, kann man alles, was auch immer 
erscheint, als eine Manifestation der fünf Weisheiten betrachten. In 
diesem Zusammenhang wird das folgendermaßen formuliert: 

1. Die Erscheinungsformen sind leer, das heißt, sie können nicht als etwas 

wirklich in sich Bestehendes betrachtet werden - dies ist die Weisheit 
des Dharmadhatu, des unwandelbaren Raums der Gesamtheit aller 
Erscheinungsformen.


2. Alle Phänomene sind zwar in Essenz Leerheit, aber sie erscheinen 
dennoch in klarer Weise, einer Klarheit, die sich von selbst ausdrückt - 
dies ist die spiegelgleiche Weisheit.


3. Leerheit und Klarheit bilden eine Einheit, das heißt, die Phänomene 
erscheinen gleichzeitig mit beiden Aspekten - dies ist die Weisheit der 
Gleichheit.


4. Obwohl sich Leerheit und Klarheit als Einheit zugleich manifestieren, 
vermischen sie sich dennoch nicht miteinander, so dass man immer 
zwischen Leerheit und Klarheit unterscheiden kann - dies ist die 
unterscheidende Weisheit, die fähig ist, alles deutlich zu erkennen.


5. Die Manifestation aller Erscheinung ist selbstentstehend: Völlig 
spontan, ohne hergestellt oder erschaffen werden zu müssen - dies ist 
die alles vollendende Weisheit, die alle Aktivität vollendet.


Die eigentliche Bedeutung all dieser Erklärungen ist: 

Wenn wir alle dualistischen Konzepte von Existenz und Nicht-Existenz, 
Subjekt und Objekt aufgeben, betreten wir den Bereich der Wirklichkeit, 
wo die verschiedenen Aspekte der Erscheinungsformen völlig untrennbar 
sind. Auf diesen Bereich, der die eigentliche Essenz der Wirklichkeit ist, 
weist der Begriff Mahamudra hin. 


In der Meditation schauen wir nicht nach etwas außerhalb unserer selbst, 
sondern versuchen einfach, uns von innen her von allen Vorstellungen 
und Gewohnheiten des Geistes freizumachen, die ja die Ursache der 
Schleier und Befleckungen des Geistes sind. Sobald der Geist sich 
geläutert hat, kann er unmittelbar den Dharmakaya, seine eigenste 



Essenz, sehen. Den Dharmakaya oder die Buddhaschaft zu erlangen 
bedeutet also nicht, etwas von außen zu bekommen oder jemand 
anderes zu werden, sondern dass der Geist sich aus sich selbst heraus 
befreit und sich in sich selbst als das erkennt, was er ist. 


Hat man dies einmal gehört und verstanden, sollte man erkennen, dass 
es in diesem Sinne nichts gibt, das von außen kommt, also dem Geist 
äußerlich ist. Wir dürfen weder der Vorstellung anhaften, es gebe etwas 
außerhalb von uns zu finden oder zu verwirklichen, noch denken, 
Samsara sei etwas wirklich gegenständlich Bestehendes und müsse in 
dieser Weise aufgegeben werden. Aufgeben müssen wir lediglich unsere 
innere unreine Vorstellung im Geist, das wirkliche Samsara. Wir müssen 
unsere innere konzeptuelle Sicht reinigen, und ist dies getan, ist 
Erleuchtung erlangt.


Tilopa hat gesagt, dass die Wesen von weltlichen Vorstellungen 
verdunkelt sind. Da sie nicht wissen, dass sie den Buddha in sich selbst 
haben, suchen sie ihn außerhalb und erschöpfen sich immer mehr dabei. 
Wenn wir meditieren, müssen wir das Verständnis entwickeln, dass alle 
Erscheinungsformen, innere wie äußere, alle Fehler und inneren Zustände 
des Geistes, in Essenz Leerheit sind, das heißt vollkommen leer von 
jeglicher Selbstexistenz. Die Weise, wie sie sich manifestieren ist völlig 
illusorisch und traumgleich. Da sie nicht-existent sind, manifestieren sie 
sich einfach und erscheinen wie in einem Traum. Dies ist möglich, weil es 
zwischen dem Geist und der Erfahrung keinen Unterschied, keine 
Dualität gibt. Es ist der Geist, der alle Farben, Formen, Erscheinungen und 
Erfahrungen gebiert. Seine vielfältigen Ausdrucksformen sind unbegrenzt 
und haben folgende drei Charakteristika: Ihre Essenz ist leer, ihre Natur 
illusionär oder traumgleich und ihre Erscheinungsweise unaufhörlich und 
unendlich.


Wenn wir unseren Geist in der Meditation verweilen lassen können, 
erlangen wir in unserem Gewahrsein die Fähigkeit, die Nicht-Dualität von 
äußeren Phänomenen und innerem Geist zu erkennen. Wir beginnen 
allmählich zu verstehen, dass alles vom Geist abhängt, und es zwischen 
äußerer und innerer Manifestation, zwischen Gedanke und Geist keinen 
Unterschied gibt. Sie gehören zusammen. Die äußere Manifestation gibt 
es, weil es innen den Geist gibt. Gäbe es keinen Geist, gäbe es kein 
Gewahrsein, keine Fähigkeit, die Phänomene zu erkennen, und somit 
auch keine Phänomene. In dieser Weise sollten wir es verstehen und 
während der Meditation praktizieren.


Wenn wir meditieren wollen, müssen wir wissen, wie man meditiert und 
worauf man meditiert - sonst hat die Meditation keinen Sinn. Wir müssen 
verstehen, was die Natur des Geistes ist, da wir ja meditieren, um diese 



Natur zu entdecken. Zu Anfang brauchen wir also, damit wir die richtige 
Herangehensweise haben, eine Art von intellektuellem Verständnis.


Die Natur des Geistes ist ungeschaffen, ungeboren. Sie hat keinen 
Ursprung, sie beginnt nicht irgendwo an einem bestimmten Punkt noch 
irgendwann zu einer bestimmten Zeit. Sie hat gleicherweise kein Ende, sie 
endet nicht an irgendeinem Punkt zu irgendeiner Zeit. Es gibt kein 
Aufhören in der Natur des Geistes. Da der Geist ungeboren und ohne 
Aufhören ist, hat er auch keinen besonderen Ort, an dem er für eine 
bestimmte Zeit verweilt. Der Geist hat weder eine bestimmte Dauer noch 
einen bestimmten Wohnsitz. Er ist ohne Anfang, ohne Ende und ohne 
Verweilen. Da dies so ist, sagt man, dass er selbstwahrnehmende oder 
selbstwissende Klarheit ist, und bezeichnet die Weise, wie er funktioniert, 
mit Begriffen wie zusammen erscheinend oder gleichzeitig entstehend.


Die Natur des Geistes ist nicht etwas, das von etwas anderem abhängt. 
Sie ist völlig spontan und manifestiert sich gleichzeitig mit der 
Erscheinungsform selbst. Der Geist und die Phänomene entstehen nicht 
in der Weise, dass eins vom anderen abhängt, sondern gleichzeitig. Dies 
ist mit Bezeichnungen wie zusammen erscheinend oder gleichzeitig 
entstehend gemeint. Die selbstentstehende Essenz des Geistes drückt 
sich in den Qualitäten von Freude, Klarheit und Vorstellungsfreiheit aus. 
Diese Qualitäten sind völlig spontan. Man kann sie nicht erschaffen, 
denn sie sind der Geist selbst. Wollen wir die Essenz und die Qualitäten 
des Geistes entdecken, müssen wir meditieren. Für die Meditation 
müssen wir jedoch zuerst verstehen, wie die Natur des Geistes 
beschaffen ist, weil wir sonst nicht wissen, was wir in der Meditation tun 
sollen.


Versuchen wir herauszufinden, was unser Geist wirklich ist, dann ist alles, 
was wir über ihn sagen können: Er kann weder gedacht noch vorgestellt, 
weder analysiert noch ausgedrückt werden. All unsere Anstrengungen, 
den Geist zu beschreiben, sind nichts anderes als Ausdruck des Geistes 
selber. Was auch immer wir über den Geist wüssten, wir wären dennoch 
nicht imstande, ihn zu sehen. Würden wir ihn sehen, sähen wir, dass er 
nicht gesehen werden kann. Versuchen wir ihn zu analysieren, verstehen 
wir, dass er nicht verstanden werden kann. Verwirklichen wir ihn, 
verwirklichen wir, dass er nicht verwirklicht werden kann. Alles, was wir mit 
dem Geist zu tun versuchen, erweist sich als unmöglich. Versuchen wir, 
ihn zu fangen oder zu fixieren - unmöglich. Versuchen wir ihn, von uns zu 
stoßen oder loszuwerden - unmöglich. Versuchen wir, ihn in Stücke zu 
schneiden oder zu unterteilen - ohne Erfolg. Versuchen wir, ihn zu 
vervielfältigen oder mit etwas anderem zu vermischen - es geht nicht. 
Der Geist ist zwar immer da, aber nicht als etwas Fassbares.




Was können wir also tun, um Einsicht in die Natur des Geistes zu 
erlangen? Wir müssen meditieren und den Geist während der Meditation 
einfach im gewöhnlichen oder augenblicklichen Gewahrsein verweilen 
lassen. Die wirkliche Natur des Geistes ist einfach dieser Augenblick des 
Gewahrseins - nicht mehr. In diesem augenblicklichen Gewahrsein gibt 
es keine Form, keine Farbe - nichts, das gedacht oder ausgedrückt 
werden könnte. Wenn man unmittelbar die Essenz des Geistes sieht, 
erkennt man, dass es nichts gibt, was gesehen werden könnte. Dies 
bedeutet jedoch nicht, dass es überhaupt nichts gibt, sondern dass man 
selbst das klare Sehen ist, worin nichts als solches gesehen wird. Dieser 
Zustand ist die wirkliche Essenz des Geistes oder - in anderen Worten - der 
Dharmakaya. Er ist völlig spontan und augenblicklich und für alle 
Erscheinungsformen derselbe. Das Ziel der Meditation ist, im 
Dharmakaya, in der Essenz oder dem augenblicklichen Gewahrsein des 
Geistes zu verweilen. Verweilen wir in dieser Augenblicklichkeit, verstehen 
wir, dass alle Erscheinungen Produkte der Neigungen unseres Geistes 
sind. Vergangene, gegenwärtige und zukünftige Existenzen und all die 
Dinge, die wir bedenken, beruhen im Grunde nur auf einem falschen 
Verständnis; auf den Gewohnheiten und Tendenzen des Geistes, die 
Dinge so zu betrachten.


Während der Meditation versuchen wir einfach, dieses augenblickliche 
Gewahrsein zu gewinnen, das Leerheit ist und die Fähigkeit besitzt, alles 
zu wissen. Wenn wir unseren Geist in diesem augenblicklichen 
Gewahrsein verweilen lassen können, werden wir genau in diesem 
Augenblick die Essenz sehen können. Der Unterschied zwischen einem 
erwachten Geist und einem Geist, der noch in einem Zustand der 
Verwirrung ist, liegt in dem Vermögen, diese Essenz sehen zu können oder 
nicht. Ziel der Mahamudra-Meditation ist es, unmittelbar die Essenz der 
Verwirrung zu sehen. Dies geschieht, wenn der Geist mit dem 
augenblicklichen Gewahrsein, der grundlegenden Natur des Geistes, 
verschmelzen kann. Im selben Augenblick, in dem dies geschieht, ist der 
Geist von allen Negativitäten aller Leben befreit. Einfach ein Augenblick 
vollen Gewahrseins der Natur des Geistes, der Essenz des Geistes, die 
Leerheit ist, genügt, um sämtliche Negativität aller vorangegangenen 
Leben zu reinigen. Allerdings muss man, um das Herz dieser Erfahrung zu 
gewinnen, lange Zeit wieder und wieder meditieren, alle Geschehnisse 
als Meditation nehmen und in allen Situationen auf die Essenz 
meditieren. Wenn man dies tut, wird man eines Tages diese 
Verwirklichung erlangen und sicher wissen, dass man verstanden und die 
volle Bedeutung verwirklicht hat, da keine Anhaftung, kein Denken und 
keine Vorstellung darin verstrickt sind. Man hat einfach eine klare Sicht 
von dem, was ist und wie es arbeitet. Von diesem Tage an sind alle 



Zweifel völlig abgeschnitten, und die Qualität dieses Verständnisses kann 
nicht mehr in Frage gestellt werden.


In der Mahamudra-Meditation sollen wir mit Körper, Rede und Geist nicht 
mehr Anhaftung, mehr Bindung, mehr Abhängigkeit schaffen, sondern 
uns all dessen bewusst werden und einfach loslassen. Dies ist möglich, 
wenn wir in diesem vollkommen gewöhnlichen, natürlichen Zustand des 
augenblicklichen Gewahrseins verweilen, ohne ihm eine besondere 
Richtung, Gestalt oder Form zu geben. Wir nehmen keine Trennung vor 
zwischen Körper und Geist, sondern entspannen sie einfach und 
verweilen in Offenheit. Körper und Geist völlig zu entspannen bedeutet 
nicht, dass man in sich zusammengesackt ist, sondern dass man alle 
Neigungen des Geistes, Dinge zu ergreifen, sie festzuhalten und sich 
daran zu hängen, bewusst wahrnimmt. Dafür braucht man ein ganz 
klares und lebendiges Gewahrsein. Wenn man dann tatsächlich seine 
Anhaftung sieht, braucht man sie einfach nur loszulassen. Man sollte sich 
nicht über seine Anhaftung ärgern, sondern sie einfach wahrnehmen 
und aus sich selbst befreien lassen. Das Festhalten ist das einzige, was wir 
aufgeben müssen. Wir müssen die Anspannung des Geistes lösen und 
die Gewohnheit, nach Dingen zu greifen und sie festzuhalten, aufgeben.


Wenn wir diesen Zustand ursprünglichen und augenblicklichen 
Gewahrseins des Geistes erlangt haben, ohne Sinneswahrnehmungen 
festzuhalten oder von ihnen abhängig zu sein, dann gibt es nichts mehr, 
worüber wir nachdenken müssten. Wir verweilen frei von jeglicher 
Verstrickung in konzeptuelles Verstehen und von jeglicher Zerstreutheit 
einfach in diesem ganz natürlichen Gewahrsein, das die eigentliche 
Natur des Geistes ist. Dies ist die Mahamudra-Meditation. Taucht in 
diesem Zustand ein Gedanke auf, jagen wir ihn nicht weg, sondern 
schauen direkt auf seine Essenz. Schauen wir auf die Essenz des 
Gedankens, werden wir nichts sehen. Da nichts zu sehen ist, wird es auch 
keine Anhaftung geben, und der Gedanke wird sich aus sich selbst 
heraus befreien und als Dharmakaya erkannt werden. Wenn wir darin 
geübt sind, werden wir den Gedanken zur gleichen Zeit, da er entsteht, 
auch in seiner Essenz erkennen. Er befreit sich dann unmittelbar aus sich 
selbst heraus. Erkennen wir die Essenz der Gedanken, verwirklichen wir 
den Dharmakaya. Ohne Gedanken gäbe es keine Möglichkeit, den 
Dharmakaya zu verwirklichen.


In einem Gebet wird gesagt: Die Gedanken sind nichts, aber dennoch 
erscheinen sie in zahllosen Formen. Dies liegt daran, dass der Geist 
unbegrenzt ist und unaufhörlich arbeitet. Wenn wir unseren Geist völlig 
ungehindert lassen und so akzeptieren, wie er ist, werden wir wie der 
große Praktizierende, der das Spiel des Geistes, das natürliche Entstehen 



der Gedanken, betrachtet und sich daran erfreut, ohne der 
unaufhörlichen Bewegung des Geistes eine Beschränkung aufzuerlegen, 
und einfach den Dharmakaya als die Essenz von allem genießt.


Wenn wir meditieren, sollten wir keinen Zustand des Geistes festhalten 
und weder dem ruhigen, glücklichen, gedankenfreien Geist, noch dem 
erregten Geist voller Gedanken, noch dem Gewahrsein dieser 
verschiedenen Zustände den Vorzug geben. Der friedvolle Geist ist der 
Geist und der erregte Geist ist der Geist. Im Geist gibt es keine 
Unterschiede, keinen Anfang, kein Ende und keine Mitte. Alles, was 
erscheint, ist immer und fortwährend der Geist. Es gibt keinen guten oder 
schlechten Geist, und so gibt es auch keine gute oder schlechte 
Meditation. Häufig denkt man, dass man eine besonders gute 
Meditation gehabt hat, wenn der Geist sehr stabil, friedvoll, ruhig und 
leicht war, und dass man eine schlechte Meditation gehabt hat, wenn 
Erregung und viele Gedanken im Geist waren. Dies ist jedoch einfach 
eine Vorstellung, an der wir festhalten, und der gemäß wir die Trennung 
zwischen gut und schlecht treffen. Wenn wir den Geist einfach 
akzeptieren, so wie er ist, dann lassen wir die Gedanken und 
verschiedenen Zustände des Geistes erscheinen, und sie werden sich aus 
sich selbst heraus befreien. Die Gedanken besitzen das Vermögen, sich 
selbst vollständig zu befreien, sobald man sie sein lässt, wie sie 
natürlicherweise sind. 


Wenn ihr so meditiert, werdet ihr in der Meditation frei von jeglicher 
Furcht, Hoffnung oder Erwartung sein. Ihr solltet euch nicht von euren 
Vorstellungen über gut und schlecht gefangen nehmen lassen, weil ihr 
dann mit großer Erwartung von eurer Meditation etwas erhofft und sehr 
besorgt seid, wenn die Meditation nicht die Erwartungen erfüllt. Versucht 
also nicht, eurer Meditation oder eurem Geist eine Gestalt oder Form zu 
geben, sondern lasst den Geist sich aus sich selbst heraus befreien. Auf 
diese Weise solltet ihr meditieren.




Widmung


Mögen durch die gute Tat, dies zu schreiben,

alle Lebewesen ihr spontanes Wesen -

die höchste Wirklichkeit erreichen.

Mögen all die verschiedenen Wünsche

aller Wesen überall in Erfüllung gehen.

Möge die Kraft des wahren Dharma niemals abnehmen.

Möge das Siegesbanner der Lehren überall wehen.

Möge das Gute des Dharma spontan

und für immer hell leuchten.


