.
.




Sammlung von Zitaten
zu den 6 Paramitas



Sechs oder zehn Paramitas

Dana Paramita - alliberschreitende GroBzUgigkeit

Shila Paramita - alliberschreitende ethische Disziplin
Kshanti Paramita - alliberschreitende Geduld

Virya Paramita - alliberschreitende freudige Anstrengung
Dhyana Paramita - alliberschreitende Meditation

Prajna Paramita - allUberschreitende Weisheit

Manchmal werden vier weitere erwdhnt:
Upaya-Kaushala-Paramita - richtige Methode oder Mittel
Pranidhana Paramita — Geldbnis, Bodhisattva-Entschlossenheit
Bala Paramita — Manifestation der zehn Krafte

Jnana Paramita — Wissen um die wahre Natur aller Dharmas

Zitate aus den Prajnaparamita Sutren

Shariputra:

PRAJNA PARAMITA fUhrt die fUnf Paramitas in ihrem Aufstieg auf dem
Weg zur Allwissenheit. Kausika, blind geborene Menschen, seien es
hundert, tausend oder hunderttausend, kdnnen nicht ohne FUhrer den
Weg in ein Dorf, eine Stadt oder GroBstadt finden. GroBzugigkeit,
ethische Disziplin, Geduld, freudige Anstrengung und Meditation sind for
sich allein wie blind geboren und kénnen nicht als Paramitas bezeichnet
werden, da sie ohne Prajna Paramita als FUhrer unfahig sind, den Weg
zur Allwissenheit zu gehen, geschweige denn Allwissenheit zu erreichen.
Werden jedoch GroBzUgigkeit, ethische Disziplin, Geduld, freudige
Anstrengung und Meditation von PRAJNA PARAMITA umfangen, dann
kénnen sie Paramitas genannt werden, da diese funf jetzt Augen haben,
die es ihnen erméglichen, den Weg zu Allwissenheit zu gehen und
Allwissenheit zu erreichen.



Der Meister:

Wenn ein Bodhisattva sich in PRAJNA PARAMITA trainiert, sind darin alle
anderen Paramitas ganz von selbst verkdrpert, aufgenommen, befolgt
und eingeschlossen. ...

PRAJNA PARAMITA sollte insbesondere als guter Freund des Bodhisattva
verstanden werden. Alle sechs Paramitas sind in der Tat gute Freunde
eines Bodhisattva. Sie sind sein Lehrer, Weg, Licht, seine Fackel,
Erleuchtung, Zuflucht, sein Schutz, Ruheort, seine letztendliche
Erleichterung, seine Insel, seine Mutter und sie fUhren ihn zur Einsicht, zum
Verstehen, zum vollkommenen Erwachen. PRAJNA PARAMITA wird in
diesen sechs Paramitas vollendet. Die Allwissenheit der Tathagatas, die in
der Vergangenheit vollkommenes Erwachen verwirklicht haben und ins
Nirwana eingetreten sind, wurde durch die sechs Paramitas bewirkt. So
wird es auch mit der Allwissenheit der Tathagatas in der Zukunft sein. Und
so ist es auch mit der Allwissenheit der Tathagatas, die gerade jetzt in
nicht kalkulierbaren, unermesslichen, grenzenlosen, nicht sichtbaren
Weltsystemen weilen. Subhuti, ich bin ein Tathagata, der im jetzigen
Leitalter das vollkommene Erwachen verwirklicht hat. Meine Allwissenheit
habe ich auch durch die sechs Paramitas erlangt. ...

Wenn ein Bodhisattva sich in den sechs Paramitas trainieren will, muss er
vor allem Unterweisungen zu PRAJNA PARAMITA horen, sie in sich
aufnehmen, im Geist bewahren, rezitieren, verbreiten, erkldren,
aufschreiben. Er sollte ihre Bedeutung studieren, auf Inhalt und Methode
meditieren und Fragen dazu stellen. PRAJNA PARAMITA ist die lenkende
Kraft unter den sechs Paramitas, inr Nahrgrund und inre Amme, die sie
fOhrt, leitet, unterweist und ber&t. Ohne PRAJNA PARAMITA sind die
ersten fUnf nicht IGnger Paramitas und verdienen es nicht so genannt zu
werden. Ein Bodhisattva sollte sich also vor allem in PRAJNA PARAMITA
trainieren, damit er eine Verwirklichung erlangt, worin er fest verankert ist
und nicht lGdnger von anderen in die Irre gefUhrt werden kann.

Subhuti:

Was ist eines Bodhisafttvas Dana Paramitae

Der Meister:

Ein Bodhisattva praktiziert Geben, indem er sich im Geist mit dem Wissen
um alle inneren wie duBeren Arten von Gaben verbindet, diese zum
gemeinsamen Gut aller Wesen macht und sie dann dem hdchsten
Erwachen widmet. Auch regt er andere dazu an. Doch ist dabei in
seinem Geist nicht einmal ein Hauch von Greifen nach irgendetwas.



Subhuti:

Was ist eines Bodhisattvas Shila Paramita?

Der Meister:

Er selbst halt sich an die zehn Weisen heilsamen Handelns und regt auch
andere dazu an.

Subhuti:

Was ist eines Bodhisattvas Kshanti Paramita?

Der Meister:

Er selbst ist jemand, der Geduld erlangt hat und auch andere zur Geduld
anregt.

Subhuti:

Was ist eines Bodhisattvas Virya Paramita?e

Der Meister:

Er verwellt dauerhaft in den funf Paramitas und regt andere an sich
genauso zu verhalten.

Subhuti:

Was ist eines Bodhisattvas Dhyana Paramita?

Der Meister:

Er selbst tritt durch geschickte Mittel in Samadhis ein. Aber er wird nicht -
wie er es kdnnte - in entsprechenden Himmeln der Form wiedergeboren.
Und er regt andere dazu an, es gleicherweise zu tun.

Subhuti:

Was ist dann eines Bodhisattvas Prajna Paramita?

Der Meister:

Er verweilt in keinem Dharma, sondern kontempliert die essenzielle,
urspringliche Natur aller Dharmas und regt auch andere zu dieser
Kontemplation aller Dharmas an.

Shariputra:

Wie sollte ein Bodhisattva sich um Prajna Paramita bemUhen?

Der Meister:

Shariputra, ein Bodhisattva weilt in PRAIJNA PARAMITA, ohne sie als seinen
Stand zu nehmen.

Er sollte die Paramita des Gebens durch den Weg des Loslassens
vollenden, wo Gabe, Geber und Empfdnger nicht ergriffen werden.

Er sollte die Paramita der Ethischen Disziplin vollenden, indem er sie
weder durch Beleidigen noch Nicht-Beleidigen Uberschreitet.



Er sollte die Paramita der Geduld durch seine Unerschutterlichkeit
vollenden.

Er sollte die Paramita der freudigen Anstrengung durch die
Unermudlichkeit seiner kdrperlichen und mentalen Energien vollenden.
Er sollte die Paramita gesammelter Meditation vollenden, indem er den
Zustand geistiger Sammlung frei von Anhaften genieft.

Er sollte die Paramita der Weisheit vollenden, indem er nicht nach
Weisheit noch Dummbheit greift.

Paramita des Gebens

Shariputra:

Was ist die weltliche und was die Uberweltliche Paramita des Gebens?
Subhuti:

Der Bodhisattva praktiziert die Paramita des Gebens in weltlicher Weise,
wenn er zwar freigebig allen gibt, die darum bitten, aber die Einstellung
hegt: Ich gebe, jener empfangt und dies ist die Gabe. Ich entsage all
meinen Besitztimern ohne Einschrénkung, ich handle wie es der Buddha
rat, ich praktiziere die Paramita des Gebens, ich habe diese Gabe fir
den allgemeinen Besitz aller Wesen gegeben und widme sie der
hochsten Erleuchtung, ohne irgendetwas festzuhalten. Mdge alle Wesen
durch diese Gabe und ihrer Frucht in ihrem jetzigen Leben glUcklich sein
und eines Tages ins Nirwana gehen. Gebunden von drei Fesseln gibt er
eine Gabe. Welche drei? Die Auffassung eines Selbst, die Auffassung von
anderen und die Auffassung einer Gabe.

Die Uberweltliche Paramita des Gebens ist von dreifacher Reinheit. Was
ist dreifache Reinheit2 Hier gibt der Bodhisattva eine Gabe und hegt
dabei nicht die Auffassung eines Selbst, eines Empfangers und einer
Gabe. Er denkt auch nicht an eine Belohnung fur sein Geben, sondern
gibt allen Wesen ohne die Vorstellung von Wesen und von einem Selbst.
Er widmet die Gabe dem hdchsten Erwachen, aber hat dabei keinerlei
feste Vorstellung von irgendeiner Erleuchtung. Dies ist die Uberweltliche
Paramita des Gebens.

Paramita der ethischen Disziplin

Der Meister:

Ein nicht zurOckfallender Bodhisattva hUtet auch die zehn Arten
heilsamen Handelns, er selbst halt sich an sie und regt auch andere an,
sie zu halten, ndmlich: sich enthalten, Leben zu nehmen; sich enthalten,
zu nehmen, was nicht gegeben wurde; sich enthalten von falschem
Verhalten in Hinblick auf sinnliche Vergnugen; sich enthalten von Drogen,
die den Geist bewdlken; sich enthalten von I[Ggender Rede; sich



enthalten von bdswilliger Rede; sich enthalten von verletzender Rede;
sich enthalten von wahllosem Plappern; sich enthalten von Gier; sich
enthalten von Boswilligkeit; sich enthalten von falschen Sichtweisen.
Selbst in seinen Trdumen vergeht er sich niemals gegen diese zehn
Regeln und er nahrt auch keine Uberschreitungen in seinem Geist. Selbst
in seinen Trdumen halt ein nicht zurickfallender Bodhisattva die zehn
heilsamen Pfade in seinem Geist gegenwdartig.

Paramita der Geduld

Ein Bodhisattva ist fest in der Kraft der Geduld verankert, wenn seine
Haltung gegenuber allen Wesen frei von Bdswilligkeit ist und ohne
jegliche Regung, sie verletzen zu wollen.

Paramita der freudigen Anstrengung

Ein Bodhisattva, der sich in Richtung Erwachen bewegt und die Paramita
des Gebens praktiziert, gibt Gaben nicht fUr das Wohlergehen einer
begrenzten Anzahl von Wesen, sondern im Gegenteil zum Wohle aller
Wesen. Und so verhdlt er sich auch bei den anderen Paramitas.

Wenn ein Bodhisattva die groBe RUstung anlegt, so begrenzt er die
Wesen nicht, indem er sagt: ,So viele Wesen werde ich ins Nirwana
fUhren und so viele Wesen werde ich nicht ins Nirwana fUhren; so viele
Wesen werde ich zur Erleuchtung fUuhren und so viele Wesen werde ich
nicht zur Erleuchtung fGhre." Ganz im Gegentelil, er legt die groBe
RUstung zum Wohle aller Wesen an und denkt dabei: ,Ich selbst will die
Paramita des Gebens vollenden und werde auch allen fUhlenden Wesen
diese Paramita des Gebens ans Herz legen. Und genauso werde ich mit
den anderen Paramitas verfahren.

Paramita der Meditation

Der Meister:

Wenn er die Paramita der Meditation zum Wohle der anderen Wesen
praktiziert, wird sein Geist frei von Zerstreuung. Er reflektiert so: ,Selbst
weltliche Meditation kann man schwerlich mit zerstreutem Denken
vollenden, wieviel mehr gilt dies fur das vollkommene Erwachen. Daher
sollte ich gesammelt verweilen bis ich vollkommenes Erwachen
verwirklicht habe.’ ....

Subhuti, ein Bodhisattva praktiziert bereits ab dem ersten Wecken von
Bodhicitta die Paramita der Meditation....

Wenn er Formen mit den Augen sieht, greift er nach ihnen nicht als
Wirklichkeiten, die ihn etwas angehen, noch interessiert er sich fur die
zusatzlichen Details. Er bietet dem Einhalt, zOgelt sein Sehen und



vermeidet so, dass Begehren, Traurigkeit oder andere Uble und
nichtheilsame Dharmas in sein Herz eingeladen werden. Er wacht Gber
seine Augen und genauso auch Uber die anderen funf Sinnesorgane:
Ohren, Nase, Zunge, Korper und Geist.

Ob er geht oder steht, sitzt oder liegt, redet oder still ist, seine geistige
Sammlung verl&sst ihn nie. Er fuchtelt nicht mit den H&dnden oder FUBen
herum, er verzerrt nicht sein Gesicht, er ist nicht zusammenhanglos in
seiner Rede, nicht verwirrt in seinen Sinnen, nicht Uberdreht, nicht
abgehoben, nicht unruhig noch trége, nicht aufgeregt in Kérper und
Geist. Ruhig ist sein Korper, ruhig ist seine Stimme, ruhig ist sein Geist. Sein
Verhalten drickt sowohl privat wie 6ffentlich Zufriedenheit aus. ...

Er ist einfach und leicht zu erndhren, leicht zu versorgen, mit guter
Lebensart und guten Gewohnheiten.

Selbst in einer Menschenmenge verwellt er abgeschieden. Er bleibt
ausgeglichen und gelassen angesichts von Gewinn und Verlust und fohlt
sich weder erhoben noch niedergeschlagen.

In GlUck und Leid, in Lob und Tadel, in Ruhm und Schande, in Leben und
Tod bleibt er vollkommen gelassen und fuhlt sich weder erhoben noch
niedergeschlagen.

Angesichts von Feind oder Freund, unangenehmen oder angenehmen
Situationen, unheiligen oder heiligen Menschen, Gerduschen oder Musik,
lieben oder unlieben Formen bleibt er ausgeglichen und gelassen -
weder erhoben noch niedergedruckt, weder erfreut noch vergrédmt.
Und warum?e

Weill er sieht, dass alle Erscheinungsformen leer von einer eigenen
Bedeutung, einer wahren Wirklichkeit, unvollst&ndig und ungeschaffen
sind.

Paramita der Weisheit

Was ist die Uberweltliche Paramita der Weisheite

Da der Bodhisattva weder nach einem Selbst noch einem Sein, weder
nach einer Gabe noch nach dem Erwachen greift und die dreifache
Reinheit praktiziert, reinigt er um der Erleuchtung willen die Paramita des
Gebens.

Da der Bodhisattva weder nach einem Selbst noch einem Sein, weder
nach einer Gabe noch nach dem Erwachen greift und die dreifache
Reinheit praktiziert, reinigt er um der Erleuchtung willen die Paramita der
ethischen Disziplin.

Und so weiter mit den anderen Paramitas.

Um der Erleuchtung willen, widmet er alle heilsamen Wurzeln dem
hdchsten Erwachen mit einer Widmung, die frei von Unterscheidungen
ist; mit einer Widmung, die erhaben ist, die dem Unvergleichlichen



gleichkommt, die undenkbar, unvergleichbar und unermesslich ist. Dies
wird Uberweltliche Paramita der Weisheit genannt.

Atisha

»Wie ist es, dass alle Unterweisungen des Weges in der Verwirklichung
von Leerheit eingeschlossen sind?" fragte Dromténpa.

Atisha antwortete:

+~Wer ohne Irrtum die Wahrheit der Leerheit verwirklicht, wird frei von tiefer
Gier und greifender Anhaftung sein - und so gibt es unabldssige
alliberschreitende GroBzugigkeit.

Wer frei von Greifen und Anhaften ist. wird nicht von den Makeln des
Nicht-Heilsamen befleckt - und so gibt es unabldssige alliberschreitende
ethische Disziplin.

Wer das Greifen nach ,Ich bin' und ,mein‘ gelassen hat, ist ohne Arger -
und so gibt es unabldssige alliberschreitende Geduld.

Wer die Wahrheit verwirklicht, ist voller Freude - und so gibt es
unabldssige alliberschreitende freudvolle Ausdauer.

Wer die Erscheinungsformen nicht fUr substanziell wirklich halt, ist frei vom
Greifen nach Zerstreuungen - und so gibt es unabldssige
allUberschreitende Sammlung.

Wer in seiner Wahrnehmung ungetribt vom dreifachen Begreifen ist, hat
Freiheit gefunden - und so gibt es unabldssige alllberschreitende
Weisheit.

Gonpawa

GroBzUgigkeit wurzelt in der Freiheit von greifender Anhaftung.
ethische Disziplin wurzelt im Sich-StUtzen auf gute Gefdhrten.
Geduld wurzelt im Wahren von Bescheidenheit.

Freudvolle Anstrengung wurzelt in der Betrachtung des Todes.
Geistige Sammlung wurzelt im Alleinsein.

Weisheit wurzelt in der Beobachtung deines eigenen Geistes.



Milarepa
Uber die zehn Paramitas

GroBzUgigkeit bedeutet nichts anderes,
Als die eigene Ich-lllusion aufzugeben.

Ethisches Verhalten bedeutet nichts anderes
Als seine Falschheit aufzugeben.

Geduld bedeutet nichts anderes
Als sich nicht vor der letztendlichen Wirklichkeit zu furchten.

Freudige Ausdauer bedeutet nichts anderes,
Als nie von der Praxis getrennt zu sein.

Geistige Sammlung bedeutet nichts anderes
Als in der wahren Natur zu verweilen.

Weisheit bedeutet nichts anderes
Als die wahre Natur der Dinge zu verstehen.

Methode bedeutet nichts anderes,
als dass alles, was man tut, dem Ansammeln von Verdienst dient.

Kraft bedeutet nichts anderes
Als die vier Maras zu besiegen.

Gebete dienen keinem anderen Zweck
Als den zweifachen Nutzen zu vollbringen.

Urspringliches Gewahrsein bedeutet nichts anderes
Als die wahre Natur der Geistesgifte zu erkennen.

Dies ist die Bedeutung der 10 Paramitas in ihrer praktischen Anwendung.
Der leere Schall von Worten ist dafur UberflUssig.

Ube immer zu allen Zeiten GroBzigigkeit,

damit dein Proviant nicht ausgeht.

Lege den schdonen Schmuck ethischen Verhaltens an.
Trage die gebuUrsteten Kleider der Geduld,

Reite auf dem Wunderpferd der freudigen Anstrengung,
Eile in die heilige Stadt geistiger Sammlung,

Werde reich am Vermogen der Weisheit.

Ilch verbeuge mich vor meinem Lama, der voller guter Eigenschaften ist.
Besitz ist wie Tau auf Grasspitzen,



Hange nicht daran, sondern verschenke ihn freigebig!

Wenn du einen mit den Freiheiten und ReichtUmern ausgestatteten
Menschenkdrper erlangt hast,

Solltest du Selbstdisziplin wie deine Augdpfel hUten.

Hass ist die Ursache der schlechten Daseinsbereiche;

Ube Geduld, selbst wenn dein Leben auf dem Spiel steht.

Mit Faulheit nUtzt du weder dir selbst noch anderen;

Bemuihe dich stets positiv zu handeln.

Wenn du zerstreut bist,

kannst du die Bedeutung des Mahayana nicht verstehen;

Du brauchst geistige Sammlung, um seinen Sinn zu begreifen.
Durch Suchen wirst du Buddhaschaft nicht finden;

Du musst das Wesen deines Geistes betrachten!

Vertrauen ist so fluchtig wie Herbstnebel;

Wenn es verfliegt, musst du standfest sein.

Gampopa

Was auch immer deine Hauptpraxis ist, mache sie durch die sechs
Paramitas zu einem Teil des Weges.

Zum Beispiel:

Wenn du einem Bettler etwas gibst, so ist dies GroBzigigkeit.

Wenn du es freundlich gibst, so ist dies ethische Disziplin.

Wenn du nicht ungehalten wirst, selbst wenn der Bettler sich undankbar
verhdlt, so ist dies Geduld.

Wenn du es ohne Zdgern gibst, so ist dies freudige Anstrengung.

Wenn du es gibst, ohne dabei von Liebe, Mitgefihl und Bodhicitta
abgelenkt zu sein, so ist dies Meditation.

Wenn du es in dem Wissen gibst, dass der Empfdnger, der Gebende, die
Gabe und die Frucht allesamt wie ein Traum oder eine lllusion sind, so ist
dies Weisheit.

Zum Abschluss verweile in volkommen offener Geldstheit. Auf diese
Weise wird alles auf den Weg gebracht, denn alles ist von Natur aus
Klarheit und Leerheit.

Die sechs Paramitas sind nicht voneinander getrennt. Eine jede ist auch
in den anderen enthalten. Sie sind allesamt die Einheit von Methode und
Weisheit. Erkenne, dass die Handlung des Gebens und ihre Frucht wie
Trdume und lllusionen sind. Wisse, dass alle sechs Paramitas wie Trdume
und lllusionen sind. Wenn du dich in der Paramita der GroBzugigkeit Ubst,



mache sie nicht zu einem Objekt. Denn es heit in den Lehren des
Buddha: ,Der Weg soll in objektloser Weise praktiziert werden.* Er hat
auch gelehrt, dass dies fur alle sechs Paramitas gilt.

Ein echter Praktizierender des Dharma ist immer bereit, alles
wegzugeben, denn das Leben ist vergdnglich und man sollte nicht seine
Leit vergeuden.

Du kannst dich in GroBzUgigkeit Uben, indem du einfach Feuer oder
Wasser weggibst. Wenn du nicht einmal Feuer oder Wasser geben
kannst, dann wirst du als dUnnhalsiger Preta geboren.

Hast du dich daran gewdhnt Wasser wegzugeben, dann wirst du
allmdahlich imstande sein, mit Leichtigkeit deinen Kopf, deine Arme, Beine
und Augen wegzugeben und dies wird dich von Samsara befreien.
Deshalb Ube dich zuerst darin, Feuer und Wasser zu geben, dann im
Geben kleinerer Dinge. Schlieflich gib Dinge fort, an denen du hangst
oder die du wirklich brauchst.

Dies ist die Weise, wie man auf dem Weg der Paramitas praktiziert.

Die Natur des Geistes ist wie Raum und frei von allem Festhalten und
Anhaften. Folglich ist die Paramita der GroBzUgigkeit in ihr vollendet.
Sie ist volkommen rein, nicht befleckt von Konzepten. Folglich ist die
Paramita ethischen Verhaltens in ihr vollendet.

In ihr gibt es keine Furcht vor Leerheit und die Samen des Argers sind
vernichtet. Folglich ist die Paramita der Geduld in ihr vollendet.

In ihr ist die Einheit von Klarheit und Leerheit niemals unterbrochen.
Folglich ist die Paramita freudiger Anstrengung in ihr vollendet.

Tiefe Sammlung ist in ihr urspringlich présent. Folglich ist die Paramita der
Meditation in ihr vollendet.

In ihr sind die Konzepte falscher Sichtweisen spontan befreit. Folglich ist
die Paramita der Weisheit in ihr vollendet.

Alle Erscheinungen manifestieren sich als Gefdhrten.

Denke: ,Ich werde GroBzUgigkeit praktizieren, ethische Disziplin wahren,
auf Geduld meditieren, freudige Anstrengung entwickeln, in Meditation
verweilen und Weisheit entwickeln, sodass alle fUhlenden Wesen
vollkommene Buddhaschaft erlangen.’

Der Gedanke ,ich muss die sechs Paramitas praktizieren* sollte in der
Tiefe deines Herzens verankert sein.



Shabkar

GroBzUgigkeit ist wie Vorrat fUrs ndchste Leben sammeln;
Verschenke alles, was dir gehort - in Ordnung?

Ethische Disziplin ist eine Treppe zur Freiheit;

HUte sie wie deine Augen - in Ordnung?¢

Geduld ist wie eine RUstung auf dem Schlachtfeld;

Gib Arger auf und Ube dich in Geduld - in Ordnung?
Freudige Anstrengung ist wie ein gutes Reitpferd;

Sie wird dich den ganzen Weg entlang tragen, also strenge dich an - in
Ordnung?

Einsicht gleicht der Sonne, die Dunkelheit vertreibt;
EntzOnde die Fackel der Weisheit - in Ordnung?

Der natUrliche Zustand ist wie der Himmel,

Verweile darin - in Ordnung?

Ratschlag zu den sechs Paramitas,
die ja die Essenz aller buddhistischen Lehren enthalten

Shabkar singt:

Hore Jigme Gyaltsen, mein Sohn.
Es gibt sechs Behauptungen, die du machen magst.

Wenn du all deinen Besitz anderen geben kannst,

magst du behaupten, dass du groBzugig bist.

Wenn du frei von den Makeln der zehn negativen Handlungen bist,
magst du behaupten, dass du ethische Disziplin haltst.

Wenn du widrige Umstdnde ertragen kannst,

magst du behaupten, dass du Geduld hast.

Wenn du frei von Zerstreuung stetig praktizieren kannst,

magst du behaupten, dass du freudige Anstrengung besitzt.

Wenn du Uber verdunkelnde Emotionen und schweifende Gedanken
hinausgehen kannst,

magst du behaupten, dass du meditieren kannst.

Wenn du die Kernunterweisungen deines Guru verstehst,

magst du behaupten, dass du Einsicht hast.

Hore Jigme Gyaltsen, mein Sohn.
Es gibt sechs Behauptungen, die du nicht machen solltest.

Wenn du den Bettlern an deiner Tor
nicht einmal ein wenig Tsampa geben kannst,



behaupte nicht, groBzigig zu sein.

Wenn du nicht Lug und Trug gelassen hast,

behaupte nicht, ethische Disziplin zu wahren.

Wenn du nicht einmal eine unfreundliche Bemerkung ertragst,
behaupte nicht, geduldig zu sein.

Wenn du nicht vor Sonnenaufgang aufstehst,

behaupte nicht freudige Anstrengung zu praktizieren.

Wenn du nicht einmal fUr die Zeit einer Tasse Tee still sitzen kannst,
behaupte nicht, stetige Sammlung zu besitzen.

Wenn du nicht einmal ein grobes Verstndnis des Gesetzes karmischer
Ursache und Wirkung hast,

behaupte nicht, tiefe Einsicht zu haben.

Hore Jigme Gyaltsen, mein Sohn.
In folgenden Sechs solltest du dich stetig Gben.

Bis du den Knoten des Geizes durchschnitten hast,
Ube dich stetig in GroBzUgigkeit.

Bis du das Geschwur der Falschheit entfernt hast,

Ube dich stetig in ethischer Disziplin.

Bis du die scharfen Schmerzen des Argers geheilt hast,
Ube dich stetig in Geduld.

Bis du dich selbst von Faulheit befreit hast,

Ube dich stetig in freudiger Anstrengung.

Bis du das Dunkel der Unwissenheit erhellt hast,

Ube dich stetig in Weisheit.



