
Anwendung von Bodhicitta



Die Mittel


Unterweisung über Vergänglichkeit 


Unterweisung über

die schwerwiegenden Nachteile des Daseinskreislaufs


Unterweisung über Karma 


Unterweisung über Liebe und Mitgefühl 


Unterweisung über Zuflucht


Unterweisung über Ausrichtung auf Bodhicitta


Unterweisung über Anwendung von Bodhicitta 




Unterweisung über 

die Anwendung von Bodhicitta


Wenn ein Bauer eine gute Ernte einbringen möchte, genügt es nicht, 
dass er genug Saatgut besitzt. Er selber muss auch große Kraft 
aufwenden. Gleicherweise reicht es nicht, wenn du das Erwachen 
erlangen willst, einfach nur den Gedanken zu hegen. Du musst auch 
intensiv die sechs Paramitas praktizieren, die mit Großzügigkeit beginnen. 
Indem du das tust,  praktizierst du das Bodhisattva Verhalten soviel du 
kannst und nutzt alle Gelegenheiten und Mittel, die sich dir bieten, ob 
groß oder klein.


Die sechs Paramitas


Großzügigkeit

Das Wesen der Großzügigkeit ist es, anderen all das zu geben, was sie 
wünschen oder brauchen. Auf Seiten des Gebers sollte kein Anhaften 
und keine Kleinlichkeit sein. Diese Art zu geben wird materielle 
Großzügigkeit genannt.


Ethische Disziplin

Das Wesen ethischen Verhaltens ist es, all seine Gelübde und spirituellen 
Verpflichtungen, sowohl öffentlich als auch privat, unversehrt 
einzuhalten. Eine derartige Disziplin hat viele positive Gesichtspunkte.


Geduld

Das Wesen der Geduld ist es, allen Wesen gegenüber die erleuchtete 
Einstellung vollkommen aufrecht zu halten. Wir sollten keine Anhaftung 
haben an die, die uns nahe sind, und keine Abneigung gegenüber 
denen, die es nicht sind. Es sollte weder Hass, Ärger noch Groll geben.


Energievolles Handeln

Das Wesen energievollen Handeln ist es, niemals träge zu sein oder Zeit 
zu vergeuden, wenn wir positiv handeln können. Beim Tun positiver Dinge 
sollten wir voller Freude sein.


Meditative Sammlung

Das Wesen meditativer Sammlung ist es, sich nicht von störenden 
Gefühlen oder eintönigen Belangen des Alltagslebens ablenken zu 
lassen. Stattdessen sollte man den Geist in einem Zustand natürlicher 



Ruhe sammeln und einsgerichtet die Kraft meditativer Konzentration 
vollenden.


Höchste Weisheit

Alle Erscheinungen sind ihrem wahren Wesen nach leer. Wir sollten 
verstehen, dass sie ohne Ursprung, Grundlage oder Wurzel sind. Ist dies 
verstanden, wird die Paramita der Weisheit zunehmend vollendet und in 
ihrer Reichweite allumfassend. Diese Art von Verwirklichung wird höchste 
Weisheit genannt.


Durch die Praxis dieser sechs Paramitas kannst du schnell höchstes und 
vollständiges Erwachen verwirklichen und ein vollkommen Erwachter, ein 
Buddha werden. In der Vergangenheit waren diese Paramitas die Praxis 
aller Bodhisattvas, der Söhne und Töchter der Buddhas.

Bemühe dich zudem in all deinen Handlungen positiv und unparteiisch  
zu sein, ohne jedes Eigeninteresse. Mit derselben geistigen Verfassung 
solltest du praktizieren. Es ist auch wichtig, dass du all die positiven 
Handlungen anderer mit einem Gefühl des Glücks und der Freude 
betrachtest.


Die vier Grenzenlosen Einstellungen

Auf dem Mahayana-Weg sollten genau diese den Kern der Bodhisattva-
Praxis bilden. Es sind die folgenden:


Liebe

Zunächst einmal gilt: Die Wesen wissen nicht, wie man positiv handelt. 
Wenn sie den Lehren begegnen, entdecken sie, was das wahre Gute ist 
und wie es zu Glück führt. Ihre eigene Praxis des Guten befähigt sie 
dann, selber Glück zu erlangen. Allen Wesen zu wünschen, dass sie den 
Weg entdecken, ihn praktizieren und so Glück erlangen, das ist 
grenzenlose Liebe.


Mitgefühl

Allen Wesen zu wünschen, dass sie frei von dem Zustand sind, in dem sie 
die grundlegende Ursache ihres Leids in sich tragen - das ist grenzenloses 
Mitgefühl.


Freude

Wann immer andere Wesen körperliches oder geistiges Glück genießen, 
dies mit Freude und Vergnügen zu betrachten - das ist grenzenlose 
Freude.




Gleichmut

Frei von Hass gegen seine Feinde und von bevorzugender Liebe für seine 
Freunde oder Verwandten sein, allen Wesen gegenüber dasselbe 
empfinden und jedem einzelnen von ihnen eine gleiche Bedeutung 
beimessen, ohne Ausnahme oder Unterschied - das ist Gleichmut.


Wir sollten alle Sorge um unser eigenes Wohl aufgeben und zum Nutzen 
anderer handeln. Wenn wir dies tun, aber später Bodhicitta wieder 
aufgeben, so ist auch das ein falscher Weg. Darum müssen wir immer die 
höchste Einstellung wahren, die das Glück anderer mehr schätzt als unser 
eigenes. Mit diesem tiefen Verstehen sollten wir stets unser Möglichstes 
tun, um den Wesen zu helfen.


Tonglen – Geben und Nehmen

Die wesentliche Praxis für diesen Wandel in unserer Einstellung ist Tonglen, 
wo wir unser eigenes Glück vollständig gegen das Leid der anderen 
eintauschen, frei von aller Parteilichkeit und Diskriminierung. Wenn wir uns 
so trainieren, wird diese Ausrichtung, welche die Essenz der Lehren ist, 
sehr kraftvoll sein. Dann können wir Tonglen tatsächlich anwenden, was 
viele Vorteile und positive Qualitäten mit sich bringt.


Die Meditation des Tonglen

Visualisiere bei der Ausatmung durch die Nasenlöcher, dass Glück, 
Freude, Vorzüge und Verdienst allesamt, wie viel auch immer du hast, zu 
weißen Lichtstrahlen werden. Stelle dir vor, dass dieses Licht mit allen 
fühlenden Wesen verschmilzt und zu einer hauptsächlichen Ursache für 
ihre Erleuchtung wird. Kontempliere dies mit einem glücklichen Geist.

Bei der Einatmung denke, dass du alle körperlichen und geistigen 
Krankheiten, alle Negativität, Leiden und Verdunkelungen sämtlicher 
fühlenden Wesen durch die Nasenlöcher in Form von schwarzem Rauch 
einatmest, der sich in deinem Herzchakra auflöst. Wünsche dabei: Möge 
die grundlegende Ursache aller Leiden sämtlicher Wesen im Samsara ein 
für alle Mal beseitigt sein.

Anschließend lasse deinen Geist im natürlichen Zustand der 
letztendlichen Wirklichkeit ruhen, frei von allen dualistischen 
Vorstellungen.


Wir mögen persönlich von Krankheit, Schmerz, Gerichtsprozessen, 
Rückschlägen verschiedener Art, Verlust oder Feindschaft gegen uns 
geplagt werden oder wir entdecken, dass andere unerwünschte Dinge 
über uns erzählen - wie immer die negative Erfahrung im einzelnen ist, wir 
sollten verstehen, dass unser Leid nicht aufgrund des Anhaftens und 
Greifens anderer Wesen manifest wird. Im Gegenteil, dieses Leid 



manifestiert sich aufgrund unserer eigenen Ichanhaftung. Es ist eine 
Erwiderung auf eigene vergangene Handlungen, mit denen wir uns 
gegenüber anderen in derselben Weise verhalten haben. Tatsächlich 
sind schwierige Situationen unsere Gefährten und Feinde unsere 
Freunde, denn sie helfen uns den Geist auf dem Bodhisattva-Weg zu 
trainieren. Da dies so ist, erweist uns niemand größere Güte als jene, die 
uns Schwierigkeiten und Leiden bereiten.

Mit dieser Einstellung sollten wir Leid akzeptieren. Angenommen jemand 
mag dich nicht und erzählt unerfreuliche Dinge über dich, dann sollte es 
für dich keinen Unterschied machen, wenn die Person diese Dinge all 
deinen Freunden erzählt, selbst wenn du überall in den Milliarden von 
Weltsystemen Freunde hättest. Du solltest dich nicht rächen, sondern mit 
einer liebevollen Haltung nur über die wundervollen Qualitäten dieser 
Person reden.

Welche unterschiedlichen Leiden uns auch befallen, wir sollten niemals 
an ihnen haften, sondern mit vollkommenem Bodhicitta darauf 
reagieren, indem wir wünschen, dass alles Leid aller Wesen mit unserem 
jetzigen Leid verschmelzen und dadurch ausgelöscht werden möge. 

Geht es uns gut und sind wir glücklich, so ist dies die Auswirkung von viel 
positivem Verhalten in der Vergangenheit. All dies Glück und Gute sollten 
wir im Geist an alle Wesen verteilen und wünschen, dass der daraus 
entstehende Nutzen das ganze All füllen möge.

Wenn wir leiden sollten wir verstehen, dass all dieses Leid ein Reifen 
unserer eigenen früheren Handlungen ist. Dann sollten wir wünschen, 
dass durch unser eigenes Leid der ganze Ozean samsarischen Leids 
austrocknen möge. Vollkommenes Erwachen wird aus dem Wunsch 
geboren, anderen zu helfen. Deshalb sollten wir unser eigenes Glück 
vollständig gegen das Leid der anderen eintauschen.

Kurz gesagt: Wir sollten immer Anderen das Beste zugestehen und sie in 
jeder Situation die ‚Sieger‘ sein lassen. Alle ‚Niederlagen‘ und Nachteile  
sollten wir auf uns selbst nehmen. Diese Art von Praxis enthält die 
Gesamtheit der Übung in Bodhicitta.


Es hat keinen Nutzen, eine sehr berühmte Person zu sein, von vielen 
Wesen als Guru verehrt zu werden, einen ausgezeichneten Ruf zu haben 
und soviel Güter zu besitzen wie Vaishravana, der Gott des Reichtums, 
Juwelen besitzt. Wir sollten verstehen, dass weltlicher Ruhm und 
Wohlstand vergänglich, unwirklich und kurzlebig sind. 

Nicht eine Spur von Selbstgefälligkeit oder Hochmut sollte im Geist 
vorhanden sein. Wenn wir den inneren Feind, unseren eigenen Stolz, 
nicht bezwingen können, wird das Unterwerfen äußerer Feinde - anderer 
Wesen - nur dazu dienen, ihn eher zu verstärken. Wir müssen unseren 
eigenen Geist durch Liebe und Mitgefühl zähmen.




Allein dadurch, dass wir Bodhicitta entstehen lassen, werden riesige 
Mengen früherer Negativität gereinigt. Die grundlegende Tendenz zu 
positiven Handlungen kann dann unerschöpflich wachsen und ständig 
größer und größer werden. Alle siegreichen und vollkommenen Buddhas 
gingen aus den Bodhisattvas hervor. Alle Bodhisattvas gingen aus 
Mitgefühl hervor. Die Basis der Unterweisungen ist deshalb Mitgefühl. Wer 
immer derartiges großes Mitgefühl hat, enthält und verkörpert alle 
Erwachten und all ihre Unterweisungen. Wenn fühlende Wesen 
schließlich das Erwachen erlangen, wirken sie mit Körper, Rede und Geist, 
indem sie zum Wohle aller Wesen die Aktivität von Bodhicitta ausüben. Es 
heißt, dass all dies aus Mitgefühl entsteht. Wir sollten verstehen, was 
damit gemeint ist.


   


Die sechs Paramitas


DIE PRAKTISCHE ANWENDUNG von Bodhicitta ist mit den Unterweisungen 
über die sechs Paramitas verbunden. Für den, der die Qualitäten eines 
Bodhisattva entwickeln will, sind die fühlenden Wesen genauso wichtig 
wie die Buddhas. Die erwachten Qualitäten der sechs Paramitas können 
nur in Beziehung zu den gewöhnlichen Wesen verwirklicht werden. Dank 
denen, die arm und besitzlos sind, können wir Großzügigkeit praktizieren 
und unsere Neigungen des Geizes reinigen. Dank der Böswilligkeit und 
der negativen Handlungen anderer verstehen wir, wie notwendig reines 
ethisches Verhalten ist, damit wir uns transformieren und vor solchen 
irrtümlichen Verhaltensweisen schützen können. Wut, Aggression und 
Hass lehren uns den Wert von Geduld und Toleranz. Faulheit und 
Gleichgültigkeit mahnen uns, energievoll und enthusiastisch zu handeln. 
Die chronische Instabilität unseres ständig leidenden Geistes zeigt uns, 
dass wir meditative Sammlung praktizieren müssen, um die erleuchteten 
Qualitäten hervorzubringen. Durch die Verwirklichung geistiger 
Sammlung wird Freude geboren. Diese Freude lässt Enthusiasmus für die 
Praxis, Hingabe und Vertrauen wachsen und der Geist öffnet sich dem 
Segensstrom des Lama. Alle Erfahrungen und Verwirklichungen 
entwickeln sich dann in uns, und wir erlangen die richtige Einsicht, die 
Weisheit, die uns zur großen Befreiung führt.




Alle Stufen des spirituellen Fortschritts werden nur durch die Begegnung 
mit anderen und der Konfrontation mit Schwierigkeiten verwirklicht. Wenn 
ihr niemals auf schwierige Umstände trefft, sondern immer danach 
trachtet, eure Ruhe zu haben und euch zu schützen, werdet ihr niemals 
Bodhisattvas werden.


Großzügigkeit

WIR SOLLTEN jeden Augenblick alles Positive, das wir angesammelt 
haben, an andere weitergeben und nichts für uns selbst behalten. Was 
immer wir anderen von uns geben, ob materielle Dinge oder Zustände 
des Geistes, wird uns selbst gehören. Denn das positive Ergebnis dieser 
Handlungsweise wird in unserem Seinsstrom heranreifen. Wenn wir jedoch 
alles nur für uns behalten und in unserer Tasche, unserer Truhe, unserem 
Haus horten wollen, werden wir diese Dinge nicht nur zum Zeitpunkt des 
Todes verlieren, sondern auch spirituell nichts gewonnen haben. Je mehr 
wir für uns behalten wollen, desto mehr Leiden schaffen wir uns und 
umso weniger werden wir am Ende haben.

Wenn wir in dieser Weise nachdenken, wird uns klar werden, welche Art 
von Verhalten wir uns selbst und anderen gegenüber entwickeln sollten.


Ethische Disziplin

IN EINER HINSICHT ist die Dharmapraxis wirklich identisch mit weltlicher 
Arbeit: Wenn man Erfolg haben will, muss man sich Tag für Tag 
anstrengen. Wollt ihr das Ziel des Dharma erreichen, müsst ihr 
fortwährend darauf hinarbeiten. Eure Praxis sollte sich Tag für Tag 
vertiefen. Praktiziert ihr ohne Disziplin, kann sich der Segen nicht wirklich 
übertragen und euch durchdringen, da der Geist bereits zerstreut ist und 
über andere Dinge nachdenkt. Selbst bei einer so einfachen Handlung 
wie Tee trinken, seid ihr dann nicht wirklich geistesgegenwärtig und 
konzentriert. Statt den Tee zu genießen denkt ihr über andere Dinge 
nach. Solch eine nachlässige Haltung weckt viele Gefühle.


Geduld

DIE MENSCHEN haben oft eine falsche Auffassung von Geduld. Wenn sie 
sich über jemand ärgern, denken sie zum Beispiel, dass sie sich besser 
beherrschen und den Ärger zurückhalten sollten. Sie bleiben kühl und 
halten dies für Geduld. Aber dies ist nur weltliche Geduld und hat nichts 
mit der Geduld, die der Dharma lehrt, zu tun. Geduld im Dharma ist das 
genaue Gegenteil: Wir versuchen ganz und gar nicht, unsere Emotionen 
zu verbergen und zu unterdrücken. Ärger unterdrückt man, weil man 
Angst hat, sein Gesicht zu verlieren und andere nicht sehen lassen will, 



dass man wirklich ein unangenehmer Mensch sein kann. Man schützt 
sich davor, von anderen so gesehen zu werden, wie man ist. 


Geduld im Dharma heißt, imstande zu sein, die eigenen Emotionen 
auszuhalten und sie voll zu erleben. Versucht nicht, sie zu verbergen oder 
zu unterdrücken, sondern lasst sie los. Ist der Ärger einmal heraus, ist er 
nicht länger hier, ein Wandel ist geschehen. Haltet ihr ihn jedoch in euch 
zurück, bleibt er drinnen und wird niemals befreit werden. Wenn ihr den 
Ärger loslasst, könnt ihr ihn sehen und betrachten. Geduld heißt dann, 
die Begegnung mit der Emotion auszuhalten, sodass ihr sie 
durchschauen könnt. Wenn ihr fähig seid, sie wirklich anzuschauen und 
sie ganz zu akzeptieren, dann kommt sie ganz heraus, und wenn sie 
heraus ist, verschwindet sie völlig.  Was übrig bleibt, ist die Erfahrung der 1

Essenz der Emotion. An diesem Punkt gibt es dann nicht mehr Ärger, 
sondern spiegelgleiches Gewahrsein.


Energievolles Handeln

IHR SOLLTET IN DER PRAXIS alles dem Dharma überlassen und nichts mehr 
euch selber zuschreiben. Wenn ihr euch selbst ganz aufgebt, seid ihr von 
nichts mehr der persönliche Besitzer und könnt euch einfach der Praxis 
überlassen, ohne dass ihr im Geist auf dieses oder jenes Ergebnis 
spekuliert. Habt ihr alle Erwartungen sowie alle Anhaftungen an 
Erfahrungen und Ergebnisse aus der Praxis gelassen, dann kann der 
Dharma wirken und echte Erfahrungen und Verwirklichungen können 
sich entwickeln. Doch zuerst müsst ihr aufhören euer Ichgefühl zu nähren 
und alles aus eigener Anstrengung zu wollen, was nur ein Ausdruck von 
mangelndem Vertrauen in den Dharma ist. Wenn ihr vollkommenes 
Vertrauen in den Dharma habt, gibt es nicht länger diese 
Ichbezogenheit. Ihr praktiziert einfach, und dann kann der Dharma 
wirken und eine echte Wandlung sich vollziehen. Dies ist die einzige 
Weise, wie man Verwirklichung erlangen kann.


Meditation

WENN WIR MEDITIEREN, ist alles, was wir zu tun haben, einfach zu sitzen, 
uns zu entspannen, den Geist zu öffnen und ihn in seinem gewöhnlichen, 
augenblicklichen Zustand zu belassen. Augenblickliches Gewahrsein ist 
frei von Festhalten und Anhaften, es ist der grundlegende, natürliche 
Zustand des Geistes. Wir brauchen unserem Geist oder unserer 

 Hier ist nicht gemeint, dass man die Emotion herauslässt und an anderen auslebt, sondern dass 1

man sie im eigenen Geist voll und ganz erfährt und akzeptiert, ohne ihr zu folgen und ohne sie zu 
unterdrücken. Tut man dies, so löst sich die verdrehte Energie der Emotion auf und man kommt 
mit der ihr zugrunde liegenden Weisheitsenergie in Berührung. 




Meditation dafür weder eine bestimmte Form noch eine bestimmte 
Richtung zu geben. Es besteht überhaupt keine Notwendigkeit, 
irgendetwas zu erschaffen, über irgend etwas zu meditieren oder in 
irgendeiner Weise zu handeln. Frei von all diesen Versuchungen 
verweilen wir einfach frei von Zerstreuung. Wenn wir das tun können, 
werden wir imstande sein, den Geist unmittelbar so zu sehen, wie er ist.


Weisheit

ALLES DESSEN man sich nicht gewahr ist, ist Unwissenheit, alle Einsicht ist 
Weisheit. Der Zustand des Ungewahrseins ist Unwissenheit, Samsara. Alles 
in Samsara ist Ungewahrsein, folglich ist es Unwissenheit. Alles, was nicht 
der reine und authentische Weg ist, ist Unwissenheit. Sich dessen bewusst 
zu sein, was richtig ist und was nicht, was passend ist und was nicht ist 
Weisheit und sich dessen nicht bewusst zu sein ist Unwissenheit.


  


Die vier Grenzenlosen Einstellungen


Liebe

LIEBE IST der Wunsch, dass sich alle Wesen in einem Zustand 
vollkommenen, andauernden Glücks befinden mögen.


LIEBENDE GÜTE bedeutet, aus seinem Geist vollständig alle negativen 
Absichten zu verbannen, sie durch positive zu ersetzen und sich in dieser 
Weise weiterzuentwickeln, bis man die Fähigkeit erlangt, allen fühlenden 
Wesen gegenüber mit Körper, Rede und Geist liebende Güte 
auszudrücken und ihnen einen Zustand dauerhaften Glücks zu 
wünschen.


Mitgefühl

MITGEFÜHL IST der Wunsch, dass alle Wesen vom Leid und den 
Handlungen, die sie in dieses Leid stürzen, befreit werden mögen.


MITGEFÜHL BEDEUTET, darüber nachzudenken, dass es unendlich viele 
Wesen gibt, die alle unendlich viele Arten von Leiden erfahren. Sie sind in 
einem Kreislauf des Leidens gefangen. Solange sie darin gefangen sind, 
werden sie weiterhin negative Gefühle haben, negative Handlungen 
ausführen und dadurch ein Karma schaffen, das ihnen wiederum noch 
mehr Leid bringt. Wenn wir wirklich sehen, wie die Wesen, weil sie nicht 



ihre Unwissenheit als die Wurzel allen Leidens erkennen, in einem Kreislauf 
von Ursache und Auswirkung des Leidens gefangen sind, gebären wir ein 
kaum zu ertragendes Mitgefühl. Wir wünschen uns dann zutiefst, alle 
Wesen von Leid und der Ursache des Leids befreien zu können. Entsteht 
dieser starke Wunsch im Geist, so besitzen wir Mitgefühl.


Freude

DIE WELT WIRD von Rivalität und den Geist des Wettbewerbs regiert. Der 
Erfolg des einen provoziert Neid bei den anderen und verleitet sie, mehr 
negative Handlungen auszuführen, wodurch wiederum mehr Leid und 
eine immer negativere Welt geschaffen wird. Wenn ihr die geistige 
Einstellung des Dharma habt, werdet ihr euch über das Glück und den 
Erfolg der anderen freuen und dadurch einen beträchtlichen Verdienst 
schaffen. Dieser Verdienst beschert euch dieselben Qualitäten und 
dasselbe Glück wie dem, der die positive Handlung ausgeführt hat, ohne 
dass ihr selbst auch nur das Geringste dafür tun müsst! Auf diese Weise 
entwickeln sich für die ganze Welt günstige Bedingungen.


Gleichmut

ALL UNSERE positiven Wünsche sollten stets alle Wesen in allen Universen - 
ohne irgendeine Ausnahme - mit einbeziehen, selbst das kleinste Insekt. 
Wir dürfen nicht den Fehler begehen, bestimmte Wesen als Freunde und 
andere als Feinde zu betrachten, einige wegstoßen zu wollen und von 
anderen angezogen zu sein. Das wäre nicht das Entwickeln von 
grenzenloser Liebe und Mitgefühl, sondern Verwicklung in völlig 
gewöhnliche Emotionen. Wir mögen zwar Liebe und Mitgefühl 
empfinden, aber wenn sie auf bestimmte Personen in bestimmten 
Situationen beschränkt sind, dann handelt es sich um eine 
voreingenommene und mit ichbezogenem Anhaften verbundene 
Haltung.


WENN WIR MEDITIEREN, sollten wir unser Gewahrsein im gegenwärtigen 
Augenblick verweilen lassen - unbeeinflusst von äußeren Geschehnissen 
und mit der Bereitschaft, alles zu akzeptieren, was geschieht: Wenn ich 
sterben muss, ist es gut so, ich werde einfach sterben. Wenn es mein 
Karma ist, glücklich zu sein - auch gut, ich werde einfach glücklich sein. 
Wenn es mein Karma ist, krank zu sein, dann ist auch das in Ordnung.


Sind wir glücklich, voller Freude, ohne Probleme, ohne Krankheit, so 
denken wir, dass dies eine sehr gute Gelegenheit ist, zum Wohle der 
anderen zu arbeiten, da es keine Hindernisse gibt, die uns davon 
abhalten.




Sind wir krank, so denken wir, dass dank des guten Einflusses des Lama 
und der Drei Juwelen das eigene schlechte Karma in diesem Leben 
heranreift, wo es relativ leicht abzutragen ist, dass die Krankheit das 
eigene Karma läutert und in diesem Sinne höchst positiv wirkt.


Müssen wir sterben, so denken wir, dass auch dies gut ist, da der 
Augenblick des Todes der Augenblick der Erleuchtung ist. So gewinnen 
wir große Stärke und großes Vertrauen, dass der Tod selbst der 
tatsächliche Augenblick der Buddhaschaft ist.


Wenn wir diese Haltung entwickeln, bereit, alles zu akzeptieren und in 
allem die positiven Aspekte zu sehen, dann wird der Geist nicht durch 
Ablenkungen gestört.


TONGLEN

BEGINNT DIESE MEDITATION, indem ihr Körper und Geist entspannt, und 
entwickelt dann die Kraft der Liebe und des Mitgefühls. Denkt an das 
Leid aller Wesen bis ihr es wirklich in euch selbst fühlt. Sagt euch: ‚All die 
Wesen sind außerstande sich vom Leiden abzuwenden. Sie haben einen 
Körper, der Leiden ist, und in diesem Körper erfahren sie die 
Auswirkungen ihrer Handlungen. Es ist ihnen nicht möglich, ihre 
Bedingungen zu ändern. Ihr Leid hat Unwissenheit und Blindheit als 
Ursache. Da ich mir jetzt des Leides und seiner Ursachen bewusst bin, ist 
das einzig Nützliche, diese Wesen glücklich zu machen. Es wäre zu nichts 
nutze, wenn ich nur für mich allein Glück suchen würde, einer einzigen 
Person, während all die vielen anderen ihres Glückes beraubt sind. Das 
Glück einer so großen Menge ist wichtiger als mein Glück. Die wirklich 
wichtige Handlung besteht also darin, den anderen Glück zu geben und 
ihr Leid auf mich zu nehmen’.


Wünscht euch, die Leiden der Wesen auf euch zu nehmen. Stellt euch 
vor, dass all ihr Karma, ihre Schmerzen, ihre Krankheiten und so fort mit 
euch verschmelzen. Entwickelt die klare Überzeugung, dass sie davon 
vollkommen befreit und gereinigt sind und - so befreit - wirklich glücklich 
werden. Diese Gewissheit, die Wesen von ihren Leiden befreit zu haben, 
wird für euch zu einer Quelle unermesslicher Freude, da ihr ja dadurch 
euren Herzenswunsch erfüllt habt.


Verweilt in dieser Dimension der Freude und dem Gewahrsein der 
natürlichen Leerheit des gesamten Vorgangs. Seid frei von Greifen 
gegenüber eurem Tun. Prüft euch und löst jedes Greifen in der Dimension 
des Dharmakaya auf, ohne eine realistische Fixierung zu entwickeln, die 
euch denken lässt: ‚Ich habe das Leid der Wesen genommen, und es ist 
jetzt in mir. Ich riskiere krank zu werden, ihr negatives Karma vergiftet 
mich’. Oder ihr denkt umgekehrt: ‚Ich selbst muss unbedingt an Stelle der 



fühlenden Wesen leiden und all ihr Leiden auf mich nehmen, ich muss für 
sie leiden‘. Beide Auffassungen sind falsch. Ihr müsst mit dem Gewahrsein 
der Leerheit praktizieren. Wollt ihr wirklich das Leid der Wesen nehmen, so 
müsst ihr authentisches Mitgefühl frei von dualistischen Bezugspunkten 
entwickeln, indem ihr euch Leerheit vergegenwärtigt.


Manche haben Angst, diese Praxis zu machen, und sagen sich: ‚Wenn 
ich wünsche die Leiden aller Wesen zu nehmen, wird mich dies bestimmt 
krank machen‘. Diese Angst ist unangebracht, sie entsteht aus einem 
sehr starken Greifen nach sich selbst. Es kann jedoch vorkommen, dass 
man aufgrund der Kraft des Wunsches, des Segens der Drei Juwelen und 
der machtvollen Läuterung der Praxis tatsächlich krank wird. Man sollte 
dies als ein Erfolgszeichen in der Praxis werten und noch mehr Freude 
darüber empfinden, indem man sich sagt: ‚Güte und Wohlwollen der 
Drei Juwelen machen es möglich, dass ich diese Leiden und Krankheiten 
erlebe. Dies ist die Erfüllung meiner Herzenswünsche für das Wohlergehen 
der fühlenden Wesen’.


HALTET IHR LEIDEN für einen Fremdkörper oder macht andere dafür 
verantwortlich, so täuscht ihr euch über die wahre Ursache des Leidens, 
euer egoistisches Greifen. Ihr solltet Leid schätzen, denn nur wenn ihr 
leidet, könnt ihr die Ursache des Leidens und seine Heilmittel erkennen. 
Solange ihr von Leid beherrscht werdet, seid ihr nicht imstande es als 
Manifestation des Ego zu verstehen und könnt ihm folglich kein Ende 
setzen. Wer leidet? Das Ich leidet. Leiden existiert nur, weil euer Ich 
danach als Leiden greift und ihr euch mit dem, was euer Ich erfährt, 
identifiziert. Einzig das Ich ist unmittelbar für die Wahrnehmung von 
Leiden verantwortlich. Das Heilmittel erscheint augenblicklich, sobald 
das egoistische Greifen als die Ursache eures Leidens erkannt wird. Heißt 
euer Leiden immer als Mittel gegen egoistisches Greifen willkommen und 
wünscht euch, dass es sich solange manifestiert bis euer Ego vollständig 
vernichtet ist. Löst euch davon, Leiden für etwas Schlechtes zu halten. 
Seht, dass es die Angst vor dem Leiden ist, die euren Geist blockiert und 
euch davon abhält, euch vom Leid zu befreien.







Nicht eine Spur von Selbstgefälligkeit oder Hochmut

WENN JEMAND seine ganze Zeit mit der Praxis des Dharma verbringt, 
dabei aber eine hohe Meinung von sich selbst nährt und darauf aus ist, 
dass die anderen ihn für einen guten Praktizierenden halten, so wird 
seine ganze Praxis nichtig sein und er wird überhaupt keinen Verdienst 
ansammeln. Alles, was er tut, ist von seiner unreinen Motivation 
verdorben. Ein anderer mag augenscheinlich vollkommen in einem 
weltlichen Leben verwickelt sein und tun, was er auf der Arbeit und für 
seine Familie zu tun hat, doch betrachtet er sich als ein Diener des 
Buddha und will, von Vertrauen in die Drei Juwelen erfüllt, den anderen 
nützlich sein. Solch ein Mensch hat eine vollkommen reine Motivation 
und wird unter den Menschen und Göttern hervorgehoben. Er sammelt 
durch sein Tun unermesslichen Verdienst, für sich selbst und für die 
anderen. Darum sollte man nicht nach der äußeren Erscheinung urteilen 
und bei den anderen diese oder jene Verhaltensweise kritisieren. Nicht 
die Form entscheidet darüber, ob eine Handlung positiv ist oder nicht, 
sondern die Motivation, die ihr zugrunde liegt.


DIE ANDEREN mögen euch von außen betrachtet für einen 
Praktizierenden halten und in euch Qualitäten sehen, doch was in eurem 
Geist ist, das sehen sie nicht. Was der gewöhnlichen Wahrnehmung 
verborgen bleibt, ist aber das Wesentliche. Wenn euer äußeres Verhalten 
gut ist und es bei anderen Vertrauen in den Dharma weckt, so ist das 
natürlich gut aber nicht ausreichend. Ihr müsst euch selber prüfen. Wenn 
euer Geist in allen Umständen vollkommen friedlich und sorgenfrei ist, so 
ist dies das Anzeichen, dass er wirklich von Bodhicitta durchtränkt ist.


Versucht nicht von anderen Bestätigung und Anerkennung zu erhalten, 
die euch wohl tun soll. Haltet es nicht für wesentlich, dass die anderen 
eine gute Meinung von euch haben, sondern nehmt euren eigenen 
Geist als Zeugen, denn nur im eigenen Geist seht ihr, was ist und was 
nicht ist. Wenn ihr die Sichtweise der anderen für euch als Maßstab 
nehmt, könnt ihr euch Illusionen über euch selbst machen und glauben, 
dass ihr bereits ein Gott seid, während ihr eigentlich nichts weiter als ein 
stinkender Kadaver seid.


Das echte Anzeichen ist, dass euer Vertrauen wächst. Je mehr ihr fühlt, 
dass sich Vertrauen, innere Ausrichtung und Gewissheit entwickeln, desto 
sicherer könnt ihr eures spirituellen Fortschritts sein. Der wahre 



Praktizierende entwickelt sich in Übereinstimmung mit dem Dharma. Alle 
Praxismethoden dienen dazu, mit dem Stolz des Ego auf verschiedenen 
Stufen, in immer tieferer Weise zu arbeiten. Wenn die Praxis euch noch 
stolzer macht, so ist es gewiss, dass ihr euch nicht auf dem guten Weg 
befindet. Seid immer klar und beurteilt die Wirkung eurer Praxis danach, 
ob euer Stolz größer oder kleiner wird.


BODHICITTA zu entwickeln heißt, sich im reinen Gewahrsein des 
Geistes und der reinen Sichtweise der gesamten 
Erscheinungswelt zu trainieren. 

Meditiert, dass euer Zimmer ein göttlicher Palast ist, mit allen Reichtümern 
und Qualitäten, die den Wesen nützlich sind, und dass euer Geist, der 
Geist eines Bodhisattva ist, der alle Negativitäten der Wesen und 
insbesondere das Leid der Höllen und niederen Bereiche auf sich nimmt.


Führt mit Körper, Rede und Geist fortwährend positive Handlungen aus. 


Entwickelt, wenn ihr euch schlafen legt, noch einmal eine reine 
Ausrichtung des Geistes, sodass euer Training des Geistes sich im Schlaf 
fortsetzt und ihr auch dort positiv handelt.


Sobald ihr aufgewacht seid, sagt euch: ‚Möge ich den ganzen Tag über 
mit Körper, Rede und Geist zum Wohl der Wesen handeln‘.


Trefft ihr während des Tages auf Schwierigkeiten, so nehmt sie als 
mündliche Unterweisungen des Lama.


Betrachtet Krankheit und Leid als eine Aufforderung, das Geistestraining 
immer mehr zu entwickeln und es unentwegt zu üben.



