


Die grundlegende Ursache

Die Buddha-Natur



Da Samsara seinem eigentlichen Wesen nach Tauschung und Verwirrung
ist, mdgen wir uns fragen, ob es fUr derart unwissende Wesen wie wir
Uberhaupt moglich ist, sich daraus zu befreien. Kénnen wir wirklich das
groBe Gluck héchsten Erwachens erlangen?

Die Antwort ist: Wenn wir den Dharma mit hinreichendem Einsatz
praktizieren, dann gibt es keinen unter uns, der unfdahig ware das
Erwachen zu erlangen. Dies ist so, weil alle fUhlenden Wesen mit der
grundlegenden Ursache der Erleuchtung ausgestattet sind - das heilt wir
besitzen die Buddhanatur, den Dharmakaya. Obwohl alle Wesen die
Buddhanatur besitzen, ist das fUr sich selbst nutzlos: Wir mussen sie
verwirklichen. Ohne Verwirklichung k&énnen wir nicht sehen, dass unser
eigener Geist erleuchtet ist. Um ein entsprechendes Beispiel zu geben:
Butter ist bereits in der Milch vorhanden, doch werden wir, wenn wir die
Milch nicht schlagen, keine Butter erhalten. Genauso heiBt es von allen
Wesen, dass sie die Buddhanatur besitzen, da die grundlegende
erwachte Natur - der Dharmakaya - als Potenzial in allen fuhlenden
Wesen gegenwartig ist. Vom Standpunkt des Dharmakaya aus braucht
man folglich keine Unterscheidung zwischen den Wesen zu treffen. Ob
gut oder schlecht, groB oder klein, hoch oder niedrig, zwischen ihrem
wahren Wesen (Soheit) und dem Dharmakaya selbst gibt es keinen
Unterschied. Es ist kein einziger unter uns, der unfahig wdare, das
Erwachen zu erlangen. Alle fGhlenden Wesen besitzen die Buddhanatur,
den Dharmakaya. Doch obwohl wir alle diese Buddhanatur besitzen, ist
sie fUr sich selbst von keinem Nutzen: wir mUssen sie verwirklichen. Ohne
Verwirklichung kdnnen wir nicht erkennen, dass unser eigener Geist
erleuchtet ist.

Wir haben gesagt, dass Buddhanatur im Geist aller fUhlenden Wesen
vorhanden ist. Wenn dies stimmt, warum sehen wir dann nicht, dass wir
unserer wahren Natur nach erleuchtet sind2 Das liegt an
Verdunkelungen, die aus zeitweiligen Makeln im Geistesstrom entstehen.
Sobald diese entfernt sind, ist Erleuchtung Wirklichkeit. Anders
ausgedruckt: Gegenwartig kdbnnen wir nicht sehen, dass unser Geist
tatsdchlich erleuchtet ist, da wir durch unsere schadlichen Handlungen
eine groBe Menge Negativitat im Kontinuum unseres Geistes geschaffen
haben, die unsere Sicht verdunkelt. Entfernen wir diese Negativitat und
die stérenden GefuUhle, von denen sie verursacht wird, dann kénnen wir
sehen, dass unser Geist wirklich erleuchtet (Buddha) ist. Deshalb mUssen
wir den Weg praktizieren und Verwirklichung erlangen. Wenn wir
praktizieren, ist es nicht allzu schwer, das Erwachen zu erlangen. Es ist
nicht etwas, das wir auBerhalb unseres eigenen Geistes suchen,
erstreben oder erlangen mussten. Es ist in uns. Gleicherweise ist es nicht



etwas Neues, das wir erwerben mussten. Das Erwachen ist in uns selbst
und wird durch uns selbst verwirklicht.

Alle fUhlenden Wesen sind von der Buddhanatur durchdrungen, wobei
man die Menschen in fUnf Verhaltenstypen unterteilen kann:
Abgeschnittene, Unsichere, Shravakas, Pratyeka-Buddhas und
Mahayana. Diese funf Typen stehen fUr die unterschiedlichen Potenziale
in Bezug auf das Erwachen. Jeder Mensch kann dem einen oder
anderen Potenzial zugeordnet werden.

Die Menschen, die zum abgeschnittenen Typus gehdren, haben
folgende sechs Merkmale:

1. Sie sehen die schrecklichen M&ngel und Qualen Samsaras, und doch
empfinden sie keine Abneigung.

Sie héren von den positiven Qualitdten der Erleuchtung, aber haben
kein Vertrauen.

Sie fUhlen kein Bedauern angesichts der Negativitdten der anderen
und keine Scham fUr ihre eigenen.

Sie haben kein Mitgefuhl, und

sie empfinden keine Reue Uber ihre eigenen Fehlhandlungen.

Dc die Abgeschnittenen diese sechs Kennzeichen besitzen, verfigen sie
nicht Uber eine Arbeitsgrundlage fUr das Erlangen des Erwachens. Sie
verbleiben in einer Situation, die von der Verwirklichung des Erwachens
weit entfernt ist. Treffen sie jedoch einen Dharma-Praktizierenden, so
werden sie Anhdnger desselben Weges.

A

o~ AW

Der unsichere Typus ist in seiner Orientierung von den sich ergebenden
Umstdnden abhdngig. Wem immer sie begegnen mdgen, ob einem
Shravaka, einem Pratyeka oder einem Mahayana-Praktizierenden, sie
werden zu einem Praktizierenden der gleichen Art. Deshalb werden sie
‘'unsicher' genannt.

Der Shravaka Typus hat drei Merkmale:

1. Furcht vor den Leiden des Samsarq,

2. Freude an der Tatsache des Nirwana,

3. Mangel an Interesse oder Freude, anderen Wesen zu nutzen.

Die Menschen des Pratyeka Typus haben dieselben Merkmale und
zusatzlich drei weitere:

1. Sie sind sehr stolz.

2. Sie verbergen die Tatsache, dass sie einen Lehrer haben.

3. Sie leben gern allein.



Shravakas wie Pratyeka-Buddhas werden beide zu Mahayana
Anhdngern, wenn sie dem Mahayana begegnen. Selbst wenn der
Shravaka und der Pratyeka ihr Ziel erreichen, haben sie noch nicht das
wirkliche Nirwana verwirklicht. Wenn dies so ist, kbnnte man ja fragen, ob
es denn richtig war, dass Buddha Shakyamuni diese beiden Wege
gelehrt hat. Die Antwort ist ja, denn furchtsame Wesen bekommen
Angst, wenn sie vom erwachten Gewahrsein héren, und sie wollen sich
vom Weg zum vollen Erwachen abwenden. Durch Vertrauen in die
Shravaka und Pratyeka Wege kdnnen sie dennoch die Verwirklichungen
erlangen, die Shravaka und Pratyeka Praktizierenden zugdnglich sind.
Diese Verwirklichung ist fUr sie wie eine Zeitspanne der Ruhe und des
Wohlseins. Wenn der Buddha dies sieht, macht er ihnen Mut mit Kérper,
Rede und Geist, indem er Licht ausstrahlt. Sobald dieses Licht sie berUhrt,
werden sie aus ihrer fortwdhrenden meditativen Versunkenheit erweckt.
Sie gehen dann weiter, um das allwissende Gewahrsein der Erleuchtung,
die GroBe Freude zu erlangen, und werden so erleuchtete Wesen. Da die
Wege des Shravaka und Pratyeka lang und langsam sind, werden sie
dem Hinayana, dem kleinen Fahrzeug, zugeordnet.

Den Mahayana Typus kann man in zweierlei Weise sehen:

1. Der Typus, derim Geist aller Wesen spontan gegenwdartig ist.

2. Der Typus, der aus der vollkommenen Verwirklichung durch Praxis
hervorgeht (das heit eine besondere Art von Person).

Die Essenz dieser beiden ist folgende:

1. ,Die spontane Présenz des Mahayana Typus' ist die Dharmakaya
Buddhanatur in allen Wesen. Sie bezieht sich auf unsere angeborene
Anlage zum Erwachen, auf die eigene seit anfangsloser Zeit
gegenwdartige absolute Natur.

2. ,Der Mahayana Typus, der aus vollkommener Verwirklichung
hervorgeht' bezieht sich auf solche Menschen, die kraft frOherer
positiver Handlungen Qualitdten entwickelt haben. Diese Positivitat ist
die Quelle ihrer Praxis, die zur Vollendung fUhrt.

Was kennzeichnet die Menschen des Mahayana Typuse

Man kann sie an folgenden Merkmalen erkennen: Selbst wenn sie den

Weg zur Heilung von Negativem nicht praktizieren, verhalten sie sich mit

Kdrper, Rede und Geist natUrlich sanftmutig; inr Geist ist spontan dem Tun

von Gutem zugeneigt; es gibt sehr wenig Falschheit gegenuber

anderen; es gibt groBe Liebe, groBes Mitgefihl, einen groBen Wunsch
anderen zu nutzen, sowie viel Interesse und Hingabe fUr die Mahayana

Lehren; und sie praktizieren die sechs Paramitas bis zur Vollendung.

Der Mahayana Typus, heiBt es, besitzt die ,unmittelbare grundlegende

Ursache' des Erwachens, was bedeutet, dass derart veranlagte

Menschen der Erleuchtung nahe ist.



IN DEN SCHRIFTEN wird erklart, dass alle - obwohl ihrer Erscheinung nach
gewdhnliche Wesen — in ihrer Essenz Buddhas sind. Diese Essenz ist nur
von zeitweilligen Schleiern verhullt, und wenn diese sich aufldésen, erkennt
ihr eure wahre Natur. Wenn gesagt wird, dass gewdhnliche Wesen
Buddhas sind, so wird darauf hingewiesen, dass alle fUhlenden Wesen,
ganz gleich in welchem Daseinsbereich sie sich befinden, in sich die
Buddhanatur haben. Dies hei3t, dass sie in der Zukunft ganz gewiss
Buddhas werden, auch wenn sie zur Zeit gewdhnliche Wesen sind. Die
grundlegende Wirklichkeit der Buddhanatur — das Herz des Buddha - ist in
Raum und Zeit unbegrenzt. Sie ist allgegenwartig wie der Raum und
untrennbar mit jedem Lebewesen vermischt, ohne dass man einen
Unterschied in Qualitat oder Quantitat feststellen kann. Jedes Wesen hat
in sich die volkommene Buddhanatur.

Wenn dies so ist, wieso erkennt man sie dann nicht2 Die Buddhanatur ist
von zeitweiligen Schleiern verhullt, von den verschiedenen Gedanken,
Vorstellungen und emotionalen Tendenzen im Innern des Geistes.
Gedanken, Vorstellungen und Emotionen erzeugen Karma, wodurch die
wahre Natur des Geistes verdunkelt wird. Werden diese Schleier
aufgeldst, sieht man, wer man wirklich ist: ein Buddha. Sucht also nicht
nach der Buddhaschaft im DrauBen. Wenn inr eure Buddhanatur
entdecken wollt, musst ihr in euch hinein schauen, um zu sehen, wer ihr
wirklich seid.

Unwissenheit, die Ursache aller Unreinheiten des Geistes, drUckt sich
primdr in drei GefUhlsmustern aus: Anhaftung - Begierde, Ablehnung -
Hass und Ungewabhrsein - Gleichgultigkeit. Steht der Geist unter dem
Einfluss dieser drei Muster wird alles Handeln von Kdrper, Rede und Geist
verdorben. Man sammelt Karma an, das heit Handlungen, welche die
Schleier des Geistes bestarken und ihn daran hindern, seine wahre Natur
zu sehen. Alles Karma, das wir angesammelt haben, wurde von Korper,
Rede und Geist geschaffen. Folglich mUssen wir diese drei Aspekte
unseres Seins reinigen. Im Vajrayana verwenden wir dafur folgende
Methoden:
* Den Geist lassen wir in fiefer Sammlung Uber die wahre Natur aller
Dinge meditieren. Dies reinigt unseren Geist.
* Unseren Korper reinigen wir, indem wir uns als Meditationsgottheit
meditieren.
* Und unsere Rede reinigen wir durch das Rezitieren des Mantras der
Gottheit.



Durch diesen dreifachen Prozess beseitigen wir nach und nach alle
karmischen Verdunkelungen, aufgrund derer sich Korper, Rede und Geist
in ihrem gewohnlichen und unreinen Zustand befinden, und wir
beginnen unseren wahren Koérper, unsere wahre Rede und unseren
wahren Geist, welche die eines Buddhas sind, zu sehen. Wenn wir vom
reinen Kérper, der reinen Rede und dem reinen Geist der Buddhaschaft
sprechen, so heit das nicht, dass wir diese neu erzeugen mussen,
sondern dass wir die wahre Natur von Kdrper, Rede und Geist erkennen,
die immer schon da war: Kérper, Rede und Geist wie sie seit anfangsloser
Leit wirklich sind, wenn der Geist nicht unter dem Einfluss von Verwirrung
steht.

Bisher seid ihr in euren vergangenen Leben nicht dem richtigen Weg
gefolgt, sonst waret ihr bereits zur Erleuchtung gelangt. Es muss ein Irrweg
gewesen sein, der nicht in die richtige Richtung fUhrte. Jetzt, wo ihr einen
Weg kennt, der euch direkt zum vollkommenen Erwachen fGhren kann,
ist es wichtig, dass ihr ihm auch ohne abzuschweifen folgt. Da ihr nun
wisst, dass die Natur eures Geistes die Buddhanatur ist und da ihr ja den
Wunsch verspurt, in diese erwachte geistige Dimension zu gelangen,
musst ihr einem Weg folgen, der frei von Irrtum ist. Unternehmt ihr nichts
und belasst es bei diesem intellektuellen Wissen, wird sich die
Buddhanatur nicht zeigen. In diesem Fall ist es genauso wie bei der
Butter, die als Mdglichkeit bereits in der Milch vorhanden ist: Wenn ihr die
Milch schlagt, erhaltet ihr Butter. Tut ihr aber nichts und schaut die Milch
nur an, wird sich auch keine Butter zeigen. Wollt ihr die Erleuchtung
erlangen, musst inr etwas tun.



