-——

!ﬁ“ﬁf‘ha\\.* Y\V ! Vv«v . . .
' Pt’r Mouﬂ pil. \.v | ‘..‘.A,.,,H "o . 7 v .

-
t"‘{.u

,.r.ml{-n..uu_\.nﬂ , .
s . t L aly ..‘4 A

Loper

-

L "in‘_“»‘.'[ =




Gendun Rinpoche

Aufrichtig und authentisch
den Dharma lehren



Aus eigener Erfahrung lehren

Was die Unterweisungen angeht, so ist es wichtig, dass sie auf eurer
eigenen Erfahrung beruhen. lhr solltet das lehren, was ihr seid und was ihr
empfangen habt. Gebt grundlegende Unterweisungen, denn sie sind
das Fundament fur eine fruchtbare Praxis. Und natUrlich solltet inr auch
selber anwenden, was ihr lehrt, sodass ihr ein lebendiges Beispiel seid,
was das Schwierigste ist. Ihr solltet die vier grundlegenden Betrachtungen
ausfUhrlich darlegen und sie genau erklaren.

Verwendet nicht groBe Namen oder lehrt groBartige Dinge, wo die Leute
ganz aufgeregt werden, sondern lehrt Dinge, die fUr die Teilnehmer eines
Kurses oder Retreats wirklich nUtzlich sind, sodass sie allmahlich und
schrittweise durch Studium und Praxis eine stabile Grundlage entwickeln,
auf der sich eine echte Verwirklichung entwickeln kann. Gebt also
ErklGrungen Uber die Kostbarkeit des menschlichen Lebens,
Vergdnglichkeit, Karma und die leidvolle Natur von Samsara.

In Ubereinstimmung mit den Unterweisungen sein

Dabei gibt es einen Haken. Ihr mégt sehr geschickt im Unterrichten sein,
aber nicht so grindlich in der Anwendung. Und so unterweist ihr andere
darin, dass das Leben Leiden ist, fUhlt euch aber selbst noch von allen
maoglichen Dingen in der Welt sehr angezogen. Der entscheidende Punkt
ist, dass Lehrer in Ubereinstimmung mit ihren Unterweisungen sein mssen.
lhr muUsst wirklich eine Anstrengung unternehmen, um zu verstehen, dass
das Leben einer lllusion gleicht und dass das Greifen nach dieser lllusion
schmerzhaft ist. Wenn ihr unterrichtet, solltet inr davon Uberzeugt und in
Ubereinstimmung mit den Unterweisungen sein, die ihr gebt.

Aufrichtig und authentisch sein

Wenn es Menschen gibt, die euch vertrauen und in eine Schuler — Lehrer
Beziehung mit euch treten, so sollte eure alleinige Motivation sein, dieser
Person so viel wie mdglich zu helfen — durch eure Unterweisungen und
durch euer Beispiel. Die Leute werden nicht nur beurteilen, was ihr sagt,
sondern sie werden all euer Handeln sorgfdaltig beobachten und genau
schauen, wie ihr euch verhaltet und wie ihr in bestimmten Situationen
reagiert. All dies wird auch eine Unterweisung fur sie sein, und sie werden
sich daran orientieren. Lehrende haben nicht nur die Verantwortung eine
Unterweisung in gut gewdhlter Rede zu geben, sondern sie sollten auch
ein lebendes Beispiel sein, was die Anwendung rechten Verhaltens
angeht. Inr mUsst den Dharma studieren, praktizieren und unterweisen.
Durch Praxis bekommt ihr einen Geschmack von dem, was ihr lehrt. Ihr
musst die Wirklichkeit des Dharma erfahren. Eure Unterweisungen sollten



auf Studium und eurer eigenen Erfahrung und Verwirklichung des
Dharma basieren, und auf dem, was ihr lernt, indem ihr den Dharma in
jedem Aspekt des Lebens anwendet. In dieser Weise wird das, was ihr
Ubertragt, authentisch sein und Substanz haben. Sonst wdare es nur leere
Rede. Ihr mUsst diese Wirklichkeit des Dharma weitergeben, und wenn
die Menschen merken, dass eure Unterweisungen auf Gewissheit
beruhen, die wiederum auf eurer Praxis grindet, so werden sie fUhlen,
dass ihr wisst, worUber ihr sprecht. Und wenn sie fUhlen, dass inr wisst
worUber ihr sprecht, weil es eure Erfahrung ist und ihr dementsprechend
lebt, so werden sie sich sagen: ,Dies ist auch mein Weg, und ich werde
dieselben Anstrengungen unternehmen, um zu praktizieren und die
Dinge in derselben Weise zu verstehen wie es der Lehrer tut.

lhr solltet den Dharma lehren und Leuten erkldren, was aufgegeben und
was getan werden muss. Negative Handlungen mussen aufgegeben
und positive Handlungen ausgefUhrt werden. Dies solltet ihr sellst
praktizieren, so dass inr nicht nur leere Worte sagt. Es sollte der Ausdruck
eines vollstandigen Verhaltens sein, sodass die Unterweisung weit Uber
die formale Situation des Vortrags hinausgeht, und in jedem Augenblick
der Begegnung mit euch lebendig ist. Die Leute werden euch mehr
nach eurem Verhalten beurteilen als nach euren Worten. Die formale
Unterweisung ist nur eine Gelegenheit die Bedeutung des Lebens
aufzuzeigen. Die wirkliche Unterweisung beginnt danach in eurem Tun
und Reden. Wenn die Leute sehen, dass euer Verhalten mit eurem
Lehren Ubereinstimmt, so werden sie dem Lehrer vertrauen und folglich
Vertrauen in die Lehre des Dharma bekommen. Der Lehrer hat also eine
groBe Verantwortung, denn sein Verhalten ist entscheidend, ob der
Dharma als gut oder nicht gut eingeschatzt wird.

Segen der Drei Juwelen

lhr solltet praktizieren, um den Segen der Drei Juwelen zu empfangen.
Seid ihr einmal fortwé&hrend von dem Segen der Drei Juwelen erfdllt, so
wird alles, was ihr lehrt der Ausdruck dieses Segens sein und wirklich einen
Einfluss haben. Dieser Segen macht, dass die Unterweisung eine wirkliche
Unterweisung ist und nicht nur eine kluge Rede. Die Worte aus eurem
Munde werden ganz naturlich einen Sinn machen, weil sie einfach der
Ausdruck des Segens der Drei Juwelen sind, den ihr durch eure Praxis
empfangen habt. Ist dies nicht der Fall, so werdet ihr nur einen netten
Vortrag halten und ihr mégt sogar sehr geschickt darin werden, kluge
Reden zu halten, aber schlieBlich wird jeder merken, dass es nur leeres
Gerede ist ohne Segen. Der Segen kommt von der Praxis des Dharma.



