


Gendün Rinpoche


Aufrichtig und authentisch 

den Dharma lehren 



Aus eigener Erfahrung lehren

Was die Unterweisungen angeht, so ist es wichtig, dass sie auf eurer 
eigenen Erfahrung beruhen. Ihr solltet das lehren, was ihr seid und was ihr 
empfangen habt. Gebt grundlegende Unterweisungen, denn sie sind 
das Fundament für eine fruchtbare Praxis. Und natürlich solltet ihr auch 
selber anwenden, was ihr lehrt, sodass ihr ein lebendiges Beispiel seid, 
was das Schwierigste ist. Ihr solltet die vier grundlegenden Betrachtungen 
ausführlich darlegen und sie genau erklären. 

Verwendet nicht große Namen oder lehrt großartige Dinge, wo die Leute 
ganz aufgeregt werden, sondern lehrt Dinge, die für die Teilnehmer eines 
Kurses oder Retreats wirklich nützlich sind, sodass sie allmählich und 
schrittweise durch Studium und Praxis eine stabile Grundlage entwickeln, 
auf der sich eine echte Verwirklichung entwickeln kann. Gebt also 
Erklärungen über die Kostbarkeit des menschlichen Lebens, 
Vergänglichkeit, Karma und die leidvolle Natur von Samsara.


In Übereinstimmung mit den Unterweisungen sein

Dabei gibt es einen Haken. Ihr mögt sehr geschickt im Unterrichten sein, 
aber nicht so gründlich in der Anwendung. Und so unterweist ihr andere 
darin, dass das Leben Leiden ist, fühlt euch aber selbst noch von allen 
möglichen Dingen in der Welt sehr angezogen. Der entscheidende Punkt 
ist, dass Lehrer in Übereinstimmung mit ihren Unterweisungen sein müssen. 
Ihr müsst wirklich eine Anstrengung unternehmen, um zu verstehen, dass 
das Leben einer Illusion gleicht und dass das Greifen nach dieser Illusion 
schmerzhaft ist. Wenn ihr unterrichtet, solltet ihr davon überzeugt und in 
Übereinstimmung mit den Unterweisungen sein, die ihr gebt.


Aufrichtig und authentisch sein

Wenn es Menschen gibt, die euch vertrauen und in eine Schüler – Lehrer 
Beziehung mit euch treten, so sollte eure alleinige Motivation sein, dieser 
Person so viel wie möglich zu helfen – durch eure Unterweisungen und 
durch euer Beispiel. Die Leute werden nicht nur beurteilen, was ihr sagt, 
sondern sie werden all euer Handeln sorgfältig beobachten und genau 
schauen, wie ihr euch verhaltet und wie ihr in bestimmten Situationen 
reagiert. All dies wird auch eine Unterweisung für sie sein, und sie werden 
sich daran orientieren. Lehrende haben nicht nur die Verantwortung eine 
Unterweisung in gut gewählter Rede zu geben, sondern sie sollten auch 
ein lebendes Beispiel sein,  was die Anwendung rechten Verhaltens 
angeht. Ihr müsst den Dharma studieren, praktizieren und unterweisen. 
Durch Praxis bekommt ihr einen Geschmack von dem, was ihr lehrt. Ihr 
müsst die Wirklichkeit des Dharma erfahren. Eure Unterweisungen sollten 



auf Studium und eurer eigenen Erfahrung und Verwirklichung des 
Dharma basieren, und auf dem, was ihr lernt, indem ihr den Dharma in 
jedem Aspekt des Lebens anwendet. In dieser Weise wird das, was ihr 
übertragt, authentisch sein und Substanz haben. Sonst wäre es nur leere 
Rede. Ihr müsst diese Wirklichkeit des Dharma weitergeben, und wenn 
die Menschen merken, dass eure Unterweisungen auf Gewissheit 
beruhen, die wiederum auf eurer Praxis gründet, so werden sie fühlen, 
dass ihr wisst, worüber ihr sprecht. Und wenn sie fühlen, dass ihr wisst 
worüber ihr sprecht, weil es eure Erfahrung ist und ihr dementsprechend 
lebt, so werden sie sich sagen: ‚Dies ist auch mein Weg, und ich werde 
dieselben Anstrengungen unternehmen, um zu praktizieren und die 
Dinge in derselben Weise zu verstehen wie es der Lehrer tut.‘


Ihr solltet den Dharma lehren und Leuten erklären, was aufgegeben und 
was getan werden muss. Negative Handlungen müssen aufgegeben 
und positive Handlungen ausgeführt werden. Dies solltet ihr selbst 
praktizieren, so dass ihr nicht nur leere Worte sagt. Es sollte der Ausdruck 
eines vollständigen Verhaltens sein, sodass die Unterweisung weit über 
die formale Situation des Vortrags hinausgeht, und in jedem Augenblick 
der Begegnung mit euch lebendig ist. Die Leute werden euch mehr 
nach eurem Verhalten beurteilen als nach euren Worten. Die formale 
Unterweisung ist nur eine Gelegenheit die Bedeutung des Lebens 
aufzuzeigen. Die wirkliche Unterweisung beginnt danach in eurem Tun 
und Reden. Wenn die Leute sehen, dass euer Verhalten mit eurem 
Lehren übereinstimmt, so werden sie dem Lehrer vertrauen und folglich 
Vertrauen in die Lehre des Dharma bekommen. Der Lehrer hat also eine 
große Verantwortung, denn sein Verhalten ist entscheidend, ob der 
Dharma als gut oder nicht gut eingeschätzt wird.


Segen der Drei Juwelen

Ihr solltet praktizieren, um den Segen der Drei Juwelen zu empfangen. 
Seid ihr einmal fortwährend von dem Segen der Drei Juwelen erfüllt, so 
wird alles, was ihr lehrt der Ausdruck dieses Segens sein und wirklich einen 
Einfluss haben. Dieser Segen macht, dass die Unterweisung eine wirkliche 
Unterweisung ist und nicht nur eine kluge Rede. Die Worte aus eurem 
Munde werden ganz natürlich einen Sinn machen, weil sie einfach der 
Ausdruck des Segens der Drei Juwelen sind, den ihr durch eure Praxis 
empfangen habt. Ist dies nicht der Fall, so werdet ihr nur einen netten 
Vortrag halten und ihr mögt sogar sehr geschickt darin werden, kluge 
Reden zu halten, aber schließlich wird jeder merken, dass es nur leeres 
Gerede ist ohne Segen. Der Segen kommt von der Praxis des Dharma.


