Einfuhrung

Ve
[

€
X8,
3 \ Y |

)
3

>
k.
7/

[/
3

i

50}




Ich verbeuge mich vor dem Lama
und dem jugendlichen BeschUtzer Manjushri.
Im Vertrauen auf die GuUte des hdchsten Guruy,
der Quelle sdmtlicher Unterweisungen aller
vollkommenen Buddhas und ihrer S6hne, den Bodhisattvas,
schreibe ich dieses Buch zum Nutzen
meiner selbst und anderer.



Samsara und Nirwana

Im allgemeinen gehdren sémtliche Erscheinungen entweder Samsara
oder Nirwana an.

Samsara ist in seinem eigentlichen Wesen Leerheit. Es manifestiert sich als
falsches Verstehen und Verwirrung und ist durch Leiden gekennzeichnet.
Nirwana ist in seinem eigentlichen Wesen Leerheit. Es manifestiert sich als
Aufhdéren und Verschwinden allen Irrtums und aller Verwirrung und ist
durch die Befreiung von sémtlichem Leid gekennzeichnet.

Wer wird in der Verwirrung Samsaras irregefuhrte

Alle fUhlenden Wesen in den drei Bereichen.

Auf welcher Grundlage erscheint Verwirrunge

Verwirrung erscheint aus der Leerheit.

Was ist die grundlegende Ursache der Verwirrung?e

Verwirrung ist die Folge grundlegender Unwissenheit oder falscher
Wahrnehmung.

Wie kommt es, dass Verwirrung entstehte

Sie entsteht aufgrund des Verhaltens der sechs Arten von Wesen.

Womit kann Verwirrung verglichen werden?

Sie ist wie Schlaf oder wie ein Traum.

Was ist falsch an dieser Verwirrung?e

Die Tatsache, dass man ausschlieBlich Leid erfahren muss ohne jegliche
Aussicht, sich davon zu befreien.



Die sechs Punkte, die den Haupttell
der Unterweisungen umfassen

Méglicherweise denkst du, dass sich samsarisches Dasein von selbst reinigt.
Aber ohne die Praxis des Weges und ohne BemUhen um Verwirklichung, kannst
du das Erwachen nicht erlangen. Aus diesem Grunde sagt man von Samsara,
dass es endlos ist. Samsara ist gekennzeichnet von Verwirrung, von Leiden
groBer Intensitadt und langer Dauer und dadurch, dass es kein Zustand ist, der
sich selbst befreit. Betrachte dies sehr eingehend und beschlieBe, dir von
diesem Tage an groBe MUhe zu geben, hdéchstes, vollkommenes Erwachen zu
verwirklichen.

Welche Art von MUhe ist notwendig?
Die Antwort besteht aus sechs Punkten:

Die grundlegende Ursache ist der Dharmakaya oder die Buddhanatur, die alle
fUhlenden Wesen durchdringt. Sie ist zwar im Geist aller fUhlenden Wesen
vorhanden, doch fur sich selbst von keinem Nutzen: sie muss verwirklicht
werden.

Der Ausgangspunkt fUr inre Verwirklichung ist das kostbare Menschendasein,
gekennzeichnet durch das Zusammentreffen der acht Freiheiten und zehn
gunstigen Bedingungen. Doch ist sein Besitz fUr sich selbst noch von keinem
Nutzen.

Wir brauchen die beschleunigende Ursache, die als Antrieb fUr die Praxis
positiven Handelns dient. Das hei3t, wir mussen einen spirituellen Freund treffen,
der alle Merkmale der Befahigung hat. Aber die bloBe Begegnung mit einem
spirituellen Freund ist von keinem Nutzen.

Wir brauchen die Mittel zur Verwirklichung des Erwachens, das heit die
muUndlichen Unterweisungen des spirituellen Freundes, die den besonders tiefen
Weg zum Erwachen beinhalten. Aber diese Unterweisungen nur zu erhalten ist
von keinem Nutzen: wir mussen sie in der Praxis anwenden.

Wenn wir dies tun, zeigt sich die Wirkung als hdchstes Erwachen, als das groBe
GlUck vollkommener Buddhaschaft.

Dann sind wir fahig erleuchtete Aktivitat auszufGhren und durch die funffachen
Mittel von Koérper, Rede, Geist, Qualitdten und Handlung muhelos zum Wohl
aller Wesen der sechs Daseinsbereiche zu wirken. Spontan und naturlich
durchdringt dieses Wirken das ganze All.

Alle, die Vertrauen in Buddha, Dharma und Sangha haben, sollten diese sechs
Punkte, wie sie hier umrissen wurden, kennen: sie sind der Hauptteil der
Unterweisungen.

Es folgt eine ErklGrung dieser sechs Punkte.



